LAS PINTURAS DE SAN MIGUEL DE TERRASSA:
IMAGEN, MUSICA Y LITURGIA

Carles Sdnchez Mérquez
Universitat Autonoma de Barcelona

La iglesia de San Miguel de Terrassa es el monumento mds singular de la antigua
sede episcopal de Egara, uno de los principales conjuntos religiosos de la Hispa-
nia visigoda. Su osada arquitectura de reminiscencia oriental ofrecfa una singular
visién de la belleza introducida tras la creacién del obispado de Egara, a media-
dos del siglo v." Igualmente conmovedora es la decoracién de las pinturas de su
dbside, que los tltimos estudios sittan en el siglo vi. Dentro de los muros del
edificio se cred una rica experiencia multisensorial a través de la integracion de
arquitectura, imagen, musica y liturgia, elementos que son analizados de forma
integral en este texto.

Los tltimos estudios arqueoldgicos realizados en el marco del Plan Director
de las Iglesias de San Pedro de Terrassa (1995-2010) han permitido situar el inicio
de la construccién de este complejo en el momento de la designacién del antiguo
municipio romano de Egara como sede episcopal (c. 450-465). En este momento,
durante el obispado de Ireneus, se inicid la construccién de un conjunto cristiano
que se verfa culminado cien afios mds tarde, a mediados del siglo vi. El nue-
vo proyecto concebia la edificacién de un complejo organizado en tres terrazas
(Garcia Llinares, Moro y Tuset, 2009). En la primera, se construyd la residencia
episcopal, asi como una capilla particular dedicada a los santos Justo y Pastor. En
la segunda terraza se edificé la catedral de Santa Marfa, con dos dmbitos diferen-
ciados: el baptisterio, situado a sus pies, y la propia basilica de tres naves. Al norte
de la catedral se alz6 la iglesia funeraria de San Miguel. Finalmente, en la tercera
terraza, se construyd la iglesia parroquial de San Pedro.

En la actualidad, de los tres edificios que conformaban la sede de Egara, San
Miguel es el tnico que ha conservado su estructura original. Se trata de una
capilla cementerial apta para el entierro y la liturgia de los difuntos al estilo de

" Sobre la creacién del obispado de Egara véase: Mundé, 1992, pp. 41-49; Marti Bonet, 1992 y
2004, pp. 77-107.



250 CARLES SANCHEZ MARQUEZ

los martyria bizantinos, lugares escogidos por los primeros cristianos para ser
enterrados cerca de los mdrtires. Presenta una planta centralizada, cuadrada en el
exterior y de cruz griega inscrita en el interior. En el centro, ocho columnas de
mdrmol, gres y granito, con sus respectivos capiteles —ambos elementos reutili-
zados de edificaciones de época romana— sostienen una airosa ctipula iluminada
por cuatro ventanas. Presenta un dbside sobrealzado, de planta semicircular ul-
trapasada en el interior y heptagonal en el exterior, bajo el cual se halla la cripta
trilobulada dedicada a san Celedonio, mdrtir de Calahorra. El edificio contaba,
ademds, con un corredor exterior que circundaba las fachadas norte, sur y oeste,
con una puerta en cada uno de los lados. Las sepulturas localizadas en el interior
de este corredor confirman la funcién funeraria del templo y de este espacio pe-
rimetral (Garcia Llinares, Moro y Tuset 2015).

A pesar de la singularidad arquitecténica del edificio, el elemento que ha des-
pertado un mayor interés historiogréfico son las pinturas al fresco que decoran
la cuenca absidal, cuya existencia es conocida desde finales del siglo xix.” En este
momento se hallaban ocultas bajo una pelicula de cal que cubria todo el dbside,
presidido a su vez por el retablo gético de los santos Abdé y Senén. Tras la restau-
racién llevada a cabo durante los afos 1927 y 1928 en el marco de los trabajos ar-
queoldgicos de San Miguel dirigidos por Josep Puig i Cadafalch, el ciclo pictdrico
llamé la atencién de los historiadores de la época, que llevaron a cabo un primer
andlisis del conjunto (Soler i Palet, 1928; Kuhn, 1930, pp. 9-11). Después de estas
primeras aproximaciones, Josep Puig i Cadafalch publicé una contribucién fun-
damental bajo el titulo Les pintures del segle Vi de la catedral de Egara, Terrassa, en
la que el historiador cataldn expuso una hipétesis cronoldgica que defendié a lo
largo de su carrera (Puig i Cadafalch, 1927-1931; 1931; 1932a; 1932b). Aunque hoy
en dfa muchas de las ideas propuestas por el historiador cataldn han sido puestas
en duda y consideradas obsoletas, no cabe duda de que la contribucién de Puig i
Cadafalch a la historiograffa de su tiempo fue fundamental, ya que cambié para
siempre la percepcién que tenemos de las pinturas de Terrassa.

Es importante subrayar, ademds, que el estudio de Puig y Cadafalch dio lu-
gar a un arduo debate historiografico sobre la cronologia de las pinturas, que
ha perdurado hasta nuestros dias. Por un lado, una parte de la historiografia ha
propuesto una cronologfa carolingia para el ciclo pictérico (Pijoan, 1948, p. 43,
Ainaud, 1976; Guardia, 1992; Mancho, 2012 y 2019); por el otro, aquellos que

* El 25 de diciembre del afio 1892 la revista semanal Egara publicé una noticia titulada «Movi-
miento cientifico y artistico en Terrassa» en la cual se hacfa eco de la presencia de restos pictéricos en
el dbside de la iglesia. Revista semanal Egara, ano I, nim. s. Terrassa, 25 de diciembre de 1892.



LAS PINTURAS DE SAN MIGUEL DE TERRASSA: IMAGEN, MUSICA Y LITURGIA 251

las sittian en la Antigiiedad tardia (s. v1). En este sentido, como veremos, las
intervenciones llevadas a cabo en los dltimos afios en el marco del Plan Director
por parte de arquedlogos (Garcia Llinares, Moro y Tuset, 2009), restauradores
(ARCOR, 2002; Ranesi, Domedel y Armengol, 2004), epigrafistas (Lépez y Go-
rostidi, 2015) e historiadores del arte (Ferran, 2009 y 2015; Sdnchez, 2019) han
aportado nuevos datos que conducen hacia una datacién mds alta, del siglo vi. A
ello cabe anadir el nuevo escenario que proponemos en este texto, que vincula las
caracteristicas visuales de las pinturas con la liturgia de época visigoda.

1. LA TEOFANfA COMO PRESENCIA

El dbside de San Miguel de Terrassa acoge una teofania sinéptica que fusiona en
un solo tema dos fuentes textuales: la ascensién de Cristo y la visién de Ezequiel.
Aunque la fuente primaria y jerdrquica de las pinturas es la ascensién de Cristo
(Marcos XVI, 19; Lucas XXIV, so-s1; Hechos I, 9-12), encontramos elementos
de la visién de Ezequiel, concretamente las cuatro ruedas del carro y el trono (Ez.
I, 4-28; X, 1-22).

Diversos indicios me llevan a pensar que los comitentes de Terrassa cono-
cieron un modelo Oriental que pudo inspirar las pinturas, concretamente las
teofanfas predominantes en el arte sirio-palestino y copto de los siglos vi-vir. Por
un lado, algunos elementos iconograficos como los cuatro dngeles que sostienen
la mandorla, en la que Cristo asciende al cielo como un «basileus celeste», nos
remiten a las ascensiones sirio-palestinas, cuyo mejor ejemplo es el Evangeliario
de Rabula del siglo v1 (Florence, Laur., Plut. 1. 56, c.13v). Del mismo modo, la
imago clipeata de Cristo llevada al cielo por cuatro dngeles aparece también en
algunas ampullae procedentes de Tierra Santa, datadas en los siglos vi-vir, como
las conservadas en el Museo del Duomo de Monza,* que acogen la representacion
de la ascensién.

Sin embargo, el modelo mds préximo a la escena de Terrassa hay que buscarlo
en las teofanias coptas del siglo v1, como las de Qubbet al-Hawa o las halladas en
el monasterio de San Apolo de Bawit (capillas XVII; XLII, y dbsides de las salas 6

? Sobre la iconografia de la ascensién remito a los estudios de Dewald, 1915; Van der Meer, 1938,
pp- 185-188, 196-198 y Belting-Thm, 1960, pp. 95-112, entre otros.
* Sobre les ampullae de Tierra Santa conservadas en Monza y Bobbio véase Grabar, 1958.



252 CARLES SANCHEZ MARQUEZ

y 20 en el Museo Copto de El Cairo).” Sin duda, uno de los ejemplos més simi-
lares lo encontramos en el dbside de la sala 6 del Museo Copto de El Cairo, en la
que se repiten elementos iconogrificos como el Cristo entronizado, las imdgenes
clipeatas del Sol y la Luna, y el colegio apostélico con inscripciones que identifi-
can a cada uno de los personajes.

Creo que tanto las teofanfas coptas como la que encontramos en San Miguel
pueden ser consideradas ejemplos de un mismo tipo de imdgenes estereotipadas,
aunque con algunas variantes, que surgieron antes de finales del siglo 1v en el
marco de las querellas trinitarias como el arrianismo, una herejia que negaba la
naturaleza divina de Cristo. Es importante recordar que aunque la doctrina de
Arrio fue condenada en el concilio de Nicea (325), en Occidente gozé de una gran
popularidad entre los pueblos germdnicos, como los visigodos, que profesaban el
culto arriano y tuvieron que lidiar con el catolicismo de los pueblos que domi-
naban. La peninsula ibérica no se mantuvo al margen de los conflictos heréticos
nacidos en el Oriente bizantino, aunque llegaron mds tarde, en los siglos v y v
(Vives, 1963; Thompson, 1971 [2014]).

A mi juicio, la eleccidon de la imagen de la teofania-ascension debe ser interpre-
tada como una afirmacién por parte de la Iglesia Catélica ante la herejfa arriana que
negaba la doble naturaleza de Cristo. A favor de esta hipétesis, debemos subrayar la
importancia del #izulus Emmanuel en el nimbo de Ciristo de las pinturas de Terrassa.
Aunque el término aparece por primera vez en la profecia de Isaias sobre el Mesias
(Is, VIL, 14) es Mateo quien revela el significado del nombre (Mg, I, 23): «La virgen
quedard encinta, y tendrd un hijo al que pondrdn por nombre Emmanuel (que sig-
nifica: Dios con nosotros).» Se trata, por lo tanto, de un #itulus aplicado a Cristo, que
fue utilizado para proclamar su doble naturaleza como hijo de una mujer Virgen y
de Dios. La importancia del nombre Emmanuel como proclamacién de las dos natu-
ralezas de Cristo explica que este término fuera muy utilizado en este momento por
la exégesis cristiana para combatir las herejfas (arrianismo, monofisismo, nestoria-
nismo) debatidas en los grandes concilios ecuménicos orientales: Nicea (325), Efeso
(431), Calcedonia (453) y Constantinopla (381-553). De ahi la presencia de la inscrip-
cién Emmanuel no solo en grandes ciclos figurativos como Terrassa, sino también en
iconos y en las ampullae de Tierra Santa, como las conservadas en Monza y Bobbio
(Grabar, 1958), fechadas en el siglo v1, donde aparece la inscripcion EMMANOYHA
(Emmanuel). Por todo ello, debemos pensar que en el caso de Terrassa, el episodio

* Entre los tltimos estudios publicados sobre la decoracién pictérica de Bawit véase: Tacobini,
2000.



LAS PINTURAS DE SAN MIGUEL DE TERRASSA: IMAGEN, MUSICA Y LITURGIA 253

histérico de la ascensién es un pretexto para explicar, a través de una «teofanfa», las
verdades teoldgicas sobre la realidad de la encarnacién y la divinidad de Ciristo.

Al hilo de esta idea, me interesa resaltar la importancia de la presencia de dos
cortinajes en las pinturas de Terrassa. Contrariamente a lo que se ha sugerido,
creo que estos cortinajes pintados no cumplen una funcién decorativa, sino que
se trata de la evocacidn de un acto cultual de contemplacién que tenia lugar en
el interior de la iglesia. Es decir, los cortinajes probablemente evocaban un velo
«real» que cubria el presbiterio de la iglesia y mantenia ocultas las pinturas de
San Miguel, que solo eran reveladas antes los fieles en determinadas ocasiones.
Este artificio cultual, heredado de las religiones mistéricas, fue utilizado por la
iconografia cristiana para mostrar la invisibilidad y subrayar la presencia divina
(Grabar, 1945). Sabemos, por ejemplo, que la iglesia de Blanchernas, en Con-
tantinopla, custodiaba una Virgen Orante tras un cortinaje que solo podia ser
contemplada una vez por semana. Del mismo modo, los cortinajes son también
un elemento caracteristico de las teofanfas coptas de la ascensién, como podemos
ver en el dintel de El-Moallaka (c. 734) o en las pinturas de Bawit, del siglo vi
(Sacopoulo, 1957; Grabar, 1970; Mac Coull, 1986).

De todo ello se deduce que la finalidad de la representacion de la teofania de
San Miguel consiste no solo en la conmemoracién de un episodio histérico con-
creto como la ascension, sino en el hecho de situar el fiel ante la manifestacién
de la divinidad: el espectador se convierte en testimonio ocular de la teofanfa. En
consecuencia, los cortinajes deben ser explicados como la referencia a la «revela-
cién» de un misterio: Cristo manifiesta su cardcter sobrenatural.

Estoy absolutamente convencido de que las pinturas estaban ocultas tras unos
cortinajes y tan solo eran reveladas en determinados actos cultuales. En relacién
a esta idea, la arqueologfa ha demostrado la existencia de canceles cerrando la
embocadura del dbside en diversas iglesias de la Hispania visigoda (Schlunk, 1971;
Bango Torviso, 1997). Sobre estos canceles, que restringfan el acceso al altar, se
colocaba una cortina que adornaba el arco de ingreso y ocultaba la vision del 4b-
side. De hecho, en muchas iglesias de época visigoda atin puede observarse en el
suelo, bajo el arco de acceso a lo que llamarfamos «crucero», las marcas marcando
el lugar que ocuparon dichos canceles.’ Aunque se trata de un ejemplo tardio, me
parece muy sugerente una ilustracién del Beato de Girona (Archivo de la Cate-
dral de Gerona, MS. 7.), del afo 975, que reproduce la iglesia de Filadelfia en dos

® Véase, entre otros ejemplos, los casos de San Pedro de la Mata (Casalgordo, Sonseca, Toledo)
o de Santa Marfa de Melque (San Martin de Montalbédn, Toledo).



254 CARLES SANCHEZ MARQUEZ

niveles con cortinajes que cuelgan por encima de cada altar, una imagen similar
al aspecto que debia tener San Miquel de Terrassa.

2. CANTANDO A CRISTO EMMANUEL

Uno de los elementos mds fascinantes de las pinturas San Miguel es, sin lugar
a dudas, la gestualidad de los apéstoles (Fig. 1). Estos aparecen en posicién de
genuflexién, con una mano sobre el codo y la otra en la boca. Sobre la interpre-
tacién de esta inusitada representacién, André Grabar (1945, p. 126) sugirié que
la genuflexién de Terrassa tenfa su origen en un ritual egipcio de plegaria. En
cuanto a la mano en la boca, se tratarfa de un gesto que acompana la plegaria o la
lectura de los salmos, y a la vez un signo de proteccién contra los demonios que
pueden entrar por la boca.

Fig. 1. Sant Miquel de Terrassa, pinturas murales. Detalle de los apdstoles.

Partiendo de la hipétesis sugerida por Grabar, creo que, en efecto, la imagen
de Terrassa es una codificacién visual de una forma de canto o repertorio espe-
cifico, con origen en las liturgias orientales. A favor de esta hipdtesis contamos



LAS PINTURAS DE SAN MIGUEL DE TERRASSA: IMAGEN, MUSICA Y LITURGIA 255

con una reveladora imagen de las pinturas de la capilla 28 de Bawit (Fig. 2),
actualmente desaparecidas, y que hoy conocemos gracias a una acuarela realizada
por Clédat en el afio 1904 (Clédat, 1904-1906). En ella vemos a tres persona-
jes identificados como cantores de salmos (PAATHC) que presentan la misma
gestualidad de Terrassa: una mano en la boca (;a modo de sordina?) y la otra en
el codo (que hace resonar el sonido en el crdneo). En este sentido, la innegable
similitud de los apdstoles de Terrassa con los «cantores de salmos» de Bawit nos
permite confirmar definitivamente que en Terrassa los apdstoles estdn cantando
ante la revelacién de la teofania del 4bside.

Fig. 2. Monasterio de Bawit, Egipto. Capilla 28. Aquarela. Clédat 1904.

Sobre el origen de este gesto, me inclino a pensar que se trata de un sincre-
tismo que tiene su origen en el Egipto faradnico y, concretamente, en el Dios de
la musica Thy, que habitualmente se representa arrodillado y con un dedo en el
labio (Maniche, 1991). En el Antiguo Egipto los cantores aparecen generalmente
representados con una mano cubriendo el pabellén auricular y, por extensién,
en la liturgia copta los cantores hacfan lo mismo (Kuhn, 2014, pp. 67-77). Tam-
bién, aparecen mostrando distintos signos con las manos, que hacen referencia
a la «quironomia» o signos que plasman algunas caracteristicas del canto en los
primeros siglos de la Era Cristiana. En pinturas murales y relieves del Antiguo



256 CARLES SANCHEZ MARQUEZ

Egipto podemos ver los mismos gestos en cantores como el famoso Iti o el can-
tante que aparece en la tumba de Nenchefka, ambos en el Museo Egipcio de El
Cairo.

En mi opinién la gestualidad de los apéstoles de San Miguel podria ser una
evocacidn pléstica de algunos cdnticos practicados en la liturgia mozdrabe, que
tenfan lugar en el interior del edificio. ;De qué cdnticos puede tratarse? Desgra-
ciadamente, los usos litdrgicos de San Miguel han sido poco definidos debido a
la endémica ausencia de documentacién. No en vano, las excavaciones arqueo-
l6gicas han permitido corroborar que se trata de un edificio destinado al culto
funerario, como lugar de entierro y de plegaria por los difuntos. A este respecto,
Miquel dels Sants Gros sugirié que en el conjunto episcopal de Egara debié exis-
tir un sistema estacional entre Santa Marfa (catedral) y San Pedro (parroquia),
en el que eventualmente también debia quedar incluida la iglesia de San Miguel,
como en la celebracién del dia 2 de noviembre, dedicado a los difuntos (Gros,
1992a, pp. 77-84). En este sentido, si bien es cierto que San Pedro era la parroquia
que velaba por la vida religiosa de los fieles y que, por lo tanto, concentraba toda
la actividad licdrgico-pastoral, no parece descabellado pensar que ocasionalmente
San Miguel acogiera la celebracién de determinados ritos, sobre todo aquellos
vinculados con la funcién funeraria del edificio.

No obstante, determinar los ritos que tenfan lugar en el interior de San Miguel
es todavia hoy una labor sobre la que conviene seguir trabajando. Con todo, a par-
tir de las evidencias de las que disponemos, no me parece descabellado pensar en
una fuente litdrgica para las pinturas de Terrassa. A mi entender, estas podrian ser
una codificacién visual de determinados ritos-canticos de la liturgia mozdrabe que
tenfan lugar en el interior del templo, ya sea la recitacién de los salmos, himnos en
los que se subrayaba el cardcter divino del «Cristo Emmanuel», o bien el Trisagio.

Merece la pena poner la atencién sobre este Gltimo, como posible fuente
para las pinturas. El Trisagio es un cdntico surgido en la Cristiandad oriental,
consistente en una triple aclamacion de la santidad de Dios. Documentado por
primera vez en el Concilio de Calcedonia (451), a menudo fue utilizado como
instrumento para combatir las herejias que ponian en duda la doble naturaleza
de Cristo, como el arrianismo, y fue introducido en la liturgia hispano-mozdrabe
por influencia de las liturgias orientales (Pinell, 1998, pp. 152-153; Martin-Delga-
do, 2018, pp. 64-65).

7 Personalidades como Juan de Biclaro, san Leandro, san Martin de Dumio o Félix de Mé-
rida vivieron una larga temporada en Bizancio, conociendo de primera mano la liturgia bizantina
que posteriormente importaron a la Peninsula a través de determinadas costumbres litdrgicas. Esto



LAS PINTURAS DE SAN MIGUEL DE TERRASSA: IMAGEN, MUSICA Y LITURGIA 257

A favor del posible origen litirgico de la teofania de San Miguel, Van der
Meer (1938, pp. 266-271) propuso también una matriz litirgica para las teofanias
de las capillas XVII y XXVI de Bawit, con las que Terrassa presenta reveladores
puntos de contacto. La representacién del Z7isagio en el libro de Cristo de las
pinturas de Bawit, llevé al historiador a pensar que las teofanias coptas serfan
la evocacidn plistica de la introduccion del Trisagio cantado en la liturgia. Un
paradigma extrapolable al caso de la Teofania egarense.

La reverberacién del sonido en la arquitectura aurea de San Miguel, la teo-
fania revelada tras los cortinajes, y la luz reflejada en el mdrmol de las columnas
y capiteles, debia provocar una particular experiencia estética en el espectador.
Una «performance litdrgica» en la que interactuaban lo real, lo percibido y lo
imaginado.8

3. LA CRONOLOGIA DEL SIGLO VI

El nuevo contexto artistico propuesto para las pinturas convierte a este conjunto
en un paradigma de la recepcién de repertorios y motivos del Oriente mediterrd-
neo en la peninsula ibérica (Sdnchez, 2019). En este sentido, creo que la asimi-
lacién de los repertorios orientales en las pinturas de Terrassa no puede ser atri-
buida a una tnica via de recepcién. En primer lugar, debemos valorar hasta qué
punto la asimilacién de las liturgias orientales en la liturgia mozdrabe o hispano-
visigoda pudo influir en la seleccién de determinados temas iconograficos. En
relacién a esta idea, D.S. Bdumer fue uno de los primeros autores en encontrar en
los ritos mozédrabes una fuerte influencia de las liturgias orientales bizantinas, que
atribuyé al contacto de los godos con los griegos (Bdumer 1895 [1905], p. 243).
Aunque en su conjunto la visigoda es una liturgia de Occidente, importada de
Roma (Ferotin, 1904, p. 12), diversos autores han sefialado los puntos de contacto
con las liturgias orientales (Pinell, 1998; Asensio, 2005; Gros, 1992a).

En segundo lugar, debemos plantear una segunda via paralela para este con-
texto de transferencia: el conocimiento directo de estos temas a través de los viajes

explicaria la presencia del #isagio en la liturgia hispana, la Misa Secreta more orientali, el saludo pau-
lino previo a la andfora, el padrenuestro cantado, y el canto de comunién Gustate et videte (Martin
Delgado, 2018).

* Bissera Pentcheva ha hecho hincapi¢ en la naturaleza performativa del arte bizantino a partir
del caso de Santa Soffa de Constantinopla. Alli, el oro, el mdrmol y la monofonia del canto producia
un efecto psicoldgico en el espectador que es recordado en las ekphrasis bizantinas y los textos litdr-
gicos. Vedse: Pentcheva, 2011, pp. s1-59 y 2017.



258 CARLES SANCHEZ MARQUEZ

a los lugares santos del Oriente bizantino. Por lo que respecta a esta hipdtesis,
creo que la sede metropolitana de Tarragona, de la cual la sede episcopal de Egara
formaba parte, pudo jugar un papel determinante tanto en la recepcién de clé-
rigos procedentes del Mediterrdneo oriental, como en el viaje a Oriente de los
clérigos de las sedes episcopales de la tarraconense, como Terrassa. Resulta muy
sugerente a este respecto la carta del papa Hormisda (514-523) dirigida al arzo-
bispo de Tarragona, Joan, del afio 517, en la que habla de los clérigos griegos que
concurrfan a la provincia tarraconense.” No podemos olvidar que durante el go-
bierno del emperador Justiniano I (527-565) se produjo un contexto favorable en
el Mediterrdneo para la circulacién y la transferencia. En el marco de la Renovatio
imperi de Justiniano, el imperio bizantino se expandié hasta Occidente, con la
recuperacién del norte de Africa a los vandalos (533-534), Sicilia, Cerdefa y Dal-
macia (534), Rdvena (540) e Italia (555). Desde el afio 552 y hasta el 625, el imperio
bizantino mantuvo una fuerte presencia en el sur y el levante de la peninsula ibé-
rica, regién que se integré al Imperio como provincia con el nombre de Spania.
Sin embargo, la creacién de la provincia bizantina de Spania no parece haber sido
la via de la recepcién artistica de Bizancio en el Occidente mediterrdneo.

En cualquier caso, el marco histérico-artistico y littrgico planteado en este
articulo, junto con los nuevos datos arqueoldgicos, técnicos y epigrificos sobre
el conjunto de Egara obtenidos en el marco del Plan Director (1995-2010), pa-
recen confirmar la cronologia del siglo vi. No obstante, no podemos olvidar
que actualmente el debate en torno a las pinturas sigue polarizado entre los que
defienden la cronologfa del siglo vi por un lado, y una datacién carolingia, del
siglo 1x (Guardia, 1992; Mancho, 2012 y 2018), por el otro. Los valedores de esta
ultima hipétesis cronolégica atribuyen la decoracién pictérica de Terrassa a la
labor del obispo barcelonés Frodoi, en un intento de recuperar el prestigio de la
sede episcopal de Egara (Mancho, 20r12).

Como hemos visto en el inicio del articulo, las excavaciones arqueoldgicas
en la sede de Egara realizadas en el marco del Plan Director han permitido fijar
la secuencia cronoldgica definitiva del conjunto, cuyo inicio se sita a mediados
del siglo v, con la edificacién de la catedral de Santa Marfa. Segtn los datos ar-
queoldgicos, el proyecto acabé en pleno siglo v1, con la construcciéon de un nuevo
dbside en la catedral de Santa Maria (el actual), que coincidirfa con la edificacién
de las iglesias de San Miguel y San Pedro. En este momento los dbsides de Santa

’ Hormisdas, Ep. 24, ad Ioannem Tarraconensem, PL 63,422 i 84,819-820. Sobre la presencia de
clérigos orientales en la provincia tarraconense véase: Amengual, 2013; Goma, 1907, pp. 689-693 y
Del Amo, 2001, p. 275).



LAS PINTURAS DE SAN MIGUEL DE TERRASSA: IMAGEN, MUSICA Y LITURGIA 259

Maria y San Miguel serfan decorados con las pinturas murales al fresco que han
pervivido hasta la actualidad.

Al dictamen arqueolégico hay que anadir los datos aportados en los tltimos
afios por restauradores y epigrafistas, que también apuntan a la contemporanei-
dad entre las pinturas y su marco arquitecténico. Por un lado, segtin la diagnosis
de materiales de la iglesia de San Miguel realizados por los restauradores, no
existe ninglin revestimiento entre el arriccio y la piedra, de modo que el arriccio
penetra en las juntas de las piedras que conforman el muro del 4bside. Ello
les llevé a plantear que, muy probablemente, la pintura es contempordnea a la
construccién de la cipula (ARCOR, 2002). Por otro lado, en el marco de los
trabajos de conservacién de las pinturas de la iglesia de San Miguel efectuados
en los aflos 2001-2002 aparecieron unas inscripciones de cardcter didascdlico,
que Diana Gorostidi y Jordi Lépez determinaron como formas propias de la
epigrafia paleocristiana de época visigoda, y por tanto parecen confirmar la cro-
nologfa del siglo v1.

En conclusidn, la mirada holistica que hemos llevado a cabo sitta a las pin-
turas en un nuevo contexto histérico-artistico: el del Mediterrdneo en el marco
de la renovatio imperi de Justiniano (s. vi). Al hilo de esta idea, los datos técni-
cos obtenidos en las intervenciones arqueoldgicas y sobre todo los trabajos de
restauracién llevados a cabo en Terrassa parecen confirmar esta nueva datacién
para las pinturas: un eslabén perdido en la recepcién de la pintura de Oriente
mediterrdneo.

BIBLIOGRAFIA

Ainaud de Lasarte, J., 1976: Los templos visigdtico-romdnicos de Tarrasa, Madrid.

Amengual i Batlle, J., 2013: «Tarragona, Cartagena, Elx i Toledo. Metropolitans i
vicaris papals en el segle vi», Revista Catalana de Teologia, 3812, pp. 547-590.

ARCOR, 2002: Sant Miquel de Terrassa. Documentacié de la restauracié doctubre
2001 a marg 2002 i noves aportacions a la documentacié de l'obra, Arcor. Taller.
Estudi. Conservacié i Restauraci6 de Pintura, Terrassa.

Bango Torviso, I. G., 1997: «La vieja liturgia hispana y la interpretacién funcional
del templo prerromdnico», en De la Iglesia, J. 1. (ed.), VII Semana de Estudios
Medievales (Ndjera, 29 de julio al 2 de agosto de 1996), pp. 61-120.

Biumer, S., 1895: Geschichte des Brevier [edicién francesa, Paris: 1905].

Belting-lhm, C., 1960: Die Programme der christlichen Apsismalerei vom 4. Jahr-
hundert bis zur Mitte des 8. Jahrhunderts, Wiesbaden, pp. 95-112.



260 CARLES SANCHEZ MARQUEZ

Clédat, J., 1904-1906: Le monastére et la nécropole de Baouit, tome 1, fascicules
1-2, El Cairo.

Del Amo Guinovart, M. D., 2001: «Obispos y eclesidsticos de Tarraco desde ini-
cios del cristianismo a la invasién sarracena del 711 d.C.», Butlleti Arqueologic,
23, pp. 259-280.

Dewald, E., 1915: «The Iconography of the Ascension», American Journal of Ar-
chaeology, 19, pp. 277-319.

Ferotin, M. (ed.), 1904: Le Liber Ordinum en usage dans I’Eglise wisigothique et
mozarabe d’Espagne du cinquiéme au onziéme siécle, Paris.

Ferran, D., 2009: «Ecclesiae egarenses». Les esglésies de Sant Pere de Terrassa. Bar-
celona.

, 2015: «Les pintures murals de I'absis de Sant Miquel. Analisi iconografica»,
Terme, 30, pp. 118-125.

Garcia Llinares, G., Moro, A., y Tuset, E, 2009: La Seu Episcopal d ’Egam. Arqueo-
logia d’un conjunt cristia del segle 1V al segle IX, Tarragona.

Garcia Llinares, G., Moro, A., y Tuset, E, 2015: «Ledifici funerari de Sant Mi-
quel», Terme, 30, pp. 75-100.

Grabar, A., 1945: «Une fresque visigothique et I'iconographie du silence», Cabiers
Arqueologiques, 1, pp. 124-128.

, 1958: Ampoules de Terre sainte (Monza-Bobbio), Paris.

, 1970: «Deux portails sculptés paléochrétiens en Egipte et d’Asie Mineure,

et les portails romans», Cahiers Archéologiques, XX, pp. 15-28.

Gros. M., 1992a: «La funcionalitat litirgica de les esglésies d’Egaran, en Actes del
1 Simposi Internacional sobre les esglésies de Sant Pere de Terrassa (20-22 de no-
vembre de 1991), Terrassa, pp. 77-84.

, 1992b: «Les Wisigoths et les liturgies occidentales», en J. Fontaine (ed.),
L’Europe héritiére de 'Espagne wisigothique — Rencontres de la Casa de Veldz-
quez, Madrid, pp. 125-135.

Guardia, M., 1992: «La pintura mural pre-romanica de les esglésies de Sant Pere
de Terrassa. Noves propostes d’estudi», en Actes del I Simposi Internacional
sobre les Esglésies de Sant Pere de Terrassa (20-22 de novembre de 1991), Terrassa,
pp- 153-160.

Tacobini, A., 2000: Visione dipinte. Immagini della contemplazione negli affreschi
di Bawit, Roma.

Kuhn, Ch., 1930: Romanesque mural painting of Catalonia, Cambridge.

Kuhn, M., 2014: «Coptic music culture. Tradition, structure, and variation»,
en Gabra, G. (ed.), Coptic Civilization. Two thousand years of Christianity in
Egypt, El Cairo-Nueva York, pp. 67-78.



LAS PINTURAS DE SAN MIGUEL DE TERRASSA: IMAGEN, MUSICA Y LITURGIA 261

Lépez Vilar, J. y Gorostidi, D., 2015: «Les inscripcions visigodes de I'absis de Sant
Miquel, Zérme, 30, pp. 101-109.

MacCoull, L. S. B., 1986: «Redating the Inscription of El-Moallaqa», Zeitschrift
fiir Papyrologie und Epigraphik, 64, pp. 230—234.

Mancho, C., 2012: La peinture murale de haut Moyen Age en Catalogne (Ix-X siécle).
Turnhout.

, 2018: «La decorazione delle chiese di Sant Pere de Terrassa, esempio dell’'uso

politico di monumenti tardo-antichi nell’altomedioevo», Hortus Artium Me-
dievalium, 24, pp. 152-161.

Maniche, L., 1991: Music and Musicians in Ancient Egypt, London.

Marti i Bonet, J. M., 1992: «Els origens del Bisbat d’Egara», en Actes del I Simposi
Internacional sobre les Esglésies de Sant Pere de Ierrassa (20-22 de novembre de
1991), Terrassa, pp. 61-71.

, 2004: Barcelona i Egara-Terrassa. Historia primerenca fins l'alta edat mitjana

de les dues esglésies diocesanes, Barcelona.

Martin-Delgado, J. M., 2018: E/ canto litiirgico en la reforma del rito mozdrabe de
Cisneros: tradicidn, pervivencia y restauracidn, Tesis doctoral presentada en la
Universidad de Castilla-la Mancha, Cuenca.

Migne, J.P. (ed.), 1844-185s: Patrologia Latina, Paris, 217 vols.

Mundé i Marcet, A. 1992: «El bisbat d'Egara de I'¢poca tardo-romana a la caro-
lingia», en Actes del I Simposi Internacional sobre les Esglésies de Sant Pere de
Terrassa (20-22 de novembre de 1991), Terrassa, pp. 41-49.

Pentcheva, B. V., 2011: «Hagia Sophia and Multisensory Aesthetics», Gesza, s0/2,
pp- 51-69.

, 2017: Hagia Sophia: Sound, Space, and Spirit in Byzantium, Pennsylvania.

Pijoan, J., Gudiol, J., 1948: «Les pintures murals romaniques de Catalunya», en
Monumenta Cataloniae, vol. IV, Barcelona.

Pinell, J., 1998: Liturgia Hispdnica, Barcelona.

Puig i Cadafalch, J., 1927-1931: «Les pintures del segle v1 de la catedral d’Egara
(Terrassa)», Anuari de UInstitut d’Estudis Catalans, VI, pp. 141-149.

, 1931: «Les peintures du VI siécle de la cathédrale d’Egara», en Comptes

rendus des séances de I’Académie des Inscriptions & Belles-Lettres, 75-2, pp. 154-

162.

, 1932a: «Les pintures del segle vi° de la catedral d’Egara (Terrassa) a Cata-

lunyay, Butlleti dels Museus d’Art de Barcelona, 11-11, pp. 97-105.

., 1932b: «Les pintures del segle vi° de la catedral d’Egara (Terrassa) a Cata-

lunyar, Arxiu del Centre Excursionista de Terrassa, XIV-80, pp. 86-91.

, 1948: Noves descobertes a la catedral d’Egara, Barcelona.




262 CARLES SANCHEZ MARQUEZ

Ranesi, R., Domedel, L., Armengol, C., 2004: Projecte de Restauracié de les Pin-
tures Murals de Santa Maria de Terrassa, Terrassa.

Sacopoulo, M., 1957: «Le linteau copte dit d’Al-Moallaka», Cahiers Archeologi-
ques, 9, pp. 99-115.

Sénchez, C., 2019: «Singing to Emmanuel: The Wall Paintings of Sant Miquel in
Terrassa and the 6th Century Artistic Reception of Byzantium in the Western
Mediterranean», Arss, 8, 128 <https://www.mdpi.com/2076-0752/8/4/128>

Schlunk, H., 1971: «La iglesia de San Giao, cerca de Nazaré. Contribucién al
estudio de la influencia de la liturgia de las iglesias prerromdnicas de la penin-
sula Ibéricar, en Actas do II Congresso Nacional de Arqueologia. I, Coimbra,
pp- 509-528.

Soler i Palet, ]., 1928: Egara-1errassa, Terrassa.

Soler, J., 2015: «Sant Viceng d’Egara. Una antiga advocacié de Sant Miquel?»,
Terme 30, pp. 125-138.

Thompson, E. A., 1971: Los godos en Esparia, Madrid [edicién del 2014].

Van der Meer, E, 1938: Maiestas Domini: Theophanies de Apocalypse dans LArt
Chrétien. Etude sur les Origines d’une iconographie spéciale du Christ, Paris-
Roma.

Vives, J., 1963: Concilios visigdticos e hispano-romanos, Madrid.



