JORDI CERDA SUBIRACHS

Universitat Autonoma de Barcelona. jordi.cerda@uab.cat

El Carmel o I'extraordinaria memoria
d’una geografia perduda. Felip Ribot i la seva
De institutione primorum monachorum®

Resum: Aquest treball esta centrat en De Institutione primorum monachorum, del carmelita Felip Ribot.
A partir d’'una mudiltiple autoria apocrifa, pretesament compiladora, aquesta obra de final del segle xiv té
I’objectiu primordial de vincular historicament i espiritual I'orde carmelita a una geografia perduda, el mont
Carmel. Aquest espai, lligat al profeta Elies i també a la Verge Maria, a la Vella i a la Nova Alianca, sera tam-
bé expressid d’unes expectatives messianiques. Ribot, doncs, s’ha d’incorporar per mor d’aquesta obra
a una literatura apocaliptica molt present en la cultura medieval tardana, especialment viva en la Corona
d’Aragé i que trobara resso en els programes iconografics de I'época.

Paraules clau: mont Carmel, carmelitans, Felip Ribot, De institutione primorum monachorum, Oraculum
angelicum cyrilli, obumbratio.

Abstract: This paper focuses on De Institutione primorum monachorum by the Carmelite Felip Ribot. With a
multiple apocryphal authorship, and supposedly compilatory, this late-fourteenth-century work has the pri-
mary objective of historically and spiritually linking the Carmelite order to a lost geography: Mount Carmel.
This space, linked to the prophet Elijah and also to the Virgin Mary and the Old and the New Covenant,
is also meant to be an expression of messianic expectations. Ribot, therefore, should be incorporated
through this work into an apocalyptic literature that had a strong presence in late medieval culture, espe-
cially in the Crown of Aragon, and which finds an echo in the iconographic programmes of the time.

Keywords: Mount Carmel, Carmelites, Felip Ribot, De institutione primorum monachorum, Oraculum angeli-
cum cyrilli, obumbratio.

* Aquest estudi s’ha dut a terme en el marc del projecte Movilidad y transferencia artistica en el Mediterrdneo medieval, 1187-
1388: artistas, objetos y modelos - Magistri Mediterranei (MICINN-HAR2015-63883-P).

ORRIOLS, A. & CERDA, J. & DURAN-PORTA, J. (eds.), Imago & mirabilia. Les formes del prodigi a la Mediterrania medieval / The ways of wonder
in the Medieval Mediterranean / Las formas del prodigio en el Mediterraneo medieval, Publicacions de la UAB, Bellaterra, 2020, 39-50.



JORDI CERDA SUBIRACHS

A diferencia dels dos grans ordes mendicants, que disposen d’una figura fundadora amb el caris-
ma —per dir-ho en termes d’espiritualitat catolica— de Francesc d’Assis i de Doménec de Guzman,
els carmelitans, sota I’advocaci6é de la Verge Maria, fan recular els seus origens als profetes Elies i
Eliseu. Son els anomenats Carmes de I’ Antiga Alianca. S’arroguen una tradicid eremitica, existent,
pero del tot aliena i discontinua, 1 que havia estat referenciada des de 1’antiguitat. Aquesta audacia no
irromp de cop, sind que es va originant en un complex procés de legitimacio de I’orde entre els segles
X1 1 X1v. A les acaballes d’aquest procés hi ha una fita que ha estat assenyalada com a fonamental:
la redaccid de De institutione primorum monachorum (= De institutione) pel gironi Felip Ribot poc
després de 1379.! Crec que no és exagerat atribuir als carmelitans en la Catalunya de la baixa edat
mitjana un pes politic i cultural cabdal, equiparable amb el que s’ha atribuit tradicionalment a fran-
ciscans i dominicans. En aquest sentit, voldria cridar ’atencié sobre 1’obra de Ribot, la qual, com
intentaré demostrar, és significativa per les derives iconografiques que tot just apuntaré i, més espe-
cificament, per la llegendistica al voltant d’un espai, el mont Carmel, que esdevindra clau en la seva
formulaci6 espiritual, politica i teologica.

La muntanya del Carmel (Har Hakarmel, jardi de Déu) té un emplagament estratégic que ha fet
que moltes cultures de I’Orient Mitja i, també, les grans civilitzacions de I’antiguitat hi deixessin
empremta. El Carmel és un indret relativament citat a I’ Antic Testament, en el qual podem trobar-ne
fins a trenta-dues coincidéncies i, per contra, no és esmentat en cap moment al Nou Testament. Certa-
ment, el seu prestigi com a espai sagrat gravita al voltant del profeta Elies, personatge que ha tingut i
té un culte persistent en les tres grans religions monoteistes. Les caracteristiques de 1’espai també han
ajudat a popularitzar-lo, ja que és una fita elevada a la costa Palestina i t¢ una morfologia particular,
amb multitud de coves. I també la seva posicié com a etapa intermedia per als qui desembarcaven a
Sant Joan d’Acre i es dirigien cap a Jerusalem.

El fet que alguns croats i pelegrins s’instal-lessin al mont Carmel al final del segle x11 o comen-
cament del X111 seguint una traga d’espiritualitat eremitica queda palés pels testimonis de 1’época que
assenyalen la seva presencia.? Una de les autoritats més destacades entre els itineraris a Terra Santa
¢és Jacques de Vitry, bisbe de Sant Joan d’Acre de 1216 a 1228 i autor d’una Historia orientalis. Va
ser ell qui més va fixar en la memoria geografica dels occidentals el mont Carmel com un indret on
vivia una comunitat eremitica cristiana, instal-lada en un espai sagrat per mor del profeta Elies. Una
autoritat, Jacques de Vitry, de la qual Felip Ribot no pot prescindir en la seva De institutione (11. 111,
cap. 5, 4). La imatge segons la qual els ermitans hi eren com abelles en els seus ruscos, produint mel
espiritual, sera reiteradament recollida per la literatura carmelitana. Jacques de Vitry afegeix que
prop d’aquest lloc sant de I’ Antic Testament hi havia el monestir de Santa Margarida. Abans, doncs,
que aquest punt de la geografia sagrada adquiris una singularitat com a santuari maria, era santa Mar-
garida, una de les grans santes auxiliadores, la que s’hi identificava; com succeia semblantment al
mont Sinai, també un indret de culte vinculat a I’ Antic Testament, on una altra santa auxiliadora, san-

1 El testimoni més antic d’aquest tractat és el manuscrit 779 conservat a la Biblioteca de 1’ Arsenal (Paris). L’edici6 més antiga i
segurament la que va marcar més la seva difusio en el periode modern és dins de 1’obra de B. de CATHANEIS, Speculum Ordinis
Fratum Carmelitarum (Venécia, 1507) i ocupa els f. 37-28r. En catala disposem d’obres, com la del carmelita setcentista Joan
Angel Serra, que estrafan I’obra de Ribot sense citar-lo. Paul Chandler és I’autor d’una edicio critica de De institutione (Toron-
to, 1991), encara que parcial, sobre la qual s’han publicat les traduccions que he pogut consultar. He tingut present per a aquest
treball I’edicio anglesa i I’espanyola: RiBoT 2007 i RiBOT 2012. Pel que fa a les citacions de De institutione, utilitzo la divisio
per llibres (11.), capitols (cap.) i també la numeracio per paragrafs que empra 1’edici6 espanyola per facilitar-ne la localitzacio.

2 Sobre I’assentament de comunitats cristianes al Carmel i la fundacié carmelitana, és fonamental JoTISCHKY, 2002; més recent-
ment, ROHRKASTEN ET ALIL, 2017. Esmento, per exemple, el testimoni del jueu Benjami de Tudela, que I’any 1163 ens va llegar
un itinerari summament interessant en el qual descriu, en 1’anotacié de Haifa, el mont Carmel. Ens parla de la cova d’Elies i,
també, de com en aquesta muntanya santa els cristians han construit una església dedicada al profeta; cfi. REGNIER-BOHLER,
1997: 1313.

40



EL CARMEL O L’EXTRAORDINARIA MEMORIA D'UNA GEOGRAFIA PERDUDA.
FELIP RIBOT I LA SEVA DE INSTITUTIONE PRIMORUM MONACHORUM

ta Caterina, disposava d’un reputat santuari. En aquest cas, Ribot recull com una simple coordenada
geografica el monestir de Santa Margarida, al costat de la font d’Elies, pero significativament sense
cap altre més esment, fet que pot evidenciar que el culte maria havia desplacat el culte primigeni a
aquesta santa.

Voldria fer una referéncia especial als itineraris catalans a Terra Santa, els més propers a la redac-
ci6 de I’obra de Ribot, que tampoc deixen de fer esment al mont Carmel, etapa recurrent quan s’enfila
el cami cap a Jerusalem. L’itinerari de 1328, conservat a 1’Arxiu de Corona d’Aragd (ACA) i pro-
vinent de Ripoll, de fet, esmenta dues etapes que concerneixen el Carmel. S’hi esmenta Santa Maria
del Carme, un indret vinculat ja a un culte maria i que certifica que, abans de Ribot, ja hi havia un
llegendari reconegut pels lectors catalans que vinculava un Carmel —no propiament el mont Carmel—
a la Verge Maria, a la infancia de Jesus i a la seva predicacio, €s a dir, a la generaci6 evangglica. |
que era ben diferenciat del mont Carmel, etapa exigida per anar a Jerusalem, on 1’autor esmenta el
profeta Elies i també el monestir de Santa Margarida. El mont Carmel era, doncs, al segle X1v, un
espai conegut i representat a Occident al marge de la mediaci6 carmelitana.’

De institutione €s una obra que no es presenta com a original del seu autor, Felip Ribot, sind que
el mateix text atorga 1’autoria primordial a un tal Joan Nepot Silva, cinquanta-quatre bisbe de Jeru-
salem, al qual segueixen dos suposats eremites del mont Carmel, Ciril de Constantinoble i Guillem
de Sandwich, i, per acabar, el teoleg carmelita Sibert de Beka. Fins a dates molt recents —comenca-
ment del segle xx—, la tradicié carmelitana donava per bona aquesta autoria apocrifa i aquest origen
antiquissim. No ¢és fins a 1956 que un carmelita, Rudolf Hendriks, atribueix amb rotunditat De ins-
titutione a Felip Ribot i en situa la redaccio cap a 1370. L’interés d’enquadrar la historia de 1’orde
i els seus costums —no ben bé la seva regla— en una etapa remota, indeterminada, formava part de
I’estratégia que calia en el moment de la legitimacio com a comunitat. Ribot és prou destre per desen-
volupar una obra que costa d’encasellar en un génere o en unes intencions determinades: no és una
regla, tampoc una historia o un tractat espiritual, malgrat que disposa de tots aquests components.
Redactada naturalment en llati, De institutione consta de deu llibres, que, al seu torn, son dividits
en deu capitols. Sense els constrenyiments associats a un génere, Ribot sap treure partit del caracter
espars, compilador, de I’obra, fet que, més que un demeérit o una manca de pericia, €s una manera de
situar-se en uns intersticis en qué podra desenvolupar la seva particular i prodigiosa apologética de
I’orde. Dels quatre autors carmelitans sobre els quals diu que basteix la seva obra, Joan Nepot Silva,
Ciril de Constantinoble, Guillem de Sandwich i Sibert de Beka, només del darrer disposem d’una
obra i d’una vida verificades que de ben segur degueren influir en Ribot.*

Nascut a Girona, coneixem de Felip Ribot algunes dades biografiques significatives que ens ajuden
a construir el seu perfil.’ El 1374, per exemple, assoleix el reconeixement de magister in sacra pagina.
L’any segtient, Pere el Cerimonios va proposar el seu nom al papa Gregori XI com a candidat a inqui-
sidor per aixi desbancar I’incomode Nicolau Eimeric. El 1377 era prior i procurador del convent del

3 Vegeu I’itinerari catala a Terra Santa de 1323 a PuoaAN 1927. Aquesta duplicitat de Carmels —i la confusio subsegiient— és as-
senyalada també pel mateix Ribot, seguint Jacques de Vitry; 1l. 11, cap. 11, 11-13. Una bona mostra de la popularitat del mont
Carmel ¢és el seu esment per John de Mandeville, qui no va poder estalviar-se’l en el seu fantasios viatge.

4 De Sibert de Beka (1260/1270-1333/1332) sabem que va ser un escolastic que va intervenir activament en la polémica sobre
la visio beatifica de Joan XXII. Pero m’interessa fer ressaltar el seu paper com a liturgista, ja que va introduir festivitats com
les de Santa Anna, la Concepci6 de la Verge o les de sants palestins que no eren en el calendari liturgic roma. Sibert, en el seu
Ordinale, deia que recuperava una liturgia del Sant Sepulcre, la que s’arrogava ’orde dels carmelitans per la confluéncia, en
els seus origens, de croats i ermitans al mont Carmel.

5 L’aportacié més significativa al perfil biografic de Ribot es pot trobar a PuiG 1982, 127-131, PuiG 1997, 301-302, i WEBSTER
1999, 80-88; hi ha una relaci6 actualitzada de les seves obres, totes en llati, centrades tant en la historiografia com en ’espi-
ritualitat carmelitanes. Convé tenir present la configuracié biografica des de la perspectiva carmelitana espanyola: VELASCO
1993, 47-50, també Balbino Velasco dins RiBOT 2012, x11-xvI, i GARRIDO 2007, 123-127; per acabar, des d’una perspectiva
més internacional, vegeu la introduccid del carmelita Richard Copsey a ’edicid i traduccié de RiBoT 2007, ViI-XIX.

41



JORDI CERDA SUBIRACHS

Carmel de Peralada i el 1379 va ser nomenat provincial de 1’orde a Catalunya. El 1387, encara com
a provincial, assisteix al capitol general de 1’orde amb els representants de 1’obediéncia d’Avinyo. Va
morir a Peralada el 1391. En una anotacié manllevada d’una cronica moderna es descriu el sepulcre on
va ser enterrat i s’hi afegeix que «hizo una cruz grande de plata dorada que llevan los religiosos a las
procesiones y también hizo la Vera Cruz, también de plata, donde ay un pedaco de lignum crucis, todo
lo cual esta hoy en dicho convento de Peralada y todo esto hizo de lo que adquiri6 de su propia labory.°

Son dades que dibuixen una personalitat cultivada, amb autoritat, ben situada en el context religi-
0s 1 politic del seu temps —tan marcat, d’altra banda, pel cisma—. I també, si atorguem versemblanca a
aquest apunt refet de cronica, Felip Ribot va ser igualment promotor d’objectes sumptuaris i litargics
al seu convent de Peralada, fins al punt d’assolir un lignum crucis per a la seva comunitat.

Tanmateix, més que per les disquisicions escolastiques o per la seva proximitat al poder religids
i civil, els carmelitans a Catalunya —com en bona manera a la resta d’Europa— es van significar per
una activitat pastoral, dirigida especialment a la creaci6 i el manteniment de confraries. Aquest orde
és en 1’origen d’una muni6 de practiques lucratives que van configurar la religiositat popular a final
de I’edat de 1’edat mitjana. Com Anselm Turmeda, en el seu difos Elogi dels diners, recordava ma-
liciosament: «Diners alegren los infants / e fan cantar los capellans / e los frares carmelitans / a les
grans festes». A mitjan segle XIv arrenca, per exemple, el Misteri de la Llum a Manresa, vinculat a la
devocio a la Santissima Trinitat i inspirada al seu torn pel convent carmelita bagenc. Pero, i sobretot,
com s’ha estudiat a bastament, els carmelitans destaquen per una pastoral molt intensa en I’economia
de la salvacio. En un temps de crisi, de cisma i de mortaldats periodiques, aquests frares mendicants
aconsegueixen situar-se en el negoci de la mort, en la comptabilitat del més enlla. I son part activa
en la transformacié d’una escatologia cristiana cada cop més particularitzada, més individualitza-
da. Evidentment, en aquesta pastoral no estan sols, sind en competéncia amb altres ordes i agents
eclesials. Pero basta apuntar que la seva determinaci6 en aquest aspecte obtindra segles més tard un
segell d’exclusivitat. El paper essencial que tindra la seva verge, la del Carme, o el seu escapulari en
I’economia de la salvaciod és ja del final de I’edat mitjana i perseverara més enlla, de manera que al
comencament del segle xvii la mare del Déu del Carme sera proclamada reina del Purgatori. Pero cal
dir de passada que és precisament al segle Xv quan ’avemaria incorpora la imprecacid «et in hora
mortis nostraey, fet que revela el pes que tenia el culte a la mare de Déu en 1’economia de la salut.

De institutione de Felip Ribot t&€ com a objectiu principal explicar la continuitat vertiginosa al
mont Carmel de ’orde que, fundat pel profeta Elies, perpetuat per essenis, per terapeutes o, fins i
tot, per recabites, es va mantenir durant la generaci6 evangelica, va passar al primer cristianisme, va
suportar els primers embats de 1’islam i, més modernament, va ser exemple de croats i pelegrins, fins
que ja el 1235, fruit d’un clima incert a Terra Santa, alguns membres d’aquesta comunitat I’abando-
naren per instal-lar-se a Occident. Concretament a la primera meitat del segle x11 s’ inicia una primera
expansio de comunitats carmelitanes a Xipre, Sicilia, Occitania i Anglaterra.

Posteriorment, les escomeses del solda d’Egipte fan forat en la costa palestina i aterren els darrers
reductes croats que hi quedaven. Acre cau en mans dels musulmans el 1291. Felip Ribot, pel que fa
al relat d’aquests esdeveniments, diu que segueix la cronica de Guillem de Sandwich, que estrafa al
capitol viil de la seva De institutione. Guillem de Sandwich havia estat esmentat com un dels eremi-
tes provinents de Terra Santa en el capitol de I’orde celebrat a Montpeller el 1287; en cap altre docu-
ment se I’esmenta com a autor d’una cronica i no se’n sap res més. El fet que De institutione de Felip
Ribot sigui I’tnic testimoni d’aquesta cronica desperta dubtes fonamentats sobre la seva autenticitat
i fa pensar que tot plegat no sigui una invencio del gironi. El relat que suposadament introdueix de

6 Cfr. RiBOT 2012, Xv. Aquesta informacio és extreta de I’ACA, Monacals Universitat, llegat 23, i només és referida per Balbino
Velasco.

42



EL CARMEL O L’EXTRAORDINARIA MEMORIA D'UNA GEOGRAFIA PERDUDA.
FELIP RIBOT I LA SEVA DE INSTITUTIONE PRIMORUM MONACHORUM

Guillem de Sandwich és el dels darrers dies de la comunitat carmelitana als llocs sants, el de la devas-
tacio del monestir i I’estossinada dels monjos que hi quedaven, punt determinant perqué justificaria
I’obligada i dramatica propagacio de la comunitat eremitica a Occident. L’arqueologia demostra que
potser I’acabament d’aquesta comunitat no va ser tan violenta com es relata en la tradici6é perque en
les ruines conservades no hi ha senyals de foc ni rastres d’una ensulsiada violenta.

Si ens atenim a la cronologia de les fundacions, aquesta migracio va ser molt esgraonada i anterior
a la caiguda d’Acre. Aquest canvi d’ubicaci6 rep dins de I’orde carmelita el nom de transmigracio,
el que ara podriem entendre per desterrament. No es vol presentar aquest fet com una expansio, ni
com un trasllat, sind que vol significar sobretot una perdua. I en aquest contorn, sota aquesta pulsio
melancolica, els carmelitans construiran un relat en que prendra molt de valor la transferéncia a Oc-
cident d’un toponim biblic i la seva relacié amb la historia sagrada.’

Com succeeix en molts relats hagiografics en que allo que marca la historicitat del que s’explica
no és tant la vida del sant concret o els seus prodigis, sin6, sobretot, el culte a través del temps, Felip
Ribot també tindra una cura especial a construir un relat prodigios sobre 1’origen del seu orde basat
en aquest culte perseverant i concretat en espais precisos i recognoscibles, com la cova i la font
d’Elies o el torrent de Carit. Sobretot, Ribot vol apuntalar que des de sempre hi ha hagut un reconei-
xement col-lectiu i tothora el va recordant i desplegant. Les escriptures, la patristica i la cronistica
testimonien —o volen fer testimoniar— un culte que els confereix historicitat i, per tant, els legitima.
De fet, és una estratégia que es troba en el relat del prodigi i de la meravella a 1’edat mitjana: allo que
més se’n destaca ¢és el seu reconeixement col-lectiu, tenag en el temps, més que no pas la descripcio
del prodigi o de la meravella en si.

Un dels topics que ha alimentat la mateixa tradicié carmelitana i que, penso, ha estat sovint ac-
ceptat acriticament per la historiografia, és que 1’origen cenobitic, I’auténtic, va haver de ser adaptat,
negociat, en la seva implementaci6 a Occident com a orde predicador i, per tant, urba. Tot nou pro-
jecte de reforma monastica o, en aquest cas, d’orde mendicant duu implicit un caracter de protesta
contra les institucions precedents. Aquesta contestacio, tot i que es vulgui presentar com a pacifica
o fins i tot submisa, se sol acompanyar d’una filiacié a un ideal monastic primitiu: un revival que és
vist pels oponents com una novation. Aquesta tessitura €és clau per poder valorar I’agitacié que va
provocar aquest nou orde, motivada, entre altres coses, per I’antiguitat que es volien atribuir i, també,
per I’espai sagrat d’on procedien. El desert, el parentiu amb els profetes retirats del moén, in eremo,
amb Joan Baptista al capdavant, havien estat reclamats per tota una tradicié medieval d’eremitisme
salvatge. Felip Ribot ho t¢ molt present en la seva De institutione i de manera ben manifesta per
I’esment reiterat de 1’origen del cenobitisme occidental, Joan Cassia. Ara bé, cal tenir present que
cap cenobitisme no ¢és del tot rural o desértic, ja que el desert sempre és a les portes de les ciutats.®
En definitiva, més que parlar de dues animes entre els carmelitans (una d’eremitica, I’original, i una
altra de predicadora, imposada pel segle, adaptada a la conjuntura dels temps), caldria parlar d’una
forta univocitat. El mont Carmel s’instal-la en el segle i al voltant d’aquest indret es desenvolupara
tota una literatura mistica que, com en el seu moment ja va assenyalar Michel de Certeau, sol sempre

7 En efecte, el Carmel sera un espai més de 1’ampli repertori sagrat oriental que en bona manera sera adoptat i adaptat a Occident.
Els deserts del Carmel van tenir a la peninsula Iberica, en plena contrareforma, un protagonisme singular; cfi~. JOHNSON 2005.
En aquest sentit, I’obra de Ribot hauria de ser un fonament d’aquesta espiritualitat que inspirava la necessitat d’unes «sym-
bolical copies», uns espais que compensessin la peérdua de I’espai original. Tinc present I’analisi de Lily Arad a partir d’«an
absent present» de Jerusalem al massis de Montserrat en eépoca moderna: «[...] in Christian tradition and practice the blessings
are carried from the original sacred places and monuments in the Holy Land to their translations beyond the Land of the Bible
also through «symbolical copies», achieved by the adoption and adaption of myths, by the drawing of allegorical parallelsy;
ARAD 2005, 350.

8 Sobre I’aspiracio ascética dels ordes mendicants, tinc molt en compte les reflexions de SEGuy 1971.

43



JORDI CERDA SUBIRACHS

vincular-se, en un primer moment, a una topografia.’ Ribot, a les acaballes del segle X1v, n’és una
bona mostra en la mesura que desenvolupa la memoria d’un passat perdut a partir d’un indret. Trobo
molt significatiu que ja parli de la pujada espiritual al mont Carmel, lligada a una visi6 i a ’emprem-
ta que I’home hi va deixar (cfr. 1. VI, cap. III, 1-6). Tota ascensi6é duu implicita una depuracio, una
ascesi, ¢s a dir, disposa de 1’escenari d’una mistica. La topografia que anira inscrivint-se no ho fara
pas en un paisatge concret i, per tant, en un paisatge perdut irreversiblement i exterior, sindé en un
de desterrat a I’interior, en la intimitat de I’anima, a fi de tragar una escatologia que es projecta en
una anima individual; com, d’altra banda, just dos segles més tard, dos lectors de Felip Ribot, Teresa
d’Avila i Joan de la Creu, van saber recorrer el seu particular Carmel.

Un dels elements que millor il-lustren aquest desig de revival que alhora és renovation és el relat i
la iconografia al voltant del seu singular abillament. La delicada integracié d’uns suposats ermitans a
Orient dins de les estructures occidentals de I’Església i de la cultura urbana es feia a través de dues
donacions simboliques, una de les quals és el mantell blanc per part del papa Honorat IV i I’altra és
la nova butlla aprovada per Joan XXII. El mantell blanc substituia el mantell a ratlles original que
havien dut els ermitans del mont Carmel i que formava part de la historia, de la memoria col-lectiva.
Segons la tradicid, els carmelitans van desembarcar a Europa amb un escandalds habit ratllat. La
ratlla era el recordatori del seu origen oriental, del passat eremitic a Terra Santa, i un desafiament a
les autoritats, que van haver de regular respecte a aquesta qiiestio.'® Pero també era una provocacié
als seus oponents, ja que un (nou) orde irrompia a Occident amb un habit que els interpel-lava per la
radicalitat dels seus origens."

L’habit carmelita ocupa un llibre sencer, el vii, de I’obra de Felip Ribot. No he trobat constancia
que la capa barrada tingués alguna incidéncia en terres catalanes: tot em fa pensar que no s’hi va veu-
re mai. Segons explica Ribot a De institutione (11. V11, cap. V 1 VI), el mantell blanc que caracteritza
I’abillament carmelita és una concessié del mateix profeta Elies. Quan justament pujava al paradis,
va llangar a Eliseu el seu mantell blanc, el qual va esdevenir distintiu de la comunitat eremitica fun-
dada. En aquest apartat Ribot diu que segueix Ciril (de Constantinoble), anomenat segons la tradicio
«presbiter del mont Carmel», el tercer general llati de I’orde i1 a qui s’atribuia 1’autoria de I’ Oraculum
angelicum cyrilli, que és compilat a De institutione."> Seguint el tal Ciril, Ribot explica que amb

9 CERTEAU 2006, 30-35.

10 Respecte a 1’habit ratllat (o barrat), «le scandale du Carmely, Pastoreau hi dedica tot un apartat en el seu assaig sobre la se-
miotica de la ratlla a Occident; cfr. Michel PASTOREAU 1991, 17-24. Com explica la tradicio, la ratlla fosca és un recordatori
del senyal de socarrim del carro de foc amb que Elies va pujar al cel. Aixi mateix, la negociacio de la capa barrada, segons
Pastoreau, va lligada a la figura del rei sant Lluis i el seu retorn a Paris el 1254 després de la dissortada experiéncia a la Croada,
¢és a dir, a un relat vinculat a un procés legitimador.
Una de les primeres imatges del Carmel i dels carmelitans és la Pala del Carmine, datada de 1329. Es troba a Siena i el seu
autor va ser Pietro Lorenzetti. Representa el patriarca de Jerusalem quan, el 1210, lliura la primera regla a la comunitat. Entre
les diverses escenes trobem Elies a la seva font i aquest estil de vida cenobitic, en qué els monjos viuen entaforats a les coves
respectives; dit d’una altra manera, és un contrast evident respecte a un orde mendicant del segle xii1. L’efecte de 1’escola sie-
nesa es va fer present a la peninsula Ibérica. Els germans Delli son els autors del retaule de la capella major de la catedral vella
de Salamanca, el 1440. En la Transfiguracio representen un Elies amb la capa barrada i gaiato.

12 Segons reconta el mateix Ciril, mentre celebrava missa acompanyat del germa Eusebi, un angel li va baixar del cel una carta
en dues taules d’argent escrites en llengua grega. Ciril va transcriure la carta esmentada i la va enviar a Joaquim de Fiore. El
destinatari d’aquesta suposada transcripcié ha guiat I’estudi modern del text. Segons els seus editors, la seva redaccio6 llatina
ha de ser originaria del sud d’Italia i relacionada amb algun cercle joaquimita. Cap Ciril apareix entre els pocs eremites docu-
mentats provinents del mont Carmel. La factura joaquimita d’aquest text apocrif sembla incontestable, malgrat que de seguida
va entrar en 1’ambit carmelita quan Pierre Maymet, estudiant de 1’orde, al voltant del 1340 va transcriure la carta. L’espai del
mont Carmel, doncs, era cobejat per altres corrents no carmelitans i associat a una revelacié de caracter apocaliptic. Sobre la
recepci6 medieval catalana d’aquest text, vegeu MENSA 2009, tot i que no s’esmenta I’obra de Ribot ni la de cap altre carmelita.
Francesco Santi, que t¢ present el treball de Mensa, introdueix 1’orde carmelita en la literatura apocaliptica del final de 1’edat
mitjana; cfi. SANTI 1994. A Catalunya aquesta carta apocrifa era prou coneguda i va ser citada, per exemple, per Arnau de
Vilanova, que I’esmenta en 1’ Eulogium de notitia verorum et pseudoapostolorum i en la Confessio de Barcelona.

1

—

44



EL CARMEL O L’EXTRAORDINARIA MEMORIA D'UNA GEOGRAFIA PERDUDA.
FELIP RIBOT I LA SEVA DE INSTITUTIONE PRIMORUM MONACHORUM

I’aveng de I’islamisme, al segle vii, Omar, rei d’Arabia, els va prohibir utilitzar el mantell blanc i el
van haver de substituir per un de barrat. Ribot també afegeix que en el moment de la transmigracio
aquell mantell barrat semblava poc religios als cristians i que molts se’n reien per la varietat de co-
lors, fet pel qual molts dels que processaven en aquest orde volien treure-se’l i prendre un habit més
honest.

El mantell blanc era, doncs, el testimoni d’un prodigi de ressons escatologics que per forca ha-
via de commoure la fe. Elies és un personatge biblic que no ha conegut la mort, que ha aconseguit
suspendre-la i que, després de pujar al carro de foc, es troba al cel. Ribot explica que Elies va ser
traslladat viu des d’aquest mon fins al paradis i que alli viu feli¢ fins que arribi el temps de I’ Anticrist
(cfr. De institutione, 1. 1V, cap. I-11). Aquest paradis, aclareix Ribot, és en un lloc desconegut, separat
per terra i per mar, lluny dels homes i a prop del cel. Elies comparteix espai amb Enoc, que ja hi havia
arribat abans, i amb la promesa que ha de tornar en els temps de I’anticrist, com havien anunciat les
escriptures.

Per a uns carmelitans que ja havien desembarcat a les universitats de Bolonya o de Paris, on
hi havia un debat encés sobre els novissims, Elies prenia un relleu singular. En un segle en qué la
pastoral esta tan dirigida a la salvacio particular, la difusié del purgatori i la comptabilitat del més
enlla, molts feligresos van voler ser enterrats sota la proteccid de I’orde del Carmel. La historiadora
canadenca Jill R. Webster ha afegit moltes dades i molt interessants a les que el mateix orde havia
compilat sobre les clausules testamentaries de ciutadans catalans que demanaven ser enterrats amb
aquest mantell blanc prodigioés. I, com no podia ser d’altra manera, aquestes practiques devotes i
recaptatories van generar un seguit de controversies amb altres ordes o parroquies que competien pel
mercat dels sufragis.

Els carmelitans converteixen Maria en la seva patrona i la seva mariologia sera una aportacio
central a I’espiritualitat cristiana del segle x1v. Respecte a aquesta qiiestio, esmento el paper que va
tenir un altre carmelita, coetani de Ribot, Francesc Marti. Tampoc Ribot no va ser ['inic catala que va
especular sobre els origens llegendaris de 1’orde en la fonamentacié mariana i eliana: cal considerar
el manresa Bernat Oller, autor d’una Informatio circa originem, intitulationem et confirmationem or-
dinis fratum B. V. Mariae de Monte Carmeli, escrita el 1376 1 que té en compte Ribot."* Com he dit, ja
en el mont Carmel la devocié a Maria havia assolit un gran reconeixent, testimoniat pels itineraris de
pelegrins, no exclusivament difosos pels carmelitans. La relativa proximitat amb Natzaret o el fet que
es reconegués com a etapa on la Sagrada Familia havia fet estada abans del seu retorn d’Egipte, van
propiciar alldo que era impensable per a un lector de les Escriptures: que el mont Carmel s’introduis
en la topografia sagrada del Nou Testament.

L’expansi6 dels carmelitans per Europa va anar acompanyada en gran manera per una devocio
mariana. En una primera fase, Maria del Carmel es va caracteritzar per la seva inequivoca procedén-
cia oriental. Com s’ha estudiat, aquest pot ser el cas del model bizanti de Santa Maria della Bruna,

13 La creaci6 de confraries en honor de la Verge del Carme, la seva patrona, i en particular de la Immaculada Concepcid va ser
un dels trets més destacats de la seva reeixida pastoral. Cal destacar el carmelita Francesc Marti, autor de 1’al-legat Compen-
dium veritatis Immaculatae Conceptionis Virginis Mariae Dei Genitricis, el qual arremetia amb 127 arguments contra els qui
qiiestionaven la concepcid sense culpa de la mare de Déu, en especial contra dos predicadors del prestigi de Joan de Montso i,
sobretot, de I’inquisidor Nicolau Eimeric. Dins d’aquest context polémic d’amplies conseqiiéncies politiques —sobretot pel que
fa al debat cismatic— hem de situar ’apologética carmelitana i, és clar, I’obra de Ribot. Fou Francesc Marti qui precisament
va donar a la comunitat carmelitana de la plaga Maubert de Paris, el manuscrit més antic que es t¢ de De institutione de Ribot,
conservat ara a la Biblioteca de 1’Arsenal 779, segons consta al f. 85v; ¢fr. PuiG 1982, 130, i RIBOT 1X, n. 12. Tamb¢ hi ha un
altre manuscrit anonim, editat modernament per Jaume de Puig, que clarament participa d’aquesta polémica mariana, Brevis
compilatio utrum beata et intemerata virgo maria in peccato originali fuerit concepta. La localitzacio gironina, la referéncia a
Felip Ribot o la santificacié de Maria en el si d’ Anna apunten un entorn perfectament coneixedor de les propostes carmelitanes;
¢fr. PUIG 1983, esp. 310.

45



JORDI CERDA SUBIRACHS

al Carmine Maggiore de Napols, una icona que els frares ja posseien des de 1268 i que, segons la
tradicio, va ser rescatada del perill de I’ensulsiada a Terra Santa. L’¢éxit d’aquesta imatge oriental
que segueix el patro d’Eleousa (Verge de la tendresa) es va estendre a altres imatges carmelitanes.
Aixi mateix, en un dels grans convents carmelitans proper al nostre entorn, esdevingut santuari ma-
ria de primer ordre, el de Tolosa de Llenguadoc, la tradici6 deia que la talla havia estat duta d’Orient
precisament pels fundadors del convent.!* Deixaré de banda, en aquest cas, aquesta llegendistica
de trasllats d’imatges d’Orient a Occident perqué¢ Ribot no esta gens interessat a incorporar-la en
el seu tractat. Qui sap si devia ser conscient de com els localismes marians podien devaluar la seva
autoritat.

Fos com fos, la dificultat major per a un compilador, com ¢és el cas de Felip Ribot, home de
prestigi i lector de la sagrada escriptura, és poder conjuminar en un mateix relat el profeta Elies i la
mare de Déu. De la mateixa manera que fonamenta 1’orde en aquesta persisténcia d’una genealogia
eremitica i prodigiosa a la muntanya del Carmel, també té la necessitat d’establir una continuitat
evident entre una suposada teofania mariana en temps d’Elies i una altra genealogia fabulosa, la de
Maria. Les enfances de Maria havien pres un relleu singular, propiciat majorment per la circulacio
de textos apocrifs, els quals també havien desenrotllat una literatura complementaria del profeta de
I’ Antic Testament.'® Ribot estableix una genealogia dels antics membres de la religio, els eremites
del mont Carmel, que acaba desembocant en la branca familiar de Maria. Els avis de Maria hi son
esmentats (1l. VI, cap. II, 1-8), uns origens filials que comencen a disposar no només d’una literatura
important al final de 1’edat mitjana, sin6 també d’una incipient iconografia. Les santes generacions i
el culte a Anna, mare de Maria, competeixen seriosament amb la genealogia patriarcal, la canonica
de I’Evangeli de Mateu, sobretot a partir del segle x1.'¢

Els carmelitans son en part responsables de la divulgacié d’aquesta llegendistica. El célebre beat
Baptista de Mantua en la seva Apolologia pro Ordine Carmelitarum ja fa esment del tracte entre els
ermitans del mont Carmel i la familia de Maria. Pero Ribot entra en un territori més especulatiu que
convé ara apuntar. Es aqui on torna a ser important I’espai del mont Carmel perqué és el que els ator-
ga identitat i on es troba (o es vol trobar) 1’espai de connexid entre la Verge Maria i el profeta Elies.
Aquesta connexio, malgrat que no sigui del tot original, acaba fixant-se en la memoria carmelitana.
Es tracta de reinterpretar simbolicament el passatge biblic de I’anomenada visio d 'Elies (1Re 18, 42-
46), segons la qual el ntivol lleuger que fa fitar el profeta no és altre que Maria, una verge pura i santa
que naixera immaculada. Un petit nlivol que congriara un gran aiguat, és a dir, el naixement de Jesus,
I’adveniment del Messies. De seguida Ribot sosté que per commemorar aquesta visio del profeta, els
ermitans del Carmel hi van construir una capella per venerar la primera entre les verges (després una
altra a la seva Assumpcio), precisament al costat de la font d’Elies, al lloc on es va veure el nivol
lleuger ascendint la muntanya amb la petjada, com diu I’escriptura, de I’home (1. VI, cap. V, 9). Van
erigir, doncs, una mena de prototradicié mariana abans del naixement de la Verge.

De la interpretacid de la visi6 eliana com a anunci maria, se n’havien fet tota mena d’hipotesis.
Ja havia estat apuntada, entre altres, per Guiu Terrena (11342), segurament el carmelita més destacat

14 Pel que fa als inicis de I’orde carmelita a Napols, cfr. Turt 2015. La fundaci6 del convent dels Grands Carmes a Tolosa de
Llenguadoc és explicada a la cronica llatina de Trenqua, on es diu que el 1237 van arribar del mont Carmel sis frares que duien
una imatge de la Verge. Aquesta cronica apocrifa sembla estar fonamentada precisament en Ribot i la seva, també apocrifa,
cronica de Guillem de Sandwich; cfr. LESUR 1973, 102-103. Aix0 constata I’impacte que va tenir I’obra del catala en un dels
convents carmelitans més importants del sud d’Europa.

15 Pel que fa als aspectes marians en De institutione de Ribot, cfi. DI GIRoLAMO 2005. Elies disposa d’una extensa literatura
apocrifa, sobretot oriental, que ha estat recollida a HAELEwycK 1998, 120-124. Sobre Elies i els evangelis apocrifs, vegeu
FERRARIS 2015.

16 Iconograficament, aquest llegendari genealogic maria es plasmara en les curioses santes generacions, unes Maternitas amb una
santa Anna triple, representada gairebé trinitariament; ¢fi. NOGUERA 2007.

46



EL CARMEL O L’EXTRAORDINARIA MEMORIA D'UNA GEOGRAFIA PERDUDA.
FELIP RIBOT I LA SEVA DE INSTITUTIONE PRIMORUM MONACHORUM

del pensament i la politica catalana de la baixa edat mitjana. En la seva De Concordia Evangeliorum
tracta de I’obumbratio, entesa, com la majoria de teofanies, com la preséncia de Déu;'” allo que en la
teologia rabinica ¢€s la sekina, I’habitacié de Déu entre els homes, sovint representada a través d’un
navol lleuger.'® Un altre element que fa gravitar 1’espiritualitat de Ribot a prop del judaisme és la in-
terpretacié dels carmelitans com a «ciéncia de la circumcisiox» (1l. VI, cap. VI, 5); certament, es troba
en la patristica, en Jeronim, pero la seva recuperacié com a valor lligat a la castedat desenvolupara
una significada tradicio."

Pero una altra connexid encara més important s’havia de produir entre Maria i el profeta Elies:
la que els aproxima a partir del misteri del seu final. Elies no mor i I’ambigiiitat de la fi propicia tot
tipus d’especulacions messianiques. També la dormitio de 1a mare de Déu era un tema candent i amb
una deriva iconografica important. Es precisament a la primera meitat del segle XI1v quan el papa
Benet XII promulga el Benedictus Deus (23 de gener de 1336), document basic per a la consolidacio
del purgatori com a espai del més enlla i on hi ha una contestacio a les creences que s’ havien popula-
ritzat precisament a proposit de la dormitio. En el Benedictus Deus es determina que la mare de Déu
in caelum assumpta est. El concepte assumpta no indica un moviment cap amunt, sin6 que assenyala
el fet que Maria va ser presa per Déu. Es la recuperacié d’un terme biblic, /gh, que també s’havia
utilitzat per descriure la fi d’Elies (i d’Enoc): Déu els va prendre i, aixi, va estalviar-los la mort.?

Encara no ha estat prou incorporada en la nostra historiografia cultural la participaci6 significativa
de ’orde carmelita en el moviment apocaliptic del final de I’edat mitjana. No és una dada menor i
afecta i molt la tradicio profetica que s’arroga. Ribot parla dels carmelitans com la «religid, profetica
1 monastica», que desenvolupa propiament en tot el llibre 111. Pel fet de no considerar-se un orde nou,
sin6 particip d’una tradicid que arrenca de 1’Antic Testament, €s imatge 1 testimoni del particular
transit de I’Orient a I’Occident, del pas de la Vella a la Nova Alianca. Elies, profeta que va fer I’anun-
ci del Messies, subratlla I’expectativa del retorn. La citacié més recurrent en tota la De institutione,
fins a set vegades, és uns versets de la Carta als Hebreus (He 11,37-38), un text que precisament
imbrica els antics profetes amb Crist. Son aquests versets, que Ribot —vulgues o no vulgues— aconse-
gueix assimilar a 1’orde carmelita per aquest llegat i aquesta actualitzacid profétics.?! La historia de

17 Guiu Terrena, distingit escolastic i flagell dels fraticelli, especialment dels seguidors de Joaquim de Fiore, és I’autor del tractat
De concordia evangeliorum, també conegut com De quatuor unum. Es tracta d’un relat de la vida de Crist a partir del comen-
tari lliure dels quatre evangelis. El rigid escolastic també es movia en registres espirituals i amb finalitat pastoral. Certament,
aquesta flexibilitat de registres, anys més tard, un magister in sacra pagina com Felip Ribot ens la recordara amb la seva De
institutione.

18 L’al-lusio, arriscada, a la sekina, la dec a ESTEVE 1950, 54. Reforco aquesta idea amb la citacio, per part de Ribot, de Jn 1,14,
fonament neotestamentari de la doctrina de la sekina en I’argumentacio de la revelacio de la mare de Déu en el nuvol lleuger
des del mont Carmel; ¢fr. 1l. VI, cap. IV, 9. Pero més enlla d’aquesta possible inspiracio en la mistica jueva, cal també admetre
que el culte a Elies ha de comportar indefectiblement una aproximaci6 al judaisme. D’altra banda, no oblidem que Felip Ribot
¢és autor de I’obra Tractatus Haeresi et de Infidelium..., que segons el seu editor és «dedicada a defensar els jueus de les urpa-
des de la inquisicio [...]. A la Peralada del segle x1v hi havia molts de jueus, i potser el contacte llur i una certa experiencia de
la facilitat amb qué hom els perseguia amb pretextos religiosos van fer madurar en Felip Ribot algunes conviccions de caire
obertament tolerant, les quals, malauradament, no van tenir cap influéncia»; Puig 1982, 129-130.

19 Respecte a aquesta qiiestio, entenc que la introduccié que fa Ribot a la circumcisio no es pot deslligar del fet que el profeta
Elies t¢ un paper central en aquest ritus jueu. Réau ja va fer notar que van ser els carmelitans els qui va difondre la festa de la
circumcisio, perque el mont Carmel era el Mons Circumcisionis, sense concretar-ne cap autoritat ni data; cfr. REAU 1957, 258.

20 En aquests termes s’expressa un dels evangelis apocrifs més difosos a I’edat mitjana, I’Evangeli del Pseudo-Mateu: «Denique
et Helias cum esset in carne assumptus est, quia carnem suam virginem custodivity; VII, 2; c¢fr. SANTOs 1988, 190. Val la pena
fer notar que la castedat és la virtut per la qual és arrabassat Elies. La virtut del profeta va ser prou recordada pels pares de
I’Església i que Ribot havia de tenir present en el lligam amb la Verge Maria.

21 Els textos canonics ja assenyalen amb claredat que Elies ¢és el testimoni d’excepci6 abans del Judici; ho diu Ml 3,23-24 i ho
recorden els evangelis Lc, 1,17 i Mt 17,11. En aquest transit, en la voluntat porfidiosa d’ajustar el profeta de I’ Antic Testament
amb la cristologia, és quan els evangelis presenten Joan Baptista com un nou Elies. Alguns textos apocrifs, com el Llibre de
Joan, afirmen fins i tot que Joan Baptista és la reencarnacio d’Elies. La vinculacio entre tots dos personatges biblics es fa pre-
sent en un text tan difos com la Legenda Aurea del dominica Jaume de Varazze; cfr. FERRARIS 2015, 200-201.

47



JORDI CERDA SUBIRACHS

la salvacio, la de I’ Antic i el Nou Testament, abraga tamb¢ la historia de I’Església fins a la mateixa
época de Ribot. En aquest relat salvific, tots els esdeveniments importants que s’hi consignen tenen
el seu paper i la seva successio. Es produeix d’aquesta manera una mena de sistema de simultaneitat,
perque a determinats personatges i esdeveniments s’atorga un mateix paper i tenen la mateixa posicid
historica dins d’un temps de salvaci6.?? Pel fet d’estintolar-se en I’ Oraculum angelicum cyrilli, Ribot
reforga el mont Carmel com un espai de revelacié. Es alli on va ser anunciada a Ciril la vinguda de
I’anticrist 1 és Elies qui I’espera. Dit d’una altra manera: el caracter apocaliptic formava part indes-
triable de I’orde carmelita i en devia ser un tret distintiu del qual Ribot no podia ni volia prescindir.

Pero és segurament en les imatges on tot aix0 que he intentat esbossar ha quedat millor sinte-
titzat. El caracter apocaliptic construit amb els personatges que acabem d’esmentar forma part del
programa de la pintura catalana de finals del segle x1v i del segle xv. Uns programes que evidencien
el coneixement dels Carmes de I’ Antiga Alianca i la pruija per engalzar els personatges de I’ Antic i
del Nou Testament.

La interpretacio que s’ha fet, per exemple, del retaule de I’Esperit Sant de Manresa, de Pere Serra,
en gran manera participa de 1’horitzé d’expectatives de 1’obra de Ribot. El paper intercessor de Ma-
ria, santa Anna com a dona savia, I’economia de la salvacié —recordem que forma part de la predel-la
una escena de la missa de sant Marti—, son relacionats amb 1’exaltacié de I’Esperit Sant i tot el que
significa la seva dimensio profética, subratllada per la preséncia de Joan Baptista. Es precisament en
aquesta pega, estrictament contemporania a Felip Ribot i a la seva De institutione, on apareix el pro-
feta Elies en la Transfiguraci6, vestit amb habit de carmelita i tonsurat. Es tracta del primer testimoni
iconografic en territori catala dels Carmes de 1’ Alianga. No en el mont Carmel, sin6 en el Tabor, espai
privilegiat de I’espiritualitat oriental.*

L’altra aparici6é d’un habit carmelita no triga gaire a arribar: comengat ja el segle xv, al retaule
de la parroquia de Cardona dedicat a santa Anna, a la mare de Déu i a sant Amador. Un programa
iconografic majoritariament maria —genealogicament maria—, acompanyat per la pintoresca llegenda
de sant Amador, que, com la missa de sant Marti, es duu cap a I’economia de la salvacid i a la pro-
paganda de misses que alliberen animes del purgatori. En la taula superior, a I’esquerra, on hi ha les
animes que han assolit la gloria celestial, hi ha un frare amb mantell blanc carmelita, senyal de I’éxit
del seu paper intercessor.

Tornem a veure un habit carmelita al retaule de Sant Miquel procedent de 1’església parroquial de
Sant Pere de Terrassa, que el pintor Jaume Cirera va deixar inacabat arran de la seva mort. Datat cap
a la meitat del segle Xv, va ser completat per Guillem Talarn. Es un retaule on hi ha escenes del mi-
racle del mont Gargano i també d’una missa en sufragi de les animes. En la taula superior central hi
ha un judici, on Crist, jutge suprem, acompanyat de Maria, escolta un frare carmelita que, d’esquena,
sembla que intercedeixi a favor de les animes.

Per acabar, em vull fixar en un altre retaule atribuit al cercle de Jaume Huguet, amb un tema cen-
tral que acabem d’esmentar, el de la Transfiguracio, i que esta emplacat a la catedral de Tortosa i datat
al tercer ter¢ del segle xv. Sabem que qui el va encarregar, Pere Ferrer, el volia destinar a presidir

22 Aquesta simultaneitat és la que va assenyalar Jacob Taubes en parlar de Joaquim de Fiore. La seva teologia reverteix una
xarxa de punts de relaci6é de I’Antic i el Nou Testament, dins la qual regna un determinat ordre i una determinada gradacio;
cfr. TAUBES 2010, 122. Apunto, doncs, que aquest enfocament joaquimita és essencial per entendre 1’obra de Ribot i, en bona
manera, el pensament carmelita coetani al gironi.

23 En va fer la interpretacio iconografica Joaquin Yarza: especialment pel que fa al profeta Elies, cfi. YArRzA 1993, 33-34. El focus
carmelita manresa va ser molt destacat, sobretot per la figura de Bernat Oller, que, al seu torn, va estrafer I’obra de Felip Ribot.
Sobre I’església i el convent del Carme de Manresa, encara ¢s Util SARRET 1924, 117-144. Tinc present que I’esment concret
del mont Tabor no apareix al Nou Testament, sin6 que prové d’una antiga i persistent tradici6 posterior. Els evangelistes situen
la Transfiguracid en un inespecific «monten excelsum» (Mt 17,1).

48



EL CARMEL O L’EXTRAORDINARIA MEMORIA D'UNA GEOGRAFIA PERDUDA.
FELIP RIBOT I LA SEVA DE INSTITUTIONE PRIMORUM MONACHORUM

una capella per a la celebracio de misses d’aniversaris perpetus. Sembla clar, doncs, que el programa
iconografic s’havia d’adequar coherentment a aquesta finalitat.

A la taula central veiem I’escena de la Transfiguracié amb Moises i Elies, vestits de blanc. Ribot
va descriure amb precisidé com anava vestit Elies i quina mena d’exemple se’n derivava: el fet d’anar
amb la cintura ajustada i de dur una corretja de pell al voltant significa que el monjo ha d’envoltar-se
amb la mortificaci6 en aquelles parts que son font de la luxuria. Més endavant, explicita que els antics
monjos usaven ja en 1’ Antic Testament superhumerals o escapularis (1. VII, cap. 11, 2-3; cap. III, 1-3;
i cap. IV, 1-4). Exactament com els que revesteixen la figura d’Elies en la Transfiguracié de Tortosa.

Hi ha també en aquest retaule dues taules dedicades a Elies: una ¢és la derrota dels missatges
d’Ozozies i I’altra, tal vegada més rellevant perque estableix una analogia amb la taula de 1’ Ascen-
si0, representa Elies pujant al carro de foc i, al fons, la font del profeta, que testimonia la teofania
mariana. Al seu darrere trobem Eliseu, el continuador de la saga carmelitana. Ribot explica que quan
Elies es va separar d’Eliseu per pujar al paradis de les delicies, li va llancar la capa blanca. De mane-
ra que aquells que vulguin abracar aquesta religié han de dur aquest roba com a signe profétic dels
futurs seguidors, és a dir, dels carmelitans (1. VII, cap. V, 1-6). L’autor o els autors d’aquest programa
iconografic es van ajustar extraordinariament al que Ribot havia redactat en la seva De institutione.
L’exit de la seva apologetica és evident.

Pero tal vegada encara considero més important la interpretacié escatologica del conjunt del re-
taule, fet que encara evidenciaria més la influéncia carmelitana. El Tabor, la muntanya alta, aquesta
sintesi de la Vella i la Nova Alianga, també anuncia la parusia, la vinguda definitiva i exultant de
Crist i el dia de la resurreccio dels morts. Com ’escena que es representa al carrer esquerre inferior.

kk

El mont Carmel ja s’havia convertit en un espai altre. Més aviat era [’espai capag de fer sortir dels
espais d’aquest mon per desembocar en el pur espai, en un espai espiritual que no té lloc en aquest
mon. Els carmelitans transmigrats van fer Us (i abus) de la genealogia per prescindir de qualsevol
servitud temporal i fugir de condicionaments per la successio del temps. Una comprensio simultania
de la Salvaci6 que només era a I’abast de profetes. Potser es farien seu allo que Henry Corbin va dir:
el temps €s una invencid de I’home, pero ’espai pertany a Déu. Si més no, van aconseguir convertir
el mont Carmel en un patrimoni de 1’espiritualitat occidental.

49



JORDI CERDA SUBIRACHS

BIBLIOGRAFIA

ARAD, Lily, «An absent presence: Jerusalem in Mont-
serraty, Miscel-lania Liturgica Catalana, 20 (2012),
345-382.

CERTEAU, Michel de, La fabula mistica (siglos xvi-xvii),
Madrid, Siruela, 2006.

D1 GiroLAaMO, Luca M., «Aspetti mariani del De In-
stitutione di Filippo Ribot (+1391)», Carmelus, 52
(2005), 7-34.

ESTEVE, Enrique, «La devocion del Santo Escapulario
y la Mediacion universal de Maria en la tradicion
carmelitanay, El Escapulario del Carmen, 1 (1950),
37-63.

FERRARIS, Davide, «La figura del profeta Elia nei testi
apocrifi», Carmelus, 62 (2015), 187-202.

GARRIDO, Pablo Maria, «La Espiritualidad carmelitana en
la Espaiia medieval», Carmelus, 54 (2007), 103-134.

HAELEWYCK, Jean-Claude, Clavis Apocryphorvm Vete-
ris Testamenti, Turnhout, Brepols, 1998.

Jounson, Trevor, «Gardening for God: Carmelite de-
serts and the sacralisation of natural space in Coun-
ter-Reformation Spain», W. COSTER & A. SPICER
(eds.), Sacred Space in Early Modern Europe,
Cambridge, Cambridge University Press, 2005,
193-210.

JotiscHKY, Andrew, The Carmelites and Antiquity:
Mendicants and their Pasts in the Middle Age, Ox-
ford, Oxford University Press, 2002.

LESUR, Sabine, «Le couvent des Grands Carmes de
Toulouse au xine siecley, Cahiers de Fanjeaux, 8
(1973), 101-110.

MENSA Valls, Jaume, «Les obres espirituals d’ Arnau de
Vilanova i la «Revelacio de Sent Cirily (Oraculum
Angelicum Cyrilli)», Arxiu de Textos Catalans
Antics, 28 (2009), 211-263.

NOGUERA Algué, Montserrat, «Santa Anna Trinitaria:
El Misteri de les Santes Generacions des del segle
X1y, Butlleti de la Reial Academia Catalana de Be-
lles Arts de Sant Jordi, 21 (2007), 13-28.

PASTOUREAU, Michel, L étoffe du diable. Une histoire
des rayures et des tissus rayés, Paris, Seuil, 1991.

ProaN, Josep, «Un nou viatge a Terra Santa en cata-
1a (1323)», Anuari de !’Institut d’Estudis Catalans
(1927), 370-384.

PuiG i Oliver, Jaume de, «El Tractatus de haeresi et
de infidelium incredulitate et de horum criminum
iudice, de Felip Ribot, O. Carm. Edicio6 i estudi»,
Arxiu de Textos Catalans Antics, 1 (1982), 127-190.

PuiG i Oliver, Jaume de, «La Brevis compillatio utrum
Beata et Intemerata Virgo Maria in Peccato Ori-

50

ginali fuerit Concepta. Edici6 1 estudi», Arxiu de
Textos Catalans Antics, 2 (1983), 241-318.

PuiG i Oliver, Jaume de, «El Tractatus de Quattor sen-
sibus Sacrae Scripturae de Felip Ribot, O. S.C.
Edicio i estudi», Arxiu de Textos Catalans Antics,
16 (1997), 299-389.

REAU, Louis, Iconographie de [’art chrétien. Tome
Second, Iconographie de la Bible. Nouveau Testa-
ment, Paris, PUF, 1957.

RiBor, Felip, The Ten Books on the Way of Life and
Great Deeds of the Carmelites (ed. i trad. Richard
CoPSEY), Faversham, Saint Albert’s Press, 2007.

RiBoT, Felip, Libro de la Institucion de los primeros
monjes (ed. Balbino VELASCO & M. DIEGO SAN-
CHEZ), Madrid, Espiritualidad, 2012.

REGNIER-BOHLER, Danielle, Croisades et pelerinages.
Récits, Chroniques et Voyages en Terre Sainte XII*-
XVE siecle, Paris, Robet Laffont, 1997.

ROHRKASTEN, Jens & Coralie ZERMATTEN, Historiogra-
phy and Identity. Responses to Medieval Carmelite
Culture, Zuric, Lit Verlag GmbH & Co., 2017.

SanTI, Francesco, «Note sulla fisionomia di un au-
tore contributo allo studio dell’Expositio super
Apocalypsiv, Arxiu de Textos Catalans Antics, 13
(1994), 345-376.

Santos OTERO, Aurelio de (ed.), Los evangelios
apocrifos, Madrid, Biblioteca de Autores Cristia-
nos, 1988.

SARRET, Joaquim, Historia religiosa de Manresa.
Iglésies i convents, Manresa, Impremta i Enquader-
nacions de Sant Josep Sobrerroca, 1924.

SEGUY, Jean, «Les sociétés imaginées: monachisme et
utopie», Annales. Economies, Sociétés, Civilisa-
tions, 26/2 (1971), 328-354.

SERRA, Joan Angel, Llibre dels miracles de Nra. Sra.

del Carme. Conté juntament la historia de la Reli-
gio Carmelitana, Girona, Narcis Oliva, 1701.

TAUBES, Jacob, Escatologia occidental, Buenos Aires,
Miio Davila, 2010.

Turi, Laura, «I carmelitani di Puglia e la memoria della
Terrasantay», Ad Limina, 6 (2015), 149-180.

VELASCO BAYON, Balbino, Los Carmelitas. Historia
de la Orden del Carmen IV. El Carmelo espaiol
(1260-1980), Madrid, Biblioteca de Autores Cri-
stianos, 1993.

WEBSTER, Jill R., Carmel in Medieval Catalonia, Lei-
den-Boston-Colonia, Brill, 1999.

Y ARZA, Joaquin, Retaules gotics de la Seu de Manresa,
Manresa, Angle, 1993.



	I. Geografies / Geographies / Geografías
	Jordi Cerdà Subirachs


