SANDRA DoLz LOPEZ

Universitat de Barcelona. sdolzlopl7.alumnes@ub.edu

La imagen de la maravilla:
la identidad femenina en el roman
de La Manekine de Philippe de Rémi

Resumen: La maravilla se convirtié en la protagonista de un gran nimero de relatos de la Europa medie-
val, y muchos romanciers cortesanos se valieron del folklore y del exotismo que les brindaba el acceso a
diversas culturas para recrear historias. Una obra que permite ilustrar este interés por lo maravilloso es
La Manekine de Philippe de Rémi. La maravilla adquiere, en este caso, una funcién identitaria. El autor
aulico utiliza el prodigio para otorgar una identidad a su heroina, convertida finalmente en la imagen de una
santa. La protagonista se caracteriza por un constante anonimato. Su verdadero nombre es sustituido por
otro apelativo (Manekine), que revela su carencia fisica (la manquedad), y que la identifica también con un
maniqui. En la mutilacion se cifra el reconocimiento de la protagonista, que debera errar por el mundo de
la aventura para restituir, finalmente, una identidad completa.

Palabras clave: doncella manca, doncella inocente perseguida, maravilla, identidad, fragmentacion.

Abstract: The wonder became the protagonist of a large number of stories from medieval Europe, and
many courtly romanciers recreated stories based on the folklore and exoticism that their access to diverse
cultures afforded them. A work that illustrates this interest in the wondrous is La Manekine by Philippe de
Rémi. Here, the wonder acquires an identity-giving function: the courtly author uses it to grant an identity to
his heroine, who is finally converted into the image of a saint. The protagonist is characterized by a constant
anonymity: her real name is replaced by a nickname (Manekine) that reveals her physical flaw (a missing
hand) and likens her to a mannequin. In the absence of a name, her mutilation becomes her sign of identity
and she must wander through the world of adventure to finally restore her full identity.

Keywords: handless maiden, wrongly persecuted maiden, wonder, identity, fragmentation.

ORRIOLS, A. & CERDA, J. & DURAN-PORTA, J. (eds.), Imago & mirabilia. Les formes del prodigi a la Mediterrania medieval / The ways of wonder
in Medieval Mediterranean / Las formas del prodigio en el Mediterraneo medieval, Publicacions de la UAB, Bellaterra, 2020, 173-181.



SANDRA DoLz L6pPEz

Philippe de Rémi construye el relato de La Manekine a partir de un motivo folklérico con importan-
tes connotaciones sexuales que constituyen la base sobre la que se erige el argumento principal, que
no es mas que el de una joven inocente perseguida, en este caso, por el deseo incestuoso del padre.
A la base folklérica del relato, el autor afade las etapas caracteristicas de un recorrido de santidad
que, a su vez, adapta a las estructuras narrativas y topicas de la literatura profana. En este contexto,
la maravilla adquiere una funcién identitaria. El autor se sirve de lo maravilloso para otorgar una
identidad a la heroina, convertida, finalmente, en una imagen con halo de santidad, pero que no deja
de ser un personaje dual, cortesano y santo a la vez.

El roman de La Manekine: el testimonio manuscrito y resumen de la obra

El roman de La Manekine, compuesto en la primera mitad del siglo X111 en lengua picarda, tan solo
se ha conservado en un tnico manuscrito (Paris, BNF, fr. 1588), que fue copiado alrededor del afio
1300. Lo componen un total de 8.591 versos octosildbicos copiados en un cddice misceldneo de 29
x 21 cm, de 143 folios de pergamino y dispuestos a doble columna, de 40 lineas cada una. El primer
texto del codice es el de La Manekine (2r-56v), con diecis€is miniaturas; le siguen otras obras de
Philippe de Rémi (Jehan et Blonde, Salus d’amours y otros poemas), y cierra el volumen una obra
incompleta de Sarrasin (el Roman du Hen)"!

La protagonista de La Manekine es una joven princesa hungara (Joie) que, para evitar ser seducida
por su padre, decide cortarse una mano. El rey, como reaccion al gesto despechado de su hija, ordena
que arda en la hoguera, pero el senescal ayuda a escapar a la joven y coloca unos matojos en lugar de
su cuerpo, sin que nadie repare en dicha sustitucion. Se embarca en un largo viaje por mar que la lleva
hasta tierras escocesas, donde se casa con un principe. Este, tras percatarse de la manquedad de la
joven, la bautiza como Manekine y ambos contraen matrimonio. No obstante, no pasa mucho tiempo
hasta que el rey decide marcharse para participar en torneos y evitar asi la recréantise. Mientras tan-
to, Joie da a luz a su hijo, pero su suegra, celosa de la relacion que mantiene con su hijo, cambia las
cartas que iban a ser enviadas al rey para notificarle el nacimiento de su hijo, y en su lugar relata que
la reina ha dado a luz a un pequefio de aspecto monstruoso. Cuando el rey recibe la noticia, decide
escribir otra misiva en la que afirma no importarle el aspecto de su hijo; no obstante, su madre consi-
gue interceptarla de nuevo y modificar el mensaje antes de que llegue a manos de Manekine. Esta vez
escribe que su hijo no solo repudia a la criatura, sino que debera arder junto a su madre en la hoguera.
El senescal de la corte ayuda a Joie a escapar y sustituye su cuerpo en la pira por el de un maniqui.

La heroina, junto a su hijo, vuelve a viajar sin rumbo en una barca hasta llegar a Roma, donde es
acogida por un senador y su familia. Alli continta viviendo bajo el anonimato hasta que, tras siete
afos, se reencuentra con su esposo y su padre —el primero habia estado buscando a la joven durante
afios, y el segundo, arrepentido por su deseo incestuoso, habia peregrinado a Roma para expiar sus
pecados—. Después de las disculpas publicas de la figura paterna, Joie recupera milagrosamente su
mano y da a conocer a todos su verdadera identidad.

1 BASARTE 2017, 167. La primera edicion de la novela de Philippe de Rémi la realizé Francisque Michel y fue publicada en
1840, seguida de la que elabor6 Henri Bordier (1869). Sin embargo, hasta 1884-1885 no se realizd la primera edicion com-
pleta, cuya publicacion corri6 a cargo de Hermann Suchier. Las primeras traducciones llegaron en la década de los ochenta
del siglo xx. Christiane Marchello-Nizia tradujo La Manekine en 1980 al francés moderno; Irene Gnarra publico su edicion
en inglés-francés en 1988, y del mismo modo hizo Barbara Sargent Baur en 1999; posteriormente, en 2012, Marie-Madeleine
Castellani realiz6 la primera edicion bilingiie en francés antiguo y francés moderno (BASARTE 2017, 168). En dambito hispanico
disponemos de la traduccion espafiola de Marie-José Lemarchand (1998).

174



LA IMAGEN DE LA MARAVILLA:
LA IDENTIDAD FEMENINA EN EL ROMAN DE LA MANEKINE DE PHILIPPE DE REMI

Folklore, maravilla e identidad

Philippe de Rémi utiliz6 temas y motivos folkléricos con los que realiz6 una conjointure para construir
una novela que se convirtiese en un exemplum, tarea que no resulta ajena al ejercicio que practicaron el
resto de romanciers a lo largo de la Edad Media. El relato constituye una huida constante de la heroina,
que se inicia para impedir la seduccion del padre; en otras palabras, se evita una uniéon endogamica,
practica difamada y denunciada por la Iglesia, pero aceptada y contextualizada en el relato por la misma
institucion y el poder de la Corte. Este motivo principal es el que se conoce como el de «la doncella
inocente perseguiday,” al que se le anade el tema de «la doncella sin manos» o «doncella mancay, es-
trechamente vinculado con el anterior. El origen de la dimension sexual del relato reside, seguramente,
en el origen ritual del propio motivo de «la doncella inocente perseguida». En un estudio semioldgico
sobre dicho motivo, Veronica Orazi afirma que, en un inicio, constituia un ritual que, progresivamente,
paso6 de ser algo sagrado a algo profano, penetrando asi en la produccion folkloérica y literaria. Estaba
muy relacionado con los rituales de iniciacion sexual que se realizaban al inicio de la pubertad y que
finalizaban con el ingreso del individuo en la comunidad. Se llevaba a cabo en lugares con fuerte signi-
ficado simbolico, como los bosques, y con pruebas fisicas, como son las mutilaciones. La practica sim-
bolizaba la muerte y resurreccion del sujeto. La autora, que estudia las derivaciones de este motivo en
las tradiciones literarias medievales, observa que, en todos estos textos, la protagonista es abandonada
o debe huir, llegando a lugares aislados (desiertos, mares, rios, bosques, etc.) que representan en si mis-
mos espacios donde debera iniciar alguna prueba. Resulta atin més significativo que la mutilacion del
ritual originario, convertido en el origen iniciatico del motivo, sea el punto de union con los textos en
los que la heroina se corta una mano (o las dos), para recuperarla mas tarde de manera milagrosa. Orazi
concluye que las practicas originales del rito de iniciacion sexual se reflejan en los textos medievales
a través de la persecucion de la protagonista, que no deja de tener un trasfondo sexual e incestuoso.?

Como ya hemos mencionado, otro de los pilares sobre los que se erige el roman es el motivo
de «la doncella manca» o de la «doncella sin manos». Segun Beltran, son muchos los romans que,
tomando como punto de partida el motivo basico de «la doncella inocente perseguiday, insertan el
motivo de las manos cortadas, originando asi un nuevo relato que llega a adquirir su propia autono-
mia. Cuando este motivo se convierte en un relato en si mismo, adquiere un esquema muy parecido al
de La Manekine: 1. El rey y su pecado (el incesto); 2. Las manos cortadas; 3. El castigo; 4. La nueva
vida; y 5. La intervencion de la suegra malvada.*

La heroina del relato es, a la vez, una doncella manca y una doncella perseguida, pero los motivos
folkloricos que sirven de base para construir el relato no dejan de ser un pretexto para conseguir el
objetivo final del autor: explicar una historia (concretamente, un exemplum) sobre la obtencion de
una identidad femenina a través de una larga aventura que no dejara de poner a prueba la honestidad
de la heroina, convertida, finalmente, en una santa con rasgos cortesanos.

A la protagonista se le arrebata su identidad, y es por ello que debera ir en su busqueda. En la
materia artirica, la mujer se convierte en la quéte del caballero, y este debera errar por el mundo de la
aventura hasta conseguir su objetivo final, es decir, una esposa que le proporcionara tierras —una for-
ma de identidad—. En la novela bizantina, que es la categoria que tradicionalmente se le ha atribuido
a La Manekine —a pesar de que podriamos discrepar sobre esta categorizacion—, los roles de género

2 Este motivo esta catalogado como cuento-tipo 510 en el catalogo de Aarne-Thompson (AT), formando parte de lo que ellos
denominan «Cinderella and Cap o’ Rushes» (AARNE & THOMPSON 1973, 175). En el ambito catalan, destacan dos versiones
con el motivo principal de «la doncella inocente perseguida», muy parecidas a La Manekine: La filla del rei d’Hongria (mitad
del siglo x1v) y La filla de ’emperador Contasti (Gltimo cuarto del siglo xv): MIQUEL 1 PLANAS 1910.

3 Orazi 2000.

4 BELTRAN 1992, 26.

175



SANDRA DoLz L6pPEz

del roman artirrico se invierten: el hombre se convierte en un agente pasivo mientras que la mujer
es la que parte hacia la aventura, la que protagoniza la quéte para construirse su propia identidad y
demostrar finalmente su virtud, prueba que, en el fondo, no deja de ser una muestra de fidelidad y
honestidad femeninas ante una comunidad patriarcal.

En La Manekine no existe una separacion entre lo maravilloso sagrado y lo maravilloso profano,
todo queda integrado. La feminidad del folklore es reconvertida en una feminidad cortesana a través
de un repertorio popular, y los elementos folkloricos se convierten en la maravilla en si misma, una
maravilla que, finalmente, adquiere una connotacion milagrosa.

La fragmentacion de la heroina y su biisqueda identitaria

Todo comienza con los deseos incestuosos de la figura paterna. La honestidad femenina es puesta
en evidencia, pues la joven es capaz de seducir a su propio padre. Empieza aqui un largo recorrido
repleto de trabas que la heroina debera superar tanto para demostrar su virtud como para construir su
propia identidad.

La figura paterna crea una nueva imagen femenina y convierte a su propia hija en la copia perfecta
de la esposa fallecida. El monarca irrumpe en la esfera mas intima de la joven y le intenta arrebatar su
virtud. La habitacion de la princesa se convierte en un espacio de interioridad e intimidad femeninas®
donde la masculinidad —el deseo incestuoso— irrumpe con violencia. Cuando ella esta peinandose,
el padre observa detenidamente su reflejo en el espejo y queda prendado de él. La escena tiene una
significacion erotica evidente, y es por ello que la joven se siente perturbada y avergonzada en un
momento tan intimo:*

Li rois od sa fille demeure; Ele se regarde, si voit

Mout le cierist et mout I’ouneure. Son pere qui est dalés li;

Un jor vint li rois en sa cambre De la honte qu’ele a rougi.

Qui estoit pavee de lambre. «Sirey, dist ele, «bien vigniés!»
La damoisiele se pinoit; «Filley, fait il, «boin hour aiiés!»’

El espejo juega un papel importante en cuanto a la identidad de la heroina: por un lado, crea
una union y, por otro, una fragmentacion. El espejo se convierte en un espacio donde se produce
la seduccion incestuosa entre padre e hija, pero también es, a su vez, el objeto que fragmenta y
duplica a la heroina. La mujer queda fragmentada por la visidn incestuosa, que la convierte en la

5 KOHLER 1990. Es en ese mismo espacio de interioridad femenina donde la heroina reza continuamente a una pequefla imagen
de la Virgen. Esta figura se asemeja a la protagonista en belleza. Se trata de la primera duplicacion de la joven quien, a su vez,
es una doble de su madre, de modo que ambas son dobles de la Virgen.

6 La reaccion de la joven al sorprenderse cuando se siente observada por el hombre (en este caso su padre), en un espacio inti-
mo y peinando su cabellera (accion considerada erdtica), nos remite al tema feérico de origen celta que retomo la materia de
Bretaiia. Nos referimos a aquellas escenas en las que un caballero sorprende al hada bafiandose o peinandose al borde de una
fuente o de cualquier elemento acuatico, convirtiéndose automaticamente en el poseedor de la mujer. Del mismo modo, tam-
bién podriamos mencionar el /ai anonimo de Graelent, donde la pasion sexual del hombre adquiere una dimension violenta y,
ante el rechazo del hada, la viola. Este deseo sexual desenfrenado y la necesidad imperiosa de obtener el cuerpo de la mujer a
cualquier precio es muy parecido al que siente el rey de Hungria cuando ve el reflejo de su hija mientras se peina. La obliga a
casarse con ¢él, que no deja de ser una manera mas de poseer el cuerpo femenino en contra de la voluntad de la joven. Para evitar
esta violacion encubierta, bajo la forma de un matrimonio incestuoso aprobado por la Iglesia, la joven toma el poder sobre su
propio cuerpo y decide cortarse la mano.

7 vv. 379-388; ed. SUCHIER 1884-1885, 15.

176



LA IMAGEN DE LA MARAVILLA:
LA IDENTIDAD FEMENINA EN EL ROMAN DE LA MANEKINE DE PHILIPPE DE REMI

imagen de la madre (fragmentacion simbolica), y por la consecuente automutilacion de la mano
(fragmentacion real y corporal). Se produce a su vez un proceso de duplicacion: la heroina adopta
el rol de su madre y se convierte en su doble. Al decidir cortarse la mano, Joie deja de ser un doble y
obtiene la independencia respecto a la figura materna, aunque no su propia identidad. De hecho, este
momento marca el inicio de su errancia bajo el anonimato, pues el propio acto de cortarse la mano
viene acompaiiado, en consecuencia, del exilio y de un nuevo nombre que vendra determinado por
su nueva manquedad.

Llegados a este punto, cabe detenerse brevemente en el acto en si de cortarse un miembro, de una
valentia y rebeldia extraordinarias. La mujer toma la iniciativa sobre su cuerpo, coge el cuchillo y,
sin vacilar, lo deja caer fuertemente sobre su mufieca. Es una accion desesperada ante el horror y el
rechazo que le provoca pensar en un matrimonio de tales caracteristicas. Se trata de un acto simbolico
muy significativo. Las 6rdenes impuestas por la masculinidad, representadas aqui por el monarca y
la Iglesia, maximas autoridades del reino, son puestas en evidencia, rechazadas e incumplidas por
una mujer. Es precisamente este acto de rebeldia femenino contra el poder del patriarcado el que en-
coleriza al rey de Hungria y el que hace que este tome la decision de ordenar ejecutar a su hija en la
hoguera, muerte infamante y cruel. Philippe de Rémi describe asi el momento en el que Joie se corta
la mano, decidida y apurada porque su padre y su Corte estan buscandola:

Son puing senestre tant aloigne S’en fiert si son semestre poing
Qu’ele le met seur la fenestre; Qu’ele I’a fait voler bien loing
Le coutel tint en sa main destre. En la riviere la aval.

Onques mais feme ce ne fist: De la grant dolor et du mal

Car le coutel bien amont mist, Que ele senti s’est pasmee.®

Tras este episodio se produce una primera sustitucion de la joven. Joie es apresada y su padre
ordena quemarla en la hoguera. No obstante, un senescal la ayuda a escapar y sustituye el cuerpo
femenino por unos matojos, que seran los que arderan en la pira. Esta muerte simulada produce un
desdoblamiento simbolico, y, a partir de ese momento, la protagonista errard bajo el anonimato. «Su
voz no es escuchada y debe atravesar el solitario camino del exilio», como ocurre con muchas otras
inocentes perseguidas, como la condesa de Anjou del Roman du Comte d’Anjou, de Jean Maillart
(1313-1316), o la Bella Helena de Constantinopla (del cantar de gesta homénimo de mediados del
siglo x1v).” No obstante, esta aventura solitaria también se daba en los ritos que acabaron dando
nombre al motivo de «la doncella inocente perseguiday, donde muerte y resurreccion se traducia en
un alejamiento solitario de la comunidad para ir superando las sucesivas pruebas, que es lo mismo
que le ocurre a Manekine. '

Joie emprende un viaje por mar y llega a tierras escocesas, a bordo de una barca sin remos ni ti-
mon. Este viaje, que bien podria identificarse con muchos de los que realizan las santas exiliadas de
los relatos hagiogréficos, también nos remite al imram céltico, ese viaje maritimo hasta el mas alla
en una barca (a veces de cristal), que puede ser guiada por un hada o por un dios." De hecho, segiin
Shepherd, los dos viajes maritimos que emprendera Joie forman parte de lo maravilloso y pertene-

8 Vv. 722-731; ed. SUCHIER 1884-1885, 25-26.
9 BASARTE 2017, 175.
10 OraAz1 2000, 103.
11 En la literatura irlandesa abundan los relatos de este tipo: El viaje de Bran, El viaje de Maelduin o La aventura de Conle son
algunos de ellos. Muchas veces, la barca puede navegar sin remos ni timén, como ocurre en el lai de Guigemar de Maria de
Francia o en el viaje que emprende un Tristan moribundo hasta llegar a tierras irlandesas.

177



SANDRA DoLz L6pPEz

cen a otro mundo, y muestra de ello es la inexactitud temporal: tardara nueve dias para viajar desde
Hungria hasta Escocia, y doce desde Escocia hasta Roma.!? Podriamos aventurarnos a afirmar, por
tanto, que el viaje de la heroina fusiona elementos paganos, folkloricos y hagiograficos. Las tierras
escocesas son el otro mundo céltico racionalizado donde los elementos folkléricos se manifiestan de
manera mas evidente.

Cuando la protagonista llega a Escocia, el principe la denomina Manekine. Su nombre es susti-
tuido por otro que revela una carencia fisica producida a raiz de un acto para salvarse del incesto y
que, por tanto, también recuerda a ese pecado que estuvo a punto de producirse. Su nuevo nombre,
un juego de palabras que podria significar sans mains, hace referencia a la imagen femenina. Por un
lado, 1a manquedad de la heroina; por otro lado, su asimilacion irénica con un maniqui o un mufieco,
elemento que también nos podria remitir a la maravilla si lo asociamos con todos aquellos automatas
de las exdticas camaras de maravillas de inspiracion bizantina de la literatura medieval."

En ausencia de un nombre, la mutilacioén se convierte en el simbolo identitario de Manekine.
Desprovista de la mano, se convierte en un mufieco, en un maniqui que deambula de un lugar a otro
dejando que su destino recaiga en manos de la esfera masculina. Como sefiala Basarte, el cambio de
nombre acompaia su paso de lo cortés (abandona el nombre de Joie, el mismo que le habian otorgado
sus padres) «hacia una identidad provista de significacion espiritual: el nombre Manekine evoca el
sacrificio efectuado para evitar el pecado del incesto».'

En Escocia, la malvada madrastra/suegra, figura agresora caracteristica de los cuentos folklori-
cos, consigue que la joven sea de nuevo acusada para morir en la hoguera. Otro senescal se encarga
de salvarla, y esta vez sustituye el cuerpo por un maniqui. La carga simbdlica del apodo adquiere
ya una representacion real. El muiieco, estrechamente vinculado con la sustitucion y el engafio, crea
una duplicacién del personaje femenino que, gracias a un doble, a una imagen, consigue escapar.
Las copias o representaciones corporeas de la heroina van adquiriendo forma, pasan de lo mas abs-
tracto a lo mas preciso, se van definiendo a lo largo del relato para asemejarse mas a ella. Primero,
unos simples matojos y, finalmente, un maniqui, figura que ya no solo adquiere una definicion casi
perfecta, sino que remite directamente al nombre de la joven y que incluso podriamos definir como
un auténtico doble.

La cispide del viaje de la heroina: la recuperacion de la identidad femenina

Roma es el vértice del viaje femenino, la ciudad santa donde se obraran milagros, se expiaran peca-
dos y donde la heroina recuperara finalmente su identidad tras las arduas pruebas superadas. La com-
pasion de la heroina y su capacidad de perdon concluyen la aventura femenina, y su recompensa final
es la restitucion en su cuerpo y la recuperacion del nombre original. El padre le otorgé un nombre al

12 SHEPHERD 1990, 45. Roma, como centro del mundo cristiano, es la sintesis de todos los paisajes posibles de las novelas. Philip-
pe de Rémi construye una historia donde la heroina viaja continuamente: de Hungria a Escocia, de aqui a Roma y, finalmente,
a Armenia, donde es coronada como reina. El autor atina espacios de la novela bizantina con aquellos tipicos del roman artirico
para, finalmente, culminar con un milagro en Roma, el espacio por excelencia que representa el roman clasico y que constituye,
a su vez, el vértice de la aventura femenina.

13 Son muchos los textos medievales que presentan automatas asociados a camaras de maravillas. En el Roman de Troie, de Be-
noit de Sainte-Maure (1170), aparece una chambre de labastre con cuatro autdmatas que bailan o indican con sefias como debe
comportarse todo aquel que entre seglin el codigo cortés. Tanto en el Roman d’Enéas (1160) como en el Roman d’Alexandre
dodecasilabo (1180) aparecen figuras de pajaros que vuelan y cantan, y en el Pélerinage Charlemagne (1150), el palacio del
emperador Hugo de Constantinopla esta repleto de mirabilia orientales, y entre estas maravillas —mecanicas y fastuosas— hay
dos estatuas de pajes que hacen sonar un cuerno; RONCAGLIA 1971, 44-45.

14 BASARTE 2017, 243.

178



LA IMAGEN DE LA MARAVILLA:
LA IDENTIDAD FEMENINA EN EL ROMAN DE LA MANEKINE DE PHILIPPE DE REMI

nacer, pero también fue ¢l quien se lo arrebato en el intento infructuoso de convertir a su hija en la
esposa muerta. La joven dejo de ser Joie para convertirse en una desdichada e incompleta Manekine
que, en la cumbre que representa Roma, integra y restituye toda su peripecia.

Como ya hemos mencionado en varias ocasiones, Joie debe realizar esta aventura de manera indivi-
dual tanto para demostrar su virtud como para poder adquirir su verdadera identidad, que le habia sido
arrebatada por la amenaza incestuosa en sus multiples representaciones.!® Tgual que todos aquellos
caballeros de los romans artricos que emprenden un largo viaje por el mundo de la aventura (normal-
mente solos, como nuestra heroina) para, finalmente, conseguir una identidad, Joie debe superar una
serie de pruebas con la misma finalidad. No obstante, las trabas con las que va topando no incrementan
su fama —como es el caso de los caballeros arturicos—, sino que la obligan a ir vagando de un lugar
a otro para salvar tanto su vida como la de su hijo. Su largo viaje es una triste historia de exilio, de
huida, aunque son estos obstaculos los que finalmente contribuyen a la construccion de un personaje
que acaba asemejandose a una martir. Como ya habiamos avanzado al inicio, en el caso de los romans
bizantinos, los roles de género se invierten, y son las mujeres, y no los hombres, las que emprenden la
aventura. En el mundo artdirico son ellas, todas esas princesas, reinas y nobles, quienes proporcionan
una identidad al héroe caballeresco bajo la forma de un titulo, tierras y siervos. En nuestro caso, en
cambio, es la esfera masculina la que arrebata la identidad a la heroina para, finalmente, entregarsela
de nuevo a través de la piedad que debera demostrar la joven, lo que constituira su prueba final.

Joie viaja para demostrar sus valores de honestidad, pero también viaja para conseguir el perdon
de los dos hombres de su vida. No es el padre quien debe pasar las pruebas para perdonar su deseo in-
cestuoso y mostrar su rectitud moral, sino que es la hija la que las ha de superar, la mujer con la que se
habria casado, la misma que prefiere cortarse una mano antes que contraer matrimonio con ¢él. El rey
de Hungria se arrepiente de sus actos y se limita a peregrinar a Roma para expiar sus pecados. Algo
parecido ocurre con el rey de Escocia, el marido de Joie. Este la abandona cuando estd embarazada
para participar en torneos y evitar asi la misma recréantise que habia cometido, por ejemplo, Erec
con Enide, y que tantos caballeros le habian recriminado a sus espaldas. No obstante, el rey escocés
no emprende una aventura para mostrar sus valores como caballero, y tampoco acude a la guerra.
Tan solo decide participar en torneos, es decir, en actos ladicos, dejando a la Corte sin gobernante. El
castigo por esta accion, como en el caso del deseo incestuoso del padre, recae en la heroina, quien se
ve obligada a huir para salvarse de morir en la hoguera. De nuevo, es ella quien debe emprender el
camino de la aventura (o del exilio) para conseguir el perdon de otra figura masculina.

Las diferentes imagenes de la maravilla fulminan con un milagro: la mano aparece en el interior
de un pez que emerge de un pozo, animal convertido ahora en un relicario. Después de una larga
aventura en la que debe demostrar su honestidad, Joie es finalmente santificada en Roma. El cuento
folklorico se convierte en un relato edificante en el que el martirio confiere santidad. Tras las dife-
rentes pruebas a las que es sometida (primero la mutilacion y después los diferentes infortunios en
el decurso de su aventura), la heroina consigue su propia redencion y la de su padre y su esposo. El
desenlace, de caracter maravilloso, adquiere pinceladas sacras, aunque sin olvidar el origen de uno
de los motivos folkloricos sobre los que se sustenta el relato: el de «la doncella inocente perseguiday.
En este ritual originario, cuando los individuos superaban las pruebas adquirian ciertas cualidades
consideradas magicas, y es por ello que en muchos de los textos medievales de tradicion mariana o
religiosa que utilizan este motivo, los poderes magicos le son conferidos a la Virgen o a un santo,
que recompensan a la joven.'® En el caso de La Manekine, devolviéndole la mano milagrosamente

15 El peligro del incesto concluye con dos imagenes despiadadas y que, en el texto, se suceden a un ritmo muy rapido: la automu-
tilacion de la heroina y la hoguera en la que el padre ordena quemar a su hija.
16 OraAz1 2000, 104.

179



SANDRA DoLz L6pPEz

y recomponiendo asi una fragmentacion del cuerpo causada por el deseo incestuoso, considerado
pecado.

Cuando Joie recupera su verdadero nombre, muestra su verdadera identidad ptublicamente ante
los ciudadanos de Roma y ante su esposo, que hasta ese momento habia desconocido su nombre y
sus origenes. Su apodo desaparece, igual que su manquedad, y su busqueda identitaria finaliza tras
el reencuentro con su familia y su perdon. La heroina es, finalmente, provista de una identidad inal-
terable y permanente que integra todas las fragmentaciones anteriores que habia sufrido a lo largo
de su errancia.

180



LA IMAGEN DE LA MARAVILLA:

LA IDENTIDAD FEMENINA EN EL ROMAN DE LA MANEKINE DE PHILIPPE DE REMI

BIBLIOGRAFIA

(Ediciones)

MIQUEL I PLAaNAS, Ramon (ed.), La historia de Jacob
Xalabin. Seguida de la de La Filla de I’emperador
Contasti: fextes originals auténtichs publicats en
vista dels manuscrits y edicions primitives, Barce-
lona, Biblioteca Catalana, 1910.

SucHiErR, Hermann (ed.), «La Manekine», Oeuvres
poétiques de Philippe de Rémi, sire de Beaumanoir,
Paris, Librairie de Firmin Didot et Cie, 1884-1885
2 vols.

(Estudios)

AARNE, Antti & THOMPSON, Stith, The Types of the
Folktale. A Classification and Bibliography, Hel-
sinki, Suomalainen Tiedeakatemia, 1973.

BASARTE, Ana, EIl modelo heroico de las inocentes per-
seguidas en la literatura medieval: el caso del ro-
man de La Manekine de Philippe de Rémi, Univer-
sidad de Buenos Aires, 2017 (tesis doctoral).

BELTRAN, Rafael, «La leyenda de la doncella de las ma-
nos cortadas: tradiciones italiana, catalana y caste-
Ilana», R. BELTRAN & J. L. CANET & J. L. SIRERA
(eds.), Historias y ficciones. Coloquio sobre la li-
teratura del siglo xv. Actas del Coloquio Interna-
cional organizado por el Departament de Filologia
Espanyola de la Universitat de Valéncia (1900),
Valencia, 1992, 25-36.

KOHLER, Erich, La aventura caballeresca: ideal y rea-
lidad en la narrativa cortés, Barcelona, Sirmio,
1990.

Oraz1, Veronica, «Die Verfolgte Frau: per I’analisi se-
miologica di un motivo folclorico e delle sue deriva-
zioni medievali (con speciale attenzione all’ambito
catalano)», Estudis Romanics, 22 (2000), 101-138.

RONCAGLIA, Aurelio, «La statua d’Isottay», Cultura Ne-
olatina, 31 (1971), 41-67.

SHEPHERD, M., Tradition and Re-creation in Thirteenth
Century Romance: ‘La Manekine’ and ‘Jehan et
Blonde’ by Philippe de Rémi, Amsterdam-Atlanta,
Rodopi, 1990.

181



	II. Relats / Stories / Relatos
	Sandra Dolz López


