
Orriols, A. & Cerdà, J. & Duran-Porta, J. (eds.), Imago & mirabilia. Les formes del prodigi a la Mediterrània medieval / The ways of wonder  
in Medieval Mediterranean / Las formas del prodigio en el Mediterráneo medieval, Publicacions de la UAB, Bellaterra, 2020, 287-296.

Gianluca Ameri

Università degli Studi di Genova, Dipartimento di Italianistica, Romanistica, Antichistica, Arti e Spettacolo 
gianluca.ameri@unige.it

La gemma di Dio: il Sacro Catino di Genova tra 
«mirabilia» e «racio»*

Abstract: Al Catino in vetro smeraldino conservato nel Tesoro del Duomo di Genova non sono mai stati 
attribuiti miracoli, né sono state riconosciute virtù soprannaturali –come alle autentiche reliquie, o ai resti 
di esseri fantastici custoditi nei tesori europei. Dalle origini della sua storia nota, le fonti ne fanno quasi lo 
specchio dei mirabilia medievali: prima come inestimabile smeraldo intagliato ed esotica preda dell’eserci-
to genovese alla prima crociata; poi –da fine xiii secolo– come reliquia gerosolimitana della Coena Domini. 
Se nella «memoria» dell’oggetto è assente il riferimento alla contrapposizione religiosa verso l’Islam, il suo 
status di reliquia cristologica verrà discusso da Iacopo da Varazze, che nella Chronica Civitatis Ianuensis 
lo accosterà al «Sangraal», divulgandolo piuttosto come «non arte humana factum, sed divina virtute pro-
ductum». Rarissimo per opere non iconiche ma più consono alla sua formazione, il concetto di acheropito 
poteva servire a sottrarre il Catino alla competizione con altri vasi, da tempo propagandati come il «vero» 
piatto dell’Ultima Cena, facendone quasi un unicum nell’ecumene cristiana; e, allo stesso tempo, a giocare 
un ruolo nella lunga rivalità con Venezia, che nel tesoro di San Marco poteva vantare una «schutela» iranica 
detta di vero turchese, forse preda dalla quarta crociata e più tardi legata a un’origine divina.

Keywords: Sacro Catino, Crociata, Tesoro, Graal, Iacopo da Varazze, Acheropito.

Abstract: The emerald-green glass Catino preserved in the Treasury of San Lorenzo in Genoa has never 
been connected to miracles, or to supernatural virtues –unlike the authentic relics, or the remains of leg-
endary beasts displayed in many European treasuries. Since the beginning of its known history, the vase 
was recorded as a mirror of the medieval mirabilia: an invaluable carved emerald and an exotic prey of the 
Genoese army in the first crusade, then –since the late 13th century– a relic of the Last Supper from Jeru-
salem. While literature concerning the vase never witnessed anti-islamic purposes, Iacopo da Varazze dis-
cussed its status of relic of Christ, briefly suggesting a comparison to the «Sangraal» and describing it more 
precisely as «non arte humana factum, sed divina virtute productum». Highly unusual for non-iconic works 
of art, yet more consistent with his education, the concept of «acheropito» was probably adopted both to 
distance the Catino from the competition with other vases, at that time promoted as the «real» dishes of the 
Last Supper, and to declare its uniqueness within Christendom. At the same time, the Catino as «acheropi-
to» could play a role in the long-lasting rivalry with Venice, whose treasury in St. Mark preserved an iranian 
«schutela» (bowl) of turquoise glass, probably a prey of the 4th crusade and later linked to a divine origin. 

Keywords: Sacro Catino, Crusade, Treasury, Graal, Iacopo da Varazze, Acheropita.

	 *	 Devo un ringraziamento particolare ad Anna Orriols, Jordi Cerdà, Joan Duran-Porta, Piero Boccardo, Adriana Pessa.



288

Gianluca Ameri

Nel 1726 il frate agostiniano scalzo Gaetano da Santa Teresa, predicatore ufficiale della Cattedrale di 
Genova e revisore del Sant’Uffizio, dedicava al Doge Gerolamo Veneroso e al Collegio di governo 
della Repubblica un trattato sorretto da dotta acribìa e animato da un piglio pugnace. Era intitolato Il 
Catino di smeraldo orientale gemma consagrata da N.S. Gesù Cristo nell’ultima cena degli azimi, 
e custodita con religiosa pietà dalla Ser.ma Repub.ca di Genova, come glorioso trofeo riportato nella 
conquista di Terra Santa l’anno MCI, e –come l’autore dichiarava– era nato su istanza del governo, 
dopo una sua prolusione che aveva ricordato «le gloriose memorie degli Antenati» e l’affermazio-
ne militare nella prima crociata, che aveva procurato ai Genovesi importanti privilegi, sanciti da 
un’epigrafe nella basilica dell’Anastasi1. Eppure nelle pagine di dedica trapelano allusioni a invidie 
e a dubbi che –anche recentemente, a quanto pare, e non solo dall’esterno della città– avevano «in-
torbidata» la verità sul «più glorioso Trofeo» cittadino: appunto, il Sacro Catino (fig. 1). Il trattato 
«istoricomorale» aveva perciò un duplice fine: ricostruire la storia del vaso, e ribattere a quanti, nel 
tempo, lo avevano variamente screditato. Del resto, se già nel xv secolo il cimelio era stato oggetto 
di tentativi di furto, e la sua conservazione era stata disciplinata da leggi sempre più restrittive, ai 
tempi di fra’ Gaetano la sedimentazione di scritti, resoconti, memorie a esso dedicati s’era fatta così 
corposa da renderne conveniente un riordino2.

Così, attraverso una sistematica raccolta del-
le fonti erudite –non solo genovesi– dei secoli 
precedenti, l’autore illustrava la «vera» storia 
del Catino, custodito nella sacrestia del Duomo 
«con gran gelosia, e divozione», per riafferma-
re l’antica tradizione secondo cui si sarebbe 
trattato del piatto adoperato dal Cristo durante 
l’Ultima Cena, e poi da Nicodemo e Giusep-
pe d’Arimatea per raccogliere il Suo sangue ai 
piedi della Croce. Ma non solo: era necessario 
proteggere da dubbi blasfemi anche la compo-
sizione materica del vaso, ritenuto uno smeral-
do di grandezza e preziosità impareggiabili già 
dai crociati che lo avevano portato da Cesarea 
all’alba del secolo xii. Il lavoro di cucitura di 
testi disparati, testimoniato da un puntiglioso 
apparato di riferimenti in margine, portava così 
fra’ Gaetano a fondere l’auctoritas della Bibbia 
a riferimenti all’Antico e all’esotico, attribuen-
do il vaso «imprezzabile» ai gemmari di Tiro, 
città in cui lo avrebbe visto anche Erodoto, e le-
gando il suo arrivo in Palestina alla regina di Saba, «padrona dell’Indie», che da lì lo avrebbe portato 
a Gerusalemme per farne dono a re Salomone insieme a molti «vasi di gemme fabbricati all’uso 
Indiano»3. In apertura del testo si forniva la prima raffigurazione scientifica del Catino, pubblican-
done un’incisione eseguita da Ferdinando Granzinotto «in virtù del decreto grazioso ottenuto dal 
Serenissimo Senato» e corredata delle sue misure4.

	 1	 Da Santa Teresa 1726. Sui Genovesi alle crociate cfr. Musarra 2017 (125-173 per il primo passagium).
	 2	 La raccolta commentata in: Calcagno 2000.
	 3	 Da Santa Teresa 1726, 59-61.
	 4	 Sulla discrepanza tra queste misure e quelle del Catino oggi visibile cfr. ancora Calcagno 2000, 33-44.

Fig. 1. Sacro Catino, area mesopotamica, iii-ix sec. d.C. 
Genova, Museo del Tesoro (foto: Museo del Tesoro).



289

La gemma di Dio: il Sacro Catino di Genova tra «mirabilia» e «racio»

Il trattato esordisce insomma all’insegna del rigore dimostrativo ma finisce per inclinare al «me-
raviglioso», e, come punto estremo d’un fenomeno interrotto solo nel 1806 dalla commissione scien-
tifica che studiò il vaso al Cabinet des Antiques di Parigi5, serve dunque a illuminare la posizione del 
Catino tra i mirabilia medievali. È stato possibile ricostruire una biografia di questo oggetto, ritenuto 
per molti versi unico e, perciò, difficilmente classificabile, anche dopo il suo restauro nel 20176; il 
problema è connaturato al vaso stesso, e come tale fu subito avvertito. Se fra’ Gaetano definì il Catino 
«santa reliquia» asserendo come fosse venerato e persino adorato dai Genovesi fin dall’arrivo in città, 
le fonti più antiche tratteggiavano una condizione ben diversa, su cui si tornerà, per poi ascoltare la 
voce di Iacopo da Varazze. 

«Quasi pro miraculo»

Se il Catino è un esempio d’eccezione per lo studio del «meraviglioso» nel medioevo, l’appres-
samento di tipo terminologico con cui Jacques Le Goff apriva il suo fondamentale saggio7 risulta 
particolarmente efficace per inquadrare un oggetto che alle categorie e ai criteri di analisi individuati 
dal grande storico si adatta in diversi modi. «Un universo di oggetti, una collezione più che una 
categoria»8: e che il vaso vi s’inserisca lo chiarisce la lettura delle fonti, mentre lo suggerisce al visi-
tatore la sua sistemazione nel Museo del Tesoro9. L’isolamento nella prima thòlos di questo ambiente 
ipogeo10, dove è visibile grazie a un’illuminazione localizzata, emblematizza il ruolo storico del vaso 
per la nascita del tesoro della Cattedrale11; mentre la natura dell’ambiente e la formula scelta per la 
sua esposizione rievocano l’obscuritas che avvolge tanto le sue origini, quanto il suo arrivo a Genova 
e la sua vera natura agli occhi degli spettatori, medievali e moderni. 

Per gli storici, una causa non secondaria di questo stato di cose pare il silenzio di chi, dal nuovo 
blocco sociale che aveva fondato il Comune e accompagnato il ritorno della sede episcopale genove-
se all’obbedienza romana, che sanava mezzo secolo di scisma, alla prima crociata aveva partecipato 
per poi scriverne da cronista: Caffaro di Caschifellone, iniziatore degli Annales Ianuenses alla metà 
del secolo xii12. L’omissione sul Catino è stata spiegata con la volontà di non enfatizzare quello che 
poté essere un personale trofeo di Guglielmo Embriaco, capo del contingente armato genovese in 
Terra Santa ed esponente di punta –col fratello Primo– di un clan che dalla impresa crociata trasse 
titoli e benefici più sostanziosi e durevoli oltremare che non in patria13. È vero che l’aver omesso 
un’evenienza del genere allineerebbe l’opera ad altre cronache della crociata, che rievocano i bottini 
in modo indistinto, con qualche attenzione per le reliquie, le cui inventiones diventano segni del 
celeste favore per il passagium armato. Ma il fatto che il silenzio di Caffaro sia durato anche nel De 
liberatione civitatum Orientis14, cronaca più circostanziata delle imprese crociate viste dall’angola-
zione genovese, favorisce altre ipotesi: ciò anche in rapporto alla ben diversa enfasi con cui furono 
accolte in città le ceneri di san Giovanni Battista, forse già testimoniata dall’anonima (e perduta) 

	 5	 Il vaso fu requisito nel 1798. Sui risultati dei lavori della Commissione cfr. Millin 1807.
	 6	 I risultati del restauro, condotto presso l’Opificio delle Pietre Dure (come il precedente, eseguito nel 1951 da Bruno Bearzi), 

sono stati presentati il 13 dicembre 2017 presso la Cattedrale di Genova.
	 7	 Inevitabile rimandare a Le Goff 1983; poi a Le Goff 2011.
	 8	 Le Goff 1983, 5-6.
	 9	 Sul Museo cfr. da ultimo: Bartolini & Boggero 2015. 
	10	 Oltre che al volume appena citato, rimando a Capitanio 2012.
	11	 Su cui cfr. Ameri 2012 (con bibliografia precedente).
	12	 Il testo in Belgrano 1890, 1-75; da ultimo sull’autore e l’opera: Hall & Phillips 2013; Haug 2015.
	13	 Sull’Embriaco e il suo clan famigliare cfr. Airaldi 2006; poi Di Fabio & Melli & Pessa 2016.
	14	 Belgrano 1890, 92-124.



290

Gianluca Ameri

Ystoria translacionis se sincrona al loro arrivo, che a fine Duecento Iacopo da Varazze citava come 
precedente della sua Istoria sive legenda translationis beatissimi Iohannis Baptiste15. Si dovrà cioè 
pensare che il vaso a quel tempo fosse annesso non alla sfera del sacro, bensì a quella schiera di og-
getti che in quanto preziosi e «altri» per materiali, forme, funzioni e provenienza, soprattutto con le 
crociate trovarono posto in tanti tesori chiesastici dell’Occidente medievale16. 

Certo i contorni di questa percezione ci sarebbero più chiari se si fossero conservate le «antiquas 
paginas» sul Catino e sulle ceneri battistine, che all’alba del secolo xv il cancelliere Giorgio Stella, 
nei suoi annali, diceva esser custodite in Cattedrale17; testi memorialistici forse aggregati ai Registri 
vescovili18, ma che dovettero concorrere all’autocoscienza cittadina che si espresse, nel corso del xii 
secolo, nelle epigrafi di Porta Soprana, o nel ciclo affrescato in Cattedrale dopo le conquiste in terra 
iberica19. Probabile perciò che a questo nucleo di testi e immagini sia corrisposta un’azione di propa-
ganda estesa alle colonie d’Oltremare, la cui eco si potrà cercare nella prima fonte nota sul Catino: la 
Chronica (o Historia rerum in partibus transmarinis gestarum) di Guglielmo di Tiro. 

Oggi ritenuto il più affidabile cronista della prima crociata20, circa il 1184 egli si soffermava sul 
ritrovamento del vaso a Cesarea, presa dai Genovesi nel 1101, in una moschea che era stata un tem-
pio fondato da Erode, da dove quel trofeo –ritenuto da loro un inestimabile smeraldo intagliato– fu 
portato nella cattedrale di San Lorenzo come principale «ornatu», mostrato ai più insigni visitatori 
convincendoli che fosse proprio ciò che sembrava –appunto, uno smeraldo21. Venato o meno di scet-
ticismo sulla natura del vaso, misto a ironia sulla credulità dei Genovesi e le loro pretese di persua-
sione, il brano del presule di Tiro rende una preziosa testimonianza sui modi di percepire, guardare 
e far guardare oggetti propri a più accezioni e categorie del «meraviglioso». Il prestigio della preda 
bellica, legittimato dalla vittoria dei crociati, è qui alimentato anzitutto dall’asserita eccezionalità 
materica –di cui quella tecnica è un significativo sottinteso; poi dalla sua «alterità» tipologica e dalla 
provenienza. Per il primo aspetto va ricordato che, in ragione della rarità, della preziosità e delle as-
sociazioni simboliche, con i nessi cristologici autorizzati dall’esegesi biblica, fin dall’età ottoniana lo 
smeraldo era imitato in svariati manufatti vitrei, accreditati di origini prestigiose e celebri anche per 
il luogo di conservazione –i tesori di importanti abbazie o cattedrali22. Per gli altri si potrà osservare 
che tra i «serbatoi» del «meraviglioso» –ancora nei termini di Le Goff– la Terra Santa occupava evi-
dentemente un posto sui generis, non da ultimo perché luogo di confronto con i potentati islamici, 
la cui raffinata vita cortese era ricca di manufatti esotici e preziosissimi, spesso concepiti per destare 
meraviglia23. 

Se la conquista del Catino rievoca altri episodi simili (i militi Pisani che destinano alla loro 
Cattedrale i più preziosi pallii, le vesti, i vasi in argento in avorio o in cristallo di rocca predati 
nelle spedizioni in Tunisia o alle Baleari, celebrate in cronache o poemi d’occasione come il Liber 
Maiorichinus)24, i dubbi sulla sua materialità –quando era già celebre nell’ecumene cristiana– non 
facevano che accrescerne lo status di oggetto «mirabile». Tanto più interessante, perciò, che il Cati-

	15	 Belgrano & Vigna 1874; Polonio 2000.
	16	 Shalem 1998; Shalem 2004.
	17	 Stella 1975, 20.
	18	 Ibidem.
	19	 Si vedano, da ultimo: Di Fabio 2016; Müller 2018. 
	20	 Handyside 2015.
	21	 Guglielmo di Tiro 1986, 471.
	22	 Si vedano soprattutto Krueger 2007; Krueger 2011.
	23	 Ci si riferisce a opere come il Grifo bronzeo predato dai Pisani forse alle Baleari –ma simili animali dovevano essere presenti 

anche nei califfati vicino orientali– in cui è alloggiato un dispositivo sonoro che «dava voce» all’animale: cfr. Contadini 2018. 
	24	 Enrico Pisano 2017; Calderoni Masetti 2017.



291

La gemma di Dio: il Sacro Catino di Genova tra «mirabilia» e «racio»

no –scrive Guglielmo di Tiro– fosse mostrato «quasi pro miraculo»25: in anni non lontani Gervasio 
di Tilbury avrebbe sistematizzato la divaricazione tra i concetti di «mirabilia» e «miraculum», attri-
buendo al secondo una più netta connotazione cristiana26; ma, sebbene non si possa escludere che si 
stia riferendo agli inizi di una interpretatio christiana del vaso, l’inciso del cronista sembra piuttosto 
descrivere in iperbole la meraviglia che si cercava di suscitare negli spettatori. La sovrapposizione, 
comunque, rende l’idea di una situazione ambigua; eppure se –come è stato notato– le fonti non attri-
buiscono mai al vaso connotazioni di condanna antislamica27, è vero che, a differenza delle ceneri del 
Battista, esso non fu fautore di miracoli o tributario di un vero e proprio culto: fu semmai una pietra 
miliare del tesoro del Duomo di Genova, come avvenne in altri contesti per le prede delle campagne 
dirette contro le coste dell’Africa mediterranea e l’al Andalus’. 

Del resto, anche se il vaso poteva ben essere divulgato come un oggetto cui la Natura e l’artificio 
umano avevano conferito caratteri straordinari –quindi vicino solo in parte ai mirabilia naturali come 
le uova di struzzo o i corni d’unicorno28–, le ragioni della sua scelta si potranno considerare in un’ot-
tica mediterranea. Se tra Egitto, Siria e Palestina si producevano i vasi muḥkam, in vetro arricchito di 
ossidi e lavorato a freddo per imitare la pietra preziosa, e se tra il Cairo e Baghdad si foggiavano vasi 
chiamati ābgīna per simulare lo smeraldo29, il carattere imitativo non sminuiva il valore di queste 
opere: nel ix secolo al-Azraqī nel Kitāb akhbār Makkah citava il piatto in vetro verde donato al tesoro 
della Kaʻba dal califfo Abū-ʼl-ʻAbbās al-Saffāḥ30, mentre nell’xi secolo il Kitāb al-Hadāyā wa al-
Tuḥaf di al-Rashid ricordava che vasi di vetro si trovavano in gran numero, accanto a quelli in cristal-
lo di rocca, nei tesori dei califfi fatìmidi come al-Mustanṣir31. Realtà che dovevano essere ben note 
ai Genovesi, presenti in Egitto fin da metà xi secolo32, i quali dunque facendo del Catino l’oggetto 
eminente del loro nuovo tesoro civico, convinti della sua preziosità da questa lunga tradizione, adot-
tavano un’estetica raffinatamente esotica, con solide radici sull’altra sponda del Mediterraneo, dove 
stavano diventando sempre più protagonisti commerciali e militari. E proprio l’aura di oggetto raro 
ed esotico giustificherebbe la funzione liturgica di recipiente delle ceneri delle palme nel mercoledì 
di Quaresima, asserita a inizio Duecento dall’Estoire d’Eracles (versione in volgare della Chronica 
di Guglielmo di Tiro) e apparentemente confermata a inizi Quattrocento33. 

«Simile opus non est inventum in toto orbe terrarum»

Sebbene iperbolica, l’aura «miracolistica» che i Genovesi –secondo Guglielmo– rivendicavano al 
Catino resta un elemento culturale da valutare; tanto che vien da ricordarsene leggendo la prima 
testimonianza di uno spettatore diretto, il monaco nestoriano Sauma –cui nel 1287 «la gente del 
posto», durante la tappa genovese della sua ambasceria, presentò il vaso come il piatto della Coena 
Domini34. Più di un secolo dopo la Chronica di Guglielmo di Tiro si attesta cioè un processo di mito-
poiesi collettiva in divenire. Il passaggio semantico della sacralizzazione del Catino presenta aspetti 
misteriosi (perché non documentati), e le sue motivazioni restano da indagare; del resto, se intorno 

	25	 Guglielmo di Tiro 1986, 471.
	26	 Gervasio di Tilbury 2010.
	27	 Müller 2016, 111.
	28	 Su cui: Cordez 2016, 145-224.
	29	 Shalem 2012.
	30	 Lamm 1930, 490.
	31	 Book of Gifts... 1996, 393.
	32	 Kedar 1983.
	33	 La prima notizia è stata valorizzata da Müller 2007; la seconda da Calcagno 2002.
	34	 Borbone 2000, 84.



292

Gianluca Ameri

al 1294 l’annalista Iacopo Doria, trascrivendo il De liberatione civitatum Orientis, riaffermava solo 
la natura smeraldina del vaso richiamando la trasparenza e la «nimia viriditate» attribuite alla pietra 
dalle Etymologiae di Isidoro di Siviglia35, fu Iacopo da Varazze a dare la più compiuta, organica e 
nuova esegesi di quel cimelio ormai insigne.

Il domenicano fu arcivescovo di Genova dal 1292 al 1298: anni di «graves dissentiones et belli-
cosa discrimina» tra le fazioni guelfa e ghibellina, che il presule venne chiamato a sedare36; e se non 
si poté evitare che infine gli scontri devastassero l’Episcopio e la stessa Cattedrale, dei suoi sforzi di 
pacificazione resta la Chronica Civitatis Ianuensis, testo orientato a plasmare una comune coscienza 
civica tramite la forma annalistica unita a esortazioni spirituali e di didassi morale37. È nell’undicesi-
ma pars della Chronica, riportando i fatti del tempo del vescovo Airaldo Guaraco, che Iacopo dedicò 
al Catino un lungo passo, in cui si riconoscono diversi segmenti tematici38. Ricordati i trionfi della 
prima crociata, che ai Genovesi fruttarono città come Sidone e Gibelletto, oltre a bottini, reliquie e 
privilegi, si rievocava il ritrovamento a Cesarea della «scutella sancti Laurentii» –come il cimelio era 
detto «vulgariter» a Genova. Seguiva l’attestazione della sua natura smeraldina, avallata dall’esame 
di «gemmarij»; e si riportava l’opinione corrente in città, per cui il vaso, foggiato «ad instar chatini», 
sarebbe stato il «catino» dell’Ultima Cena citato nel Vangelo di Marco39. Lasciando al lettore libertà 
di valutazione, Iacopo difendeva la scelta del prezioso materiale come segno di devozione per il 
sacramento eucaristico; ma poi ricordava che secondo certi libri degli «Angli» Nicodemo aveva rac-
colto il sangue di Cristo in un vaso di smeraldo preparato da Dio, detto «Sangraal», lo stesso –soste-
neva– portato poi a Cesarea e, di là, a Genova. Se la «costruzione» di una reliquia –o di una serie di 
reliquie– attraverso la strumentalizzazione di caratteri fisici e fabbrili di certi oggetti, o di tradizioni 
a essi legate, conta casi come quello delle idrie antiche vicino-orientali legate fin dall’Età ottoniana 
al miracolo delle nozze di Cana40, il riferimento di Iacopo ai libri degli «Angli» sembra piuttosto 
un richiamo che serve da avallo testuale alla sacralizzazione del Catino. Se qui l’autore manifesta 
la conoscenza di romanzi graaliani, e di testi ben più antichi come l’apocrifo Vangelo di Nicodemo, 
è probabile che, come ha ipotizzato Rebecca Müller, fosse sua intenzione rispondere all’istituzione 
della festa del Corpus Christi del 1264, magnificando la sede arcivescovile e la città stessa tramite la 
divulgazione di una reliquia a essa legata41. 

Il tema ha il suo peso, specie nella continua competizione con altri Comuni, come Venezia; ma 
va notato che il richiamo al «Sangraal», per quanto attuale, è assai vago, e viene risolto in un inciso 
di pochissime righe; così i romanzi inglesi non sono propriamente trattati come una fonte autorevo-
le. È in quest’ottica che assume interesse il seguito del passo di Iacopo sul Catino, tutto dedicato a 
dimostrarlo «non arte humana factum, sed Divina virtute productum», per mezzo di una duplice «ra-
cio». Gli argomenti portati, la presunta unicità del vaso «in toto orbe terrarum» e la sua perfezione, 
superiore per «fulgor» e «decor» a quella di tutte le gemme conosciute, sia naturali sia artefatte, sono 
tanto apodittici quanto indimostrabili; fanno intravvedere qualche conoscenza dei lapidari, e dell’esi-
stenza dei falsi, oltre a una predilezione estetica per la luminosità dei materiali largamente diffusa nel 
secolo xiii. Ma il vero motivo di interesse è più generale, e risiede nell’insistenza sull’origine sopran-
naturale del vaso, ovvero nel tentativo di Iacopo di spostare il discorso dal tema del Graal a quello 
del Catino come acheropito. Se i romanzi del ciclo bretone erano ben noti a Genova, città cui sembra 

	35	 Belgrano 1890, 97. 
	36	 Cfr. Casagrande 2004.
	37	 Iacopo da Varazze 1995.
	38	 Rimando per un’ampia analisi del passo ad Ameri 2014.
	39	 Mc 14,20. Da notare che nel testo di Guglielmo di Tiro il vaso era «in modum parapsidis formatum», riprendendo Mt 26,23.
	40	 In assenza di uno studio d’insieme, segnalo Berschin & Klüppel & Weisser 1992.
	41	 Müller 2007, 96-97. 



293

La gemma di Dio: il Sacro Catino di Genova tra «mirabilia» e «racio»

rimandare l’apparato testuale di un folto gruppo di manoscritti cavallereschi tardoduecenteschi con 
disegni a penna42, l’unico oggetto «non fatto da mano umana» di cui sia attestato il culto in città fu 
il Santo Mandylion, identificato dalla cornice narrativa in oro e smalti come la miracolosa immagine 
prodotta dal Cristo per re Abgar di Edessa, traslata a Bisanzio nel x secolo e poi entrata in possesso 
del doge Leonardo Montaldo, che alla fine del Trecento la legò per testamento alla fondazione dei 
monaci basiliani armeni di San Bartolomeo43. Ciò detto, è ovvio che le immagini acheropite dove-
vano già essere ben note a Iacopo da Varazze, insieme al dibattito teologico che le coinvolgeva fin 
dall’età pre-iconoclastica e ai racconti dei pellegrini –che nel 1300 sarebbero stati chiamati a Roma 
per il primo Giubileo, il cui fulcro devozionale fu additato da Bonifacio VIII nella Veronica del Va-
ticano44. Pare dunque logico che il presule, pur utilizzando come spunto le affabulazioni relative al 
Graal, privilegiasse una tradizione che la Chiesa aveva fatto propria già da secoli, e tanto più adatta 
di quella graaliana a riaffermare concretamente il rapporto tra Dio e il mondo cui s’ispirava anche la 
Chronica Civitatis Ianuensis. 

Nella sua esposizione peraltro il Catino è prodotto direttamente da Dio, segno della sua potenza 
fabbrile in grado diverso dalle reliquie ex contactu, come la Veronica e il Mandylion. Nella tradizione 
cristiana quella specialissima categoria di oggetti teofanici non mancava di basi testuali: come gli 
Atti apocrifi dell’evangelista Giovanni, in cui si narrava come egli, per grazia dello Spirito Santo, 
avesse tramutato i sassi di una spiaggia marina in gemme perfette. A parte le icone, tuttavia, asso-
lutamente rari erano gli oggetti qualificati come acheropiti: casi emblematici erano ad esempio la 
Coppa alessandrina in sardonica e l’Ampolla smaltata di età carolingia nel Tesoro di Saint Maurice 
d’Agaune, dove agli inizi del xiii secolo si elaborò la tradizione per cui sarebbero state portate dagli 
angeli a san Martino di Tours, che vi raccolse il sangue dei soldati tebani scaturito nel luogo del loro 
martirio45. L’origine soprannaturale non era dunque necessariamente legata al tema del Graal, e lo 
stesso Iacopo, annettendo il Catino a un novero di opere tanto ristretto, poteva avere obiettivi diversi. 
Credo ad esempio che porre l’accento sulla sua natura di acheropito potesse servire a spostare su un 
piano diverso la competizione con altri vasi preziosi che, tra la Palestina e l’Occidente, già venivano 
propagandati come reliquie della Passione: così, dopo la tradizione del «calix onychinus» dello pseu-
do-Antonino di Piacenza (sec. vi)46, la scodella argentea del Santo Sepolcro di cui parla nel vii secolo 
il vescovo Arkulf47; così, come sembrano suggerire la sua lunga storia e la sua gelosa conservazione, 
la coppa mediorientale in agata del monastero di San Juan de la Peña, trasformata in calice tra xi e 
xii secolo, e, poi, valorizzata dai re Martino I e Alfonso il Magnanimo fra Tre e Quattrocento, fino al 
deposito nella Cattedrale di Valencia; mentre, se la storia del Calice di Urraca di Zamora nel Museo 
di San Isidoro di León è tuttora problematica48, ci si può chiedere se pure la grande tazza in agata di 
età costantiniana del tesoro imperiale di Vienna, divulgata come il Graal nel Seicento, non posse-
desse una tradizione ben più antica49. Stabilire la natura ultraterrena del Catino significava insomma 
sottrarlo a paragoni sconvenienti e ricondurlo a un’ottica pienamente cristiana, facendone anzi risal-
tare l’unicità, così da promuovere la Cattedrale genovese che custodiva un tesoro tanto eccezionale.

Questo progetto, illustrato per via di «racio», poteva infine riservarsi un obiettivo più specifico. 
Uno dei più bei pezzi islamici conservati in Europa, la Coppa di vetro turchese del tesoro di San 

	42	 Rimando soprattutto a: Fabbri 2012; Fabbri 2016.
	43	 Calderoni Masetti & Dufour Bozzo & Wolf 2004; Calderoni Masetti & Dufour Bozzo & Wolf 2007.
	44	 Tra i molti studi possibili, ricordo: Morello 2012. 
	45	 Mariaux 2008.
	46	 Geyer 1898, 173.
	47	 Adamnanus 1958, 50.
	48	 Su questi pezzi, oggetti di vasta –e talvolta controversa– letteratura, cito soltanto Martín Ansón 2011.
	49	 Müller 2007, 99-100 (e note 93-94).



294

Gianluca Ameri

Marco, forse iranica e databile tra ix e xi secolo, non solo condivide con il Catino una lunga storia di 
fraintendimenti sulla reale natura del suo materiale (ancor viva nel 1727, quando Aubry de la Motra-
ye la divulga come «gemma turcica»)50. Essa riporta, sotto la base, una scritta a rilievo, che nel 1702 
Bernard de Montfaucon con l’aiuto di «Orientales quidam» per primo lesse come «Bar’allao» («da 
Allāh»)51. Se una interpretazione alternativa ha evocato la regione del Khorasan, oggi la lettura della 
scritta non è risolta univocamente52. Ritenuta per tradizione dono diplomatico del sultano turkmeno 
Uzun Hasan alla Repubblica nel 1472, la Coppa è in realtà riconoscibile già nell’inventario del tesoro 
marciano del 1325, e si è perciò ipotizzato che si tratti di un trofeo di crociata53; non escluderei che 
anche la memoria di una sua origine ultraterrena fosse ben più antica, tanto da suscitare la reazione 
di Iacopo da Varazze. Il segno di una competizione continua tra le due Repubbliche anche su questo 
fronte, del resto, è testimoniata a posteriori dal tentativo dei Veneziani di trafugare il Catino, ap-
parentemente nel 148854. Evidentemente il vaso «di smeraldo» dei Genovesi aveva vinto in fama e 
autorità, grazie al processo di sacralizzazione codificato nella Chronica di Iacopo da Varazze; sicché 
questa «gemma di Dio» permette ancora oggi di esplorare, tra fede e «racio», tra Cristianità e Islam, 
tra storia e fictio, tutte le frontiere dei mirabilia medievali. 

	50	 De la Motraye 1727, tavv. VI-VII.
	51	 De Montfaucon 1702, 52.
	52	 Vedi: Carboni 2010.
	53	 Shalem 1995.
	54	 Calcagno 2000, 27-34.



295

La gemma di Dio: il Sacro Catino di Genova tra «mirabilia» e «racio»

Bibliografia

Adamnanus, Adamnani de locis sanctis libri tres (cur. 
Ludwig Bieler), D. Meehan (ed.), Adamnan’s 
De locis sanctis, Dublin, Dublin Institute for Ad-
vanced Studies, 1958, 36-120 (Scriptores Latini 
Hiberniae, 3).

Airaldi, Gabriella, Blu come il mare. Guglielmo e la 
saga degli Embriaci, Genova, Frilli, 2006.

Ameri, Gianluca, «Il tesoro di San Lorenzo nel Medio-
evo», A. R. Calderoni Masetti & G. Wolf (cur.), 
La Cattedrale di San Lorenzo a Genova. I. Testi, 
Modena, Panini, 2012, 157-166.

Ameri, Gianluca, «Naturalia, mirabilia e acheropita. 
Il Sacro Catino del Duomo di Genova tra huma-
na arte e divina virtute nella Chronica civitatis Ia-
nuensis di Iacopo da Varazze», C. Di Fabio (cur.), 
Natura, artificio e meraviglioso nei testi figurativi 
e letterari dell’Europa medievale, Ariccia, Aracne 
Editrice, 2014, 11-58.

Bartolini, Cristina & Franco Boggero (cur.), Franco Al-
bini a Genova. Il Museo del Tesoro di San Lorenzo. 
Riflessioni e interventi di tutela, Genova, Sagep, 2015.

Belgrano, Luigi Tommaso & Amedeo Vigna, «Due 
opuscoli di Jacopo da Varagine trascritti dal socio 
p. Amedeo Vigna ed ora per la prima volta pubbli-
cati», Atti della Società Ligure di Storia Patria, 10
(1874), 455-491.

Belgrano, Luigi Tommaso (cur.), Annali Genovesi 
di Caffaro e de’ suoi continuatori dal MXCIX al 
MCCXCVIII, Genova, Tipografia del R. Istituto 
Sordo-Muti, 1890.

Berschin, Walter & Theodor Klüppel & Alfons Wei-
sser, Die Legende vom Reichenauer Kana-Krug. 
Die Lebensbeschreibung des Griechen Symeon, 
Sigmaringen, Thorbecke, 1992.

Book of Gifts and Rarities (cur. Ghāda al Hijjāwī al-
Qaddūmī), Cambridge, Harvard University Press, 
1996.

Borbone, Pier Giorgio, Storia di Mar Yahballaha e di 
Rabban Sauma. Un orientale in Occidente ai tempi 
di Marco Polo, Torino, Zamorani, 2000.

Calcagno, Daniele, Il mistero del «Sacro Catino», Ge-
nova, ECIG, 2000. 

Calcagno, Daniele, «Il Sacro Catino: impianto e svi-
luppo del “culto”», M. Macconi & M. Montesano 
(cur.), Il Santo Graal. Un mito senza tempo dal Me-
dioevo al cinema, Genova, De Ferrari, 2002, 31-45.

Calderoni Masetti, Anna Rosa, Intrecci mediterra-
nei. Pisa tra Maiorca e Bisanzio, Pisa, ETS, 2017.

Calderoni Masetti, Anna Rosa & Colette Dufour 
Bozzo & Gerhard Wolf (cur.), Mandylion. Intorno 

al Sacro Volto, da Bisanzio a Genova, Genova, Mu-
seo Diocesano, 2004.

Calderoni Masetti, Anna Rosa & Colette Dufour 
Bozzo & Gerhard Wolf (cur), Intorno al Sacro 
Volto. Genova, Bisanzio e il Mediterraneo (secoli 
xi-xiv), Venezia, Marsilio, 2007.

Capitanio, Antonella, «Un capolavoro di Franco Albi-
ni: il Museo del Tesoro nella Cattedrale di Geno-
va», A. R. Calderoni Masetti & G. Wolf (cur.), 
La Cattedrale di San Lorenzo a Genova. I. Testi, 
Modena, Panini, 2012, 167-169.

Carboni, Stefano, «Vetri preziosi. La circolazione del 
vetro di origine islamica in Italia», C. Schmidt Ar-
cangeli & G. Wolf (cur.), Islamic Artefacts in the 
Mediterranean World. Trade, Gift Exchange and 
Artistic Transfer, Venezia, Marsilio, 2010, 183-194.

Casagrande, Carla, «Iacopo da Varazze», M. Carava-
le (cur.), Dizionario Biografico degli Italiani, vol. 
62, Roma, Istituto dell’Enciclopedia italiana, 2004, 
92-102.

Contadini, Anna, The Pisa Griffin and the Mari-Cha 
Lion. Metalwork, Art, and Technology in the Medi-
eval Islamicate Mediterranean, Ospedaletti, Pacini 
Editore, 2018.

Cordez, Philippe, Trésor, mémoire, merveilles. Les 
objets des églises au Moyen Âge, Parigi, Éditions 
EHESS, 2016.

Da Santa Teresa, Gaetano, Il Catino di smeraldo orien-
tale gemma consagrata da N.S. Gesù Cristo nell’ul-
tima cena degli azimi, e custodita con religiosa pietà 
dalla Ser.ma Repub.ca di Genova, come glorioso trofeo 
riportato nella conquista di Terra Santa l’anno MCI, 
Genova, Giovanni Franchelli, 1726.

Da Santa Teresa, Gaetano, Sommario delle ragioni, 
scritture, dottrine e autori co’quali si prova autenti-
cata l’identità del Catino, Genova, Giovanni Fran-
chelli, 1727.

De Montfaucon, Bernard, Diarium Italicum, Parigi, 
apud Joannem Anisson, 1702. 

De la Motraye, Aubry, Voyages du Sr. A. de la Mo-
traye en Europe, Asie et Afrique, t. 1, La Haye, 
Johnson & Van Duren, 1727.

Di Fabio, Clario, «Genova, xii-xiii secolo. Arte in una 
città europea e mediterranea: percorsi e cesure», C. 
Di Fabio & P. Melli & L. Pessa, (cur.), Genova nel 
Medioevo. Una capitale del Mediterraneo al tempo 
degli Embriaci, Genova, Museo di Sant’Agostino, 
2016, 54-69. 

Di Fabio, Clario & Piera Melli & Loredana Pessa 
(cur.), Genova nel Medioevo. Una capitale del Me-



296

Gianluca Ameri

diterraneo al tempo degli Embriaci, Genova, Mu-
seo di Sant’Agostino, 2016.

Enrico Pisano, Liber Maiorichinus de gestis Pisano-
rum illustribus (cur. G. Scalia & A. Bartola & M. 
Guardo), Firenze, Sismel, 2017.

Fabbri, Francesca, «Romanzi cortesi e prosa didatti-
ca a Genova alla fine del Duecento fra interscambi, 
coesistenze e nuove prospettive», Studi di Storia 
dell’Arte, 23 (2012), 9-32. 

Fabbri, Francesca, «I manoscritti pisano-genovesi nel 
contesto della miniatura ligure: qualche osservazio-
ne», Francigena, 2 (2016), 219-248.

Gervasio di Tilbury, Otia imperialia. Libro III. Le 
meraviglie del mondo (cur. Fortunata Latella), 
Roma, Carocci, 2010.

Geyer, Paul (cur.), Itinera Hierosolymitana. Saeculi 
iiii-viii, Wien, Tempsky, 1898.

Guglielmo di Tiro, Chronica (cur. Robert B. C. 
Huygens), Turnhout, Brepols, 1986.

Hall, Martin, Phillips, Jonathan, Caffaro, Genoa and the 
Twelfth-Century Crusades, Londra, Routledge, 2013.

Handyside, Philip, The Old French of William of Tyre, 
Leiden, Brill, 2015.

Haug, Henrike, Annales Ianuenses. Orte und Medien 
des historischen Gedächtnisses im mittelalterlichen 
Genua, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2015.

Iacopo da Varazze, Cronaca della città di Genova 
dalle origini al 1297 (cura S. Bertini Guidetti), 
Genova, Ecig, 1995.

Kedar, Benjamin, «Mercanti genovesi in Alessandria 
d’Egitto negli anni Sessanta del secolo xi», G. Pi-
starino (cur.), Miscellanea di Studi storici, 2, Geno-
va, Bozzi, 1983, 21-29. 

Krueger, Ingeborg, «An Emerald of Glass. The Em-
erald of Charlemagne at Mittelzell, Reichenau», A. 
Hagedorn & A. Shalem (cur.), Facts and Artifacts. 
Art in the Islamic Word. Festschrift for Jens Kröger 
on his 65th Birthday, Leiden, Brill, 2007, 21-38.

Krueger, Ingeborg, «Zu einigen groβen Smaragden aus 
Glas», Journal of Glass Studies, 53 (2011), 103-127.

Lamm, Carl Johan, Mittelalterliche Gläser und 
Steischnittarbeiten aus dem nahen Osten, I, Berlin, 
Reimer Verlag, 1930.

Le Goff, Jacques, Il meraviglioso e il quotidiano 
nell’Occidente medievale, Bari, Laterza, 1983.

Le Goff, Jacques, «Meraviglioso», J. Le Goff & J.-C. 
Schmitt (cur.), Dizionario dell’Occidente medieva-
le, Torino, Einaudi, 2011, 705-720. 

Mariaux, Pierre Alain, «Objet de trésor et mémoire 
projective: le vase ‘de saint Martin’, onques faict 
par mains d’omme terrien», Le Moyen Âge, 114/1 
(2008), 37-53. 

Martín Ansón, Maria Luisa, «El ajuar litúrgico de 
las iglesias románicas: objetos para el culto», P. L. 
Huerta Huerta (cur.), Mobiliario y ajuar litúrgico 
en las iglesias románicas, Aguilar de Campoo, Fun-
dación Santa María la Real, 2011, 203-248.

Millin, Aubin-Louis, «Note sur le vas que l’on con-
servait à Gênes, sous le nom de “Sacro Catino”», 
Magasin Encyclopédique, I (1807), 137-150. 

Morello, Giovanni, «“Or fu sì fatta la sembianza vo-
stra?”. La Veronica di San Pietro: storia e immagi-
ne», G. Morello (cur.), La basilica di San Pietro. 
Fortuna e immagine, Roma, Gangemi, 2012, 39-80.

Müller, Rebecca, «Il “Sacro Catino”. Percezione e 
memoria nella Genova medievale», A. R. Calde-
roni Masetti & C. Dufour Bozzo & G. Wolf 
(cur.), Intorno al Sacro Volto. Genova, Bisanzio e 
il Mediterraneo (secoli xi-xiv), Venezia, Marsilio, 
2007, 93-104.

Müller, Rebecca, «Riflessioni sulla percezione di ma-
nufatti islamici nella Genova medievale», A. Naser 
Eslami (cur.), Genova, una capitale del Mediterraneo 
tra Bisanzio e il mondo islamico. Storia, arte e archi-
tettura, Milano, Bruno Mondadori, 2016, 107-123.

Müller, Rebecca, «Visual Culture and Artistic Exchan-
ge», C.E. Beneš (cur.), A Companion to Medieval 
Genoa, Leiden, Brill, 2018, 293-319.

Musarra, Antonio, In partibus Ultramaris. I Genove-
si, la crociata e la Terrasanta (secc. xii-xiii), Roma, 
Istituto Storico Italiano per il Medio Evo, 2017.

Polonio, Valeria, «L’arrivo delle ceneri del Precursore 
e il culto al Santo a Genova e nel Genovesato in età 
medievale», Quaderni franzoniani. Semestrale di 
bibliografia e cultura ligure, XIII/2 (2000), 35-65. 

Shalem, Avinoam, «New Evidence for the History of 
the Turquoise Glass Bowl in the Treasury of San 
Marco», Persica, 15 (1993-1995), 91-94. 

Shalem, Avinoam, Islam Christianized. Islamic Port-
able Objects in the Medieval Church Treasuries 
of the Latin West, Frankfurt am Main, Peter Lang, 
1998 (2nd rev. ed.).

Shalem, Avinoam, «Reliquien der Kreuzfahrerzeit. 
Verherung, Raub und Handel», Kotzur, Hans-Jür-
gen (cur.), Die Kreuzzüge. Kein Krieg ist heilig, 
Mainz, Bischöfliches Dom- und Diözesanmuseum, 
2004, 213-227.

Shalem, Avinoam, «Medieval Islamic Terms for Glass-
ware Imitating Vessels of Carved Precious Stones», 
Y. Köse (cur.), Şehrâyîn. Die Welt der Osmanen, die 
Osmanen in der Welt, Wiesbaden, Harrassowitz Ver-
lag, 2012, 25-34.

Stella, Giorgio, Annales Genuenses (cur. Giovanna 
Petti Balbi), Bologna, Zanichelli, 1975.


	III. Objectes / Objects / Objetos
	Gianluca Ameri


