
Comunicación y salud en América Latina: contribuciones al campo 
Comunicação e saúde em America Latina: contribuições ao campo 
 

332 

6.1. Epistemologias ciganas, interculturalidade e produção 
social dos sentidos: uma articulação decolonial no campo 
da comunicação & saúde.106 
 
 

Aluízio de Azevedo Silva Júnior  
Técnico em Comunicação Social 

Jornalista do Ministério da Saúde do Brasil  
Professor no Curso de Artes Visuais  

da Universidade Estadual de Mato Grosso (Unemat),  
aluizio.silva@saude.gov.br  

 
 

 Inesita Soares de Araujo 
Professora do Programa de Pós-Graduação  

em Informação, Comunicação e Saúde  
da Fundação Oswaldo Cruz (PPGICS/Fiocruz) 

 
 
 
Resumo. Esse texto informa alguns resultados de uma tese de doutorado que investigou os 
processos interculturais de comunicação e saúde, com enfoque na apropriação das políticas 
públicas de saúde para ciganos no Brasil e em Portugal. Evidenciamos os arranjos teórico-
epistemológicos que tomou por base uma multireferencialidade de saberes que envolveu a 
articulação de quatro matrizes: os estudos culturais, os estudos semiológicos, os estudos 
decoloniais e a filosofia (de vida) cigana, que foi tomada como um quarto modo de produzir 
conhecimento, conceitual e epistemologicamente tão válida quanto as correntes científicas. 
Destacamos os conceitos centrais de cada matriz e os  modos que os articulamos para a 
produção de um diálogo científico e inovador com as pessoas ciganas, reconhecendo que têm 
saberes acumulados, portando, devem ser levadas em consideração, especialmente no que diz 
respeito à análise e à reflexão sobre a saúde cigana. A “Filosofia Cigana” se sustenta em 
narrativas que povoam as memórias e histórias orais e se fazem presentes na estruturação de 
elementos culturais, simbólicos e comunicacionais, de grupos ciganos brasileiros e 
portugueses da etnia Kalon, que são postos em prática e ensinados de geração em geração. 
Elementos que ancoram seus modos de ver e viver a vida, formas de organização social e de 
estar no mundo, que subvertem e/ou resistem aos modos capitalistas de vida e sua ênfase no 
consumo e no descarte do ser humano, assumindo valores de solidariedade e amizade. Assim, 

                                            
106 Este artigo foi apresentado e publicado nos Anais do Grupo Temático 5 Comunicação e Saúde do XIV Congresso da 
Associação LatinoAmericana de Pesquisadores em Comunicação (ALAIC), San José-Costa Rica, 2018. 
 



Comunicación y salud en América Latina: contribuciones al campo 
Comunicação e saúde em America Latina: contribuições ao campo 
 

333 

descartamos a visão estereotipada da historiografia moderna de que seriam vagabundos, 
trambiqueiros, ou criminosos perigosos (ladrões, sequestradores, trapaceiros etc.). 
 
Palavras-chave: ciganos; interculturalidade; decolonialidade; comunicação e saúde. 
 
 
6.1.1 Os caminhos acadêmicos e o universo epistemológico e cultural cigano 
 
Há uma tentativa, não de um genocídio físico direto, mas de erradicação dos ciganos, da 
cultura e das tradições e do simples dizer, da liberdade de dizer, “eu sou cigano”, sem 
qualquer medo e sem que se tema alguma repreensão ou que isso nos retire alguma 
valorização da nossa vida. (Maria Gil, in Silva Júnior, 2018, p. 164) 
 
Enquanto ciganos, tivemos que aprender e saber o quanto nós somos resistentes! Então, isso é 
o lado mais positivo de toda condição de cigana: a consciência da nossa existência. Nós 
existimos sem um estatuto escrito e nós resistimos ao vosso sistema. (Maria Gil, in Silva 
Júnior, 2018, p. 350). 
 
Os dois discursos são da militante portuguesa Maria Gil, uma “mulher e cigana”, como ela 
mesma costuma dizer nos eventos em que participa. Utilizadas para subsidiar a escrita de uma 
tese de doutorado107 – de onde emerge esse texto –, as narrativas revelam dois lados de uma 
mesma moeda: a colonização e exclusão das comunidades ciganas nesses dois países e a 
resistência a essa investida. 
 
A relação entre Brasil e Portugal, ou seja, entre os povos que se confrontaram no espaço 
colonial brasileiro e/ou no espaço moderno português, desde o início do século XVI, produziu 
traumas históricos nos povos não-europeus, que sofreram todo tipo de violência física e 
simbólica. Portugal desenvolveu uma série de estratégias de colonização do poder, do ser e do 
saber, como o racismo, o machismo, a exploração de trabalhadores, a apropriação de terras, o 
escravismo, entre outras, mantendo nações não-europeias em situação de colonialidade 
(QUIJANO, 2005). 
 
Com a articulação da ciência, das artes, das mídias e das armas, construiu-se um mito de 
geopolítica colonial, travestida de modernidade e progresso, em que a Europa e o padrão 
capitalista-branco-europeu-hetero-cristão está no topo da evolução da história humana e todos 

                                            
107 “Produção Social de Sentidos em Processos Interculturais de Comunicação e Saúde: a apropriação das políticas públicas 
de saúde para ciganos no Brasil e em Portugal”. Tese defendida em 2018 no Programa de Pós-Graduação de Informação e 
Comunicação, Instituto de Comunicação e Informação em Saúde, Fundação Oswaldo Cruz., Rio de Janeiro, Brasil. 



Comunicación y salud en América Latina: contribuciones al campo 
Comunicação e saúde em America Latina: contribuições ao campo 
 

334 

as outras formas de relações entre os povos não-europeus e suas formas de organização social, 
cultura, maneiras de ser e viver, estão atrasadas, são primitivas, não-humanas, podendo ser 
dominadas ou excluídas. Uma realidade que não cessou com o fim do colonialismo histórico e 
perdura até os dias de hoje. Tal situação se aplica às pessoas e comunidades ciganas, que 
foram vítimas das mesmas estratégias de colonização utilizadas contra negros e indígenas.  
 
A opressão das comunidades ciganas - ou anticiganismo - é uma construção histórica. Desde 
quando os primeiros grupos ciganos chegaram em território europeu, por volta do ano mil, 
foram vítimas de inúmeras políticas persecutórias e excludentes. Em Portugal, a população 
romani se faz presente desde o fim do século XV, onde sofreram tentativas de genocídio ou 
assimilação, por meio de uma variedade de leis, penas e castigos, que iam desde a proibição 
de falar a língua, andar juntos, ler a sorte, até ao assassinato, prisão, castigos corporais, 
degredo colonial (nas galés), inclusive para o Brasil - aliás, a forma com que chegaram em 
terras tupiniquins (Moonen, 2011). 
 
Em solo brasileiro, durante ou pós o período do colonialismo histórico, as comunidades 
ciganas foram vítimas históricas das mesmas políticas persecutórias e colonialistas, sofrendo 
diversas formas de violência física como assassinatos, castigos, prisões etc. e violência 
simbólica, como processos de epistemicídio ou identidadecídeo (Santos, 2002), bem como 
estereotipação e racismo. Desta forma, atualmente, no Brasil ou em Portugal as pessoas 
romani encontram-se, em sua maioria, em situação de pobreza e desigualdade social 
(Moonen, 2011; Magano e Mendes, 2013), o que do ponto de vista da comunicação se efetiva 
por meio do silenciamento e da invisibilidade e do ponto de vista da saúde pública, se 
expressa pelo negligenciamento e iniquidades. 
 
Por outro lado, os grupos ciganos - uma infinidade de pequenas e médias comunidades 
pertencentes a três grandes grupos étnicos, os Rom, os Sinti e os Kalon, que juntos somam 
entre 12 a 15 milhões de pessoas, espalhadas por todos os continentes - mantiveram uma 
sofisticada filosofia de vida, que opera como uma epistemologia, com saberes e sistemas de 
organização e identificação/diferenciação socioculturais próprios, que lhes permitiram resistir 
(ao menos em parte) ao modo de vida ocidental capitalista. 
 
Essa “Filosofia Cigana” se sustenta em narrativas e discursos mitológicos que povoam as 
memórias e histórias orais e se fazem presentes na estruturação de elementos culturais, 
simbólicos e comunicacionais, de grupos ciganos brasileiros e portugueses da etnia Kalon, 
que são postos em prática e ensinados de geração em geração. Elementos que ancoram seus 
modos de ver e viver a vida, formas de organização social e de estar no mundo, que 



Comunicación y salud en América Latina: contribuciones al campo 
Comunicação e saúde em America Latina: contribuições ao campo 
 

335 

subvertem e/ou resistem aos modos capitalistas de vida e sua ênfase no consumo e no descarte 
do ser humano, assumindo valores de solidariedade e amizade (Silva Júnior, 2009). 
 
Nesta compreensão, descartamos a visão da historiografia moderna de que seriam 
vagabundos, trambiqueiros, ou criminosos perigosos (ladrões, sequestradores, trapaceiros 
etc.). E propomos um diálogo científico inovador com pessoas ciganas, reconhecendo que têm 
saberes acumulados, devendo ser levadas em consideração. O intuito foi viabilizar uma 
oportunidade para que elas mesmas contassem as suas versões sobre o tema e as 
problemáticas a que nos propusemos estudar e que estão vinculadas a alguns contextos 
históricos, como: a implantação das sociedades democráticas, a emergência dos Direitos 
Humanos após a II Guerra Mundial e o nascimento de um movimento político cigano 
organizado, que passou a pressionar por melhores condições de vida e cidadania. 
 
Tanto no Estado lusitano como no brasileiro, os movimentos ciganos começaram a se 
estruturar com o estabelecimento de suas Constituições Federais pós governos ditatoriais 
(1974 e 1988), que garantem direitos e princípios básicos a todos os cidadãos, independente 
de origens étnicas. Desde então, teve início um processo de implantação de políticas públicas 
de integração em vários setores como saúde, educação, trabalho, habitação, entre outros, 
abarcando diferentes grupos periféricos, incluindo as minorias étnicas ciganas. 
 
O Sistema Único de Saúde (SUS) no Brasil e o Sistema Nacional de Saúde (SNS) em 
Portugal são políticas públicas que abrangem as comunidades romani. Tomando por base 
princípios como a universalidade, a integralidade e a equidade, normatizam o atendimento à 
essas etnias, teoricamente reconhecendo suas especificidades culturais e tradições. Contudo, a 
relação intercultural entre as pessoas ciganas e os serviços de saúde é permeada por conflitos.  
Pelo menos por dois ângulos as pessoas ciganas enfrentam problemas graves de saúde 
pública. Por um lado, possuem modos diferentes de se colocar no mundo e práticas milenares 
sobre a saúde, o que lhes causa problemas com o racismo institucional, que ignora o princípio 
da equidade; por outro, são historicamente negligenciadas e em situação de desigualdade 
social e racial, privados dos direitos humanos básicos.  
 
Nos serviços públicos de saúde no Brasil registramos a inadequação da comunicação voltada 
para os cuidados de prevenção e promoção à saúde de populações negligenciadas, caso dos 
ciganos. Serviços e profissionais da saúde não levam em consideração, que nesse processo, 
entram em cena diferentes formas de saberes e cosmovisões de mundo distintas, que se 
cruzam no âmbito da saúde pública, quando a tradução, a mediação, a negociação e sobretudo 
a comunicação deveriam emergir como fatores fundamentais para que as políticas pudessem 
chegar ao conhecimento e serem devidamente apropriadas pelos grupos ciganos. 



Comunicación y salud en América Latina: contribuciones al campo 
Comunicação e saúde em America Latina: contribuições ao campo 
 

336 

Na pesquisa qualificamos essas constatações, aprofundando o olhar sobre a articulação, na 
prática dos serviços de saúde, das lógicas de negligenciamento e iniquidade em saúde aos 
estereótipos e racismo históricos contra as pessoas ciganas. Qual a possibilidade de garantir o 
acesso diferenciado com equidade, integralidade e participação em saúde que as políticas 
buscam assegurar? Qual o lugar da comunicação nesse cenário, um lugar que dificulta ou 
facilita esse processo? 
 
Articular um referencial capaz de fazer frente a essa problemática, que entrelaça múltiplas 
dimensões, requereu esforços interdisciplinares. Seguimos a orientação de Nestor Garcia 
Canclini (2004, p. 13), segundo o qual, para aplicarmos uma teoria da interculturalidade, é 
preciso trabalhar três processos políticos/modelos de existência: a) as desigualdades, 
vinculadas à sociologia, cujos teóricos costumam deter-se  a observar os movimentos que nos 
igualam e os que aumentam a disparidade; b) as diferenças, que têm sido tratadas pela 
antropologia, que se preocupa com o que tem nos homogeneizado; e c) a desconexão, um 
campo privilegiado dos comunicólogos, que tendem a pensar diferenças e desigualdades em 
termos de inclusão ou exclusão, ou conexão e desconexão.  
 
Partindo desse entendimento, propomos a articulação de quatro referenciais teóricos que 
possibilitassem uma visão crítica multidimensional sobre as políticas públicas de saúde para 
ciganos: 1) os estudos decoloniais, a partir da teoria das Linhas Abissais, de Santos, para 
analisar as desigualdades; 2) os Estudos Culturais Latino-Americanos, especialmente com 
Canclini e Bhabha, com foco nos conceitos de mediação, hibridação, identidade/diferença e 
interculturalidade, para pensar as questões das diferenças; 3) a Semiologia dos Discursos 
Sociais, principalmente com Bakhtin (1989, 2002), Araujo (2002) e Pinto (2002) para pensar 
a questão comunicacional e as teorias da conexão/desconexão, ou inclusão/exclusão.  
 
A quarta matriz componente dessa articulação teórica foi a da filosofia cigana. Ancoramos 
esse diálogo na proposta anticolonial, anticapitalista e antipatriarcal de Santos, que propõe um 
novo modo de produção do conhecimento, as Epistemologias do Sul, cujo cerne está na 
valorização, validação e diálogo com os conhecimentos e saberes de povos, grupos e 
comunidades excluídos pelos processos de colonialismo-capitalismo, mas que ainda assim, 
mantêm identidades de resistências e modos alternativos de vida a estes sistemas opressores. 
 
 
6.1.2 Uma articulação multirreferencial para a análise da saúde cigana 
 
Os estudos decoloniais auxiliaram na compreensão crítica de dinâmicas dos processos sociais 
e políticos em tempos de globalização neoliberal e “pós-colonialismo” – com as 



Comunicación y salud en América Latina: contribuciones al campo 
Comunicação e saúde em America Latina: contribuições ao campo 
 

337 

ambiguidades e contradições que os termos evocam. O pensamento pós-abissal de Santos 
fortaleceu a análise comunicacional em vários pontos, subsidiando nosso olhar sobre a 
desigualdade socioeconômica na crítica ao movimento de globalização e ao paradigma 
hegemônico da ciência moderna, que reforçam o colonialismo, o capitalismo e o patriarcado.  
 
Sua proposta nos forneceu categorias analítico-operacionais fundantes na discussão que 
desenvolvemos acerca das políticas de saúde: linhas abissais, Epistemologias do Sul, 
sociologia das ausências, sociologia das emergências, ecologia de saberes e de 
reconhecimentos. As considerações que Santos (2007 e 2016) tece acerca dos epistemicídios e 
identidadecídios enfrentados por grupos excluídos, como os Romani, dialogaram com os 
conceitos de silenciamento e de invisibilidade, ajudando a desvelar iniquidades presentes na 
saúde cigana.  
 
Efetivamos um diálogo Sul-Sul de duas faces: a) uma epistemológica, por meio da aplicação 
da ecologia de saberes, que culminou na construção de conhecimento compartilhado entre 
saberes científicos e saberes ciganos, no reconhecimento de que as pessoas romani  têm 
acumulado um conhecimento sobre o mundo, expresso pelos valores identitários e culturais, 
modos de ver e viver, ser e olhar; e b) tal arranjo nos abriu a oportunidade de intervenção na 
realidade para o estabelecimento de um intercâmbio intercultural e interpolítico, primeiro 
entre duas comunidades brasileiras e depois entre os movimentos ciganos brasileiro e 
português, auxiliando na compreensão mútua de contextos periféricos, perseguições e no 
histórico de resistência, lutas e demandas, que influenciam a saúde cigana. 
 
Da matriz dos Estudos Culturais (EC), nos apropriamos das teorias da mediação, por meio da 
matriz de mediações de Araujo (2002), do conceito de hibridismo, em Bhabha (1998) e das 
categorias de interculturalidade/hibridação com Canclini (2004). Esse feixe teórico-conceitual 
ancorou o nosso lugar teórico-político em favor das comunidades ciganas, que olha para as 
questões da diferença, mas sabe que ela é complexa, que precisa ser analisada desde uma 
perspectiva “inter” ou “entre”, considerando as categorias de identidade, de cultura, de 
diferença e de conflito, como questões ‘teórico-metodológicas e de cunho político, 
desvelando que a equidade e a igualdade racial são fundamentais para a cidadania. 
 
A matriz dos EC, nos trouxe a compreensão de que a comunicação tem de ser percebida como 
um produto simbólico, que se configura nas relações interculturais, zonas fronteiriças de 
contatos e disputas (Canclini, 2004), sendo permeada por múltiplos fontes de mediações como 
a cultura, a religião, a história e fatores como as motivações e os interesses, as relações 
pessoais e grupais, as competências, as nomeações e classificações, os dispositivos e práticas, 



Comunicación y salud en América Latina: contribuciones al campo 
Comunicação e saúde em America Latina: contribuições ao campo 
 

338 

as leis e normas (Araujo, 2002). Partir desta ótica nos permitiu compreender o caráter político 
das identidades ciganas e suas estratégias de resistências identitárias como saberes. 
 
Já a teoria da produção social dos sentidos, na perspectiva da Semiologia dos Discursos 
Sociais, nos ancorou na compreensão da comunicação como um processo multidimensional, 
multirreferenciado, multicêntrico e multilinear, que permeia um circuito produtivo operado 
por redes discursivas e pondo em circulação discursos concorrentes (Pinto, 2002). 
Especificamente, a análise da apropriação das políticas de saúde para ciganos teve ancoragem 
em um modelo teórico que se filia tanto à semiologia social, quanto aos EC: o modelo da 
Comunicação como Mercado Simbólico108. Constructo de Inesita Soares de Araujo (2002), o 
modelo foi desenvolvido sob a ótica da semiologia para promover "uma compreensão da 
dinâmica que rege a prática comunicativa no campo das políticas públicas" (Idem, 2002, p. 
248). 
 
Nessa concepção como um mercado simbólico (Araujo, 2002), a comunicação ocorre em três 
movimentos articulados: a produção, a circulação e o consumo (ou apropriação), de natureza 
sempre contextual, onde múltiplas vozes entram em disputas pelo poder simbólico, o poder de 
“fazer ver e fazer crer” (Bourdieu, 1998). Essa perspectiva possibilitou olhar o cenário da 
exclusão a partir das estratégias e táticas pelas quais as pessoas ciganas se movem no mercado 
simbólico da saúde cigana, buscando encontrar melhores “lugares de interlocução” (Araujo, 
2002).  
 
Por outro lado, possibilitou ancorar uma crítica às políticas públicas na área da saúde para os 
ciganos, entendendo que – enquanto manifestadas pela prática da comunicação social – elas 
só se concretizam, de fato, quando atendem de maneira adequada aos três ciclos do processo 
comunicativo, chegando a ser apropriadas pelas pessoas ciganas o que, normalmente, não 
ocorre, visto que este processo tem sido negligenciado  no campo da saúde pública e da 
comunicação. 
 
Nosso quarto modo de pensar as problemáticas e objetivos estabelecidos, que é conformado 
pelos modos de olhar e ver dos ciganos, é calcado na filosofia cigana, que apresenta outras 
formas de estar no mundo e viver a vida, diferentes do modelo ocidental (Silva Júnior, 2009). 
Esta não é a visão da ciência hegemônica, que submete tais vozes a estratégias de 
estereotipação ou estigmatização, emudecendo-as ou invisibilizando-as (Santos, 2002).  
 
                                            
108 O modelo do mercado simbólico reúne uma formulação teórica, uma representação gráfica e uma matriz de mediações, 
que foram convocados em distintos momentos da tese, na medida da necessidade de composição do diálogo com outros 
autores. 



Comunicación y salud en América Latina: contribuciones al campo 
Comunicação e saúde em America Latina: contribuições ao campo 
 

339 

De modo geral (e reconhecemos a existência de exceções), os sujeitos das pesquisas nas 
ciências sociais, especialmente os de grupos excluídos, são representados de acordo com as 
teorias que sustentam o discurso supostamente neutro e verdadeiro do pesquisador, 
propriedades e capacidades de auto representação que, por falta de teorias e conceitos, eles 
não teriam (Santos, 2017). Desqualificadas historicamente, tais vozes são admitidas – quando 
o são – desvinculadas da metodologia, apenas como ilustração dos pontos de vista defendidos. 
 
Todavia, partindo de um diálogo transdisciplinar, multirreferencial e intercultural para a 
produção de um interconhecimento pós-abissal, consideramos os nossos sujeitos como 
interlocutores, como as pessoas com mais experiência e mais aptas a falar sobre e analisar a 
saúde cigana, estando eles presentes em todos os momentos da pesquisa. Reconhecemos que 
possuem experiência acumulada, têm o que falar e devem ser ouvidos com prioridade e 
credibilidade, posto que vivem num universo cultural que possui uma filosofia de vida que 
gera um saber de resistência, uma matriz teórica, capaz de analisar e criticar assuntos que 
dizem respeito não apenas ao tema da saúde cigana, como ao universo da globalização 
neoliberal. 
 
As narrativas de nossos interlocutores estão ancoradas numa filosofia cigana, cunhada num 
rígido percurso, que têm anteparo nos conhecimentos tradicionais e são circulados e postos 
em prática no marco da oralidade, passados de geração em geração. Nessa construção, as 
narrativas na pesquisa dos nossos interlocutores ciganos, ganham reconhecimento, tornando-
se tão válidas quanto às análises conceituais de outros teóricos com quem dialogamos e 
aplicamos na pesquisa.  
  
 
6.1.3 A filosofia kalon e seu sistema de ação e organização sociocultural 
 
MARIA DIVINA (RONDONÓPOLIS/BR): A tradição cigana ela é sábia. Ela é sábia. Ela é 
sabida. Ela não tem muito estudo. Não tem muito estudo, mas eu tenho a sabedoria de Jesus 
na minha cabeça. Eu conheço tudo na minha vida. Ando por conhecimento de Jesus, porque 
eu tenho muita sabedoria que Deus me deu. Eu não leio sorte e nem baralho, mas tudo que 
pertencer de remédio de Kalon, de cigano, eu sei e linguagem e tradição (in Silva Júnior, 
2018, p. 346). 
 
Consideramos os contextos existenciais  como dos mais importantes para a compreensão da 
maneira como as pessoas ciganas se apropriam das políticas públicas de saúde. Na tese antes 
referida, a matriz cigana é apresentada no quarto capítulo, onde são evidenciados os principais 
contextos do universo cigano que influenciam na apropriação das políticas de saúde. 



Comunicación y salud en América Latina: contribuciones al campo 
Comunicação e saúde em America Latina: contribuições ao campo 
 

340 

Consideramos os contextos existenciais  como dos mais importantes para a compreensão da 
maneira como as pessoas ciganas se apropriam das políticas públicas de saúde. Portanto, 
vamos aqui privilegiar os contextos existenciais, apresentando aspectos culturais das 
comunidades ciganas kalon de Brasil e Portugal e sublinhando aspectos da filosofia kalon, do 
seu sistema de ação “Lage no Mui” e do seu sistema de organização social, que 
possibilitaram táticas de resistência e modos de superação dos racismos, estereótipos e 
preconceitos.  
 
Enquanto os saberes científicos se baseiam na escrita, os saberes romani mantêm sua 
fundamentação na oratura: são regidos por uma filosofia oral, repassada de geração em 
geração, na experiência e na vivência. Daí a dificuldade de os representar adequadamente, 
posto que sempre escapará uma nuance, um mistério, um algo a mais que não cabe na escrita. 
Segundo, porque durante os últimos 200 anos o paradigma da ciência moderna tem silenciado 
ou apagado outras formas de conhecimentos que não aqueles considerados válidos pela 
ciência hegemônica (Santos, 2002, 2017), sendo responsáveis pela produção ou reforço de um 
saber estereotipado que fundamentou discursos coloniais de racismo e políticas anticiganas. 
 
Ou seja, já existe um pré-conhecimento, ou melhor dizendo, um pré-conceito, estereotipado e 
racista sobre “os ciganos”. Na maioria dos estudos ciganológicos, há uma estrutura ou 
esquema parecidos, em que autores apresentam blocos de elementos simbólicos do que 
consideram ser a cultura ou a identidade romani e que funcionam como demarcadores que os 
tornam diferentes da cultura ou da identidade majoritária. Todavia, ao nos aproximarmos do 
universo, vemos que esses pacotes são recortados de uma comunidade, descontextualizados, 
rearranjados e apresentados como sendo válido para todas as etnias ciganas, como se fossem 
elementos homogêneos, além de caracterizar sua cultura como estanque e sem relações com o 
mundo externo a si, reforçando estereótipos sobre “ciganos”.  
 
Os demarcadores culturais romani só fazem sentido, entretanto, se estiverem situados na 
filosofia cigana e seus modos de compreensão do mundo. As culturas ciganas não podem ser 
descritas enquanto entidades abstratas, sem pensar que por traz delas existam filosofias, que 
fazem funcionar sistemas de ação e de organização social, que servem de parâmetro para as 
identidades culturais que se manifestam. 
 
Assim, consideramos que a produção social da kalonidade se estrutura como uma instância 
simbólica composta por três termos: a) uma filosofia de vida, a que denominamos de “olhar 
ampliado de mundo”, que contém e guarda as verdades últimas e basilares, que fundamentam 
os modos de olhar e ver a vida; b) um sistema de ação, que passamos a denominar de laje no 



Comunicación y salud en América Latina: contribuciones al campo 
Comunicação e saúde em America Latina: contribuições ao campo 
 

341 

mui109, que está ligado ao jeito de ser cigano; e um sistema de organização social, que 
chamamos de “viver em poesia”, este sim marcado por elementos e demarcadores culturais 
que, no conjunto, conformam múltiplas versões da cultura kalon; e c) essas múltiplas versões 
da cultura kalon, alimentadas pela filosofia de vida e o sistema de ação e organização social, 
estruturam diferentes identidades culturais ciganas, permitindo às pessoas desta etnia 
basearem seus sentimentos, comportamentos, gestos, ações, modos de ‘estar-no-mundo’, de 
ver, ser e viver. 
 
A filosofia kalon guarda as verdades últimas e “valores básicos”, estruturando modos de 
viver, ser, agir e se comportar e é posta em prática pelos sistemas de ação e de organização 
social, muitas vezes articulados com base na oposição ou contraposição aos valores da 
sociedade dominante capitalista. Compostos por uma diversidade de elementos quase infinita; 
em conjunto com as identidades culturais ciganas, contêm os demarcadores simbólicos e as 
formas de ser e ter.  
 
O sistema de ação é o responsável por fazer a ligação entre a filosofia kalon e o seu modo de 
ação e organização sociocultural; os dois são os responsáveis por fazer a ligação entre a 
filosofia e as identidades culturais que emergem na kalonidade. Esse conjunto conforma os 
modos de ser, ou o seu sistema de identificação e diferenciação, que estruturam as identidades 
culturais da kalonidade, que, estão mais próximas do diálogo e da hibridação com o mundo 
não cigano. 
 
Todo este complexo é dado discursivamente, isto é, narrativa e mitologicamente; mas 
também, nos modos de estar, de se portar, nos comportamentos, nos gestos e no estilo de vida. 
A filosofia cigana não é só teórica e retórica, contendo importantes componentes práticos. Se 
é kalon, em gesto e ato, tanto quanto em narrativas e modos de se posicionar.  
 
Na vivência kalon estes elementos estão entrelaçados e muitas vezes não são racionalizados 
desta forma pelas pessoas ciganas, mas introjectados no acúmulo de experiência da 
comunidade a que se pertence. Se os dividimos é para melhor compreensão da produção 
social da kalonidade e como essas lentes culturais e filosóficas nos ajudaram na análise da 
saúde cigana. Como toda sistematização ou modelo que se torna escrito, é fixo e pode não ser 
o mesmo daqui a um tempo. Aqui damos ênfase à filosofia e aos sistemas de ação e 
organização social. 
 
 

                                            
109 Laje no mui traduz-se pela expressão “vergonha na cara”. 



Comunicación y salud en América Latina: contribuciones al campo 
Comunicação e saúde em America Latina: contribuições ao campo 
 

342 

6.1.4 Olhar ampliado de mundo 
 
WANDERLEY: Eu nunca fui um homem rico financeiramente. Sempre fui o que sou hoje, 
não tenho dinheiro, mas sou feliz, porque o dinheiro e uma coisa boa, ajuda muito nós, mas na 
verdade, não é tudo, tem coisas que superam o dinheiro. A minha felicidade ela é dentro de 
mim, 24 horas e o dinheiro às vezes, resolve algumas coisinhas, mas a verdadeira felicidade é 
a pessoa ter paz de espírito. As outras coisas você não vê muita necessidade nelas (in Silva 
Júnior, 2018, p. 348). 
 
O olhar ampliado de mundo, se conforma pelo estoque histórico, cultural e mitológico 
(memória oral, mitos, narrativas, histórias exemplares), de conhecimentos sobre a vida e a 
existência, verdades que estruturam e configuram os modos de compreensão do mundo. A 
filosofia cigana é a “alma” da kalonidade, seus valores mais profundos, modos de olhar e ver. 
Núcleo central da kalonidade, ela se compõe ao menos quatro valores: 1) a cultura da paz; 2) 
a liberdade da alma; e 3) a amizade/lealdade (que interpreto como solidariedade); e 4) a 
valorização maior dos seres humanos em detrimento dos bens materiais e financeiros.  
 
A narrativa de Wanderley aponta que um dos principais valores da filosofia kalon é a paz de 
espírito, que só pode ser alcançada pela abrangência de dois movimentos: o respeito à vida e à 
liberdade acima dos bens materiais. Ambos são conquistados por meio de uma dimensão 
interior, a liberdade do ser, “de alma”; e outra exterior, a liberdade do viver e do agir perante 
os outros, à alteridade, mas dentro dos parâmetros éticos do respeito, da honra e da vergonha, 
que trazem “paz na vida”. 
 
Podemos observar esses elementos presentes em vários diálogos proferidos por distintos 
interlocutores ciganos no Brasil e em Portugal. Esta liberdade é conquistada pelas ações, 
gestos e palavras de respeito e de reconhecimento da vida e da própria liberdade como 
princípios fundamentais do/no/para o outro e para si mesmo. Não se trata da falsa liberdade 
que se expressa no mito romantizado do nomadismo cigano, mas que acaba por esconder que 
o nomadismo, não foi uma opção, mas uma imposição da sociedade majoritária. 
 
Num plano mais concreto, o olhar ampliado de mundo compreende ainda o sistema de ação 
da kalonidade, que é um meio termo entre o gesto e a ação, isto é, os modos de agir e se (com) 
portar, se estruturando a partir de três valores principais: a honra, o respeito e a vergonha, que 
atuam nas “leis ciganas” tradicionais. Se efetivam na composição e nas relações 
intrafamiliares e intragrupais e são eles que definem o grau de prestígio de uma pessoa na 
comunidade kalon e no universo cigano, no diálogo e convívio com as outras etnias ciganas e 
com o mundo não cigano. 



Comunicación y salud en América Latina: contribuciones al campo 
Comunicação e saúde em America Latina: contribuições ao campo 
 

343 

 
6.1.5 Viver em poesia 
 
Se configura como a organização social em si, que se expressa primeiramente pela alta 
valoração à configuração familiar alargada e o respeito máximo a configuração que ela, seus 
rituais e papéis colocam, com destaque para o respeito às mulheres, às crianças, aos idosos e 
aos mortos; passando pelos modos de viver o casamento e o namoro; na citação da 
importância da espiritualidade e da fé; no passado comum de sofrimento e de perseguição; até 
chegar no trabalho tradicional com os negócios e a gambira; na intensidade e paixão dos 
sentimentos da vida, com alegria e festividade, música e dança, arte e poesia.  
 
E se expressa também pela contraposição aos não-ciganos, como na mobilização do 
estereótipo reverso do ladrão ou bandido perigoso, ou na utilização da língua como uma 
estratégia de defesa. São esses elementos que configuram como demarcadores simbólicos em 
torno dos acontecimentos e fenômenos da vida. Eles se estruturam por um intrincado modo de 
ser, a kalonidade, que por sua vez se baseia numa postura ética, estética e epistemológica 
filosófica, que não apenas lhes permitiu resistir às perseguições históricas, como também 
sobreviver a todas as intempéries, mantendo vivos valores culturais, costumes e tradições. 
 
O viver em poesia dos kalon é composto de inúmeros elementos. São os modos de viver e 
estar-no-mundo e de gerir a vida, símbolos, mitos e rituais, que se configuram como 
(de)marcadores culturais, que estão mais aparentes e são mais flexíveis, sujeitos à mudança e 
às hibridações, pelo que também costumam ser mais heterogêneos. Esses demarcadores 
permitem a existência dos sistemas de diferenciação e identificação e são o corpo desta 
concepção filosófica e deste estilo de vida, mais maleáveis e maior mobilidade.  
 
Entram nessa categoria, por exemplo: a) uma organização sociocultural com base na família e 
o respeito a todos os papéis consanguíneos ou por aliança, costumes, tradições, rituais e 
mitologias, incluindo rituais mais marcantes da vida como o nascimento, o casamento e a 
morte; b) uma organização sociopolítica que se estrutura hierarquicamente pela idade, onde os 
mais velhos, os chamados tios e tias de honra, de respeito, de valor e de vergonha, são os 
responsáveis máximos pela aplicabilidade da filosofia e dos sistemas de ação e de 
organização social da kalonidade, das leis de aconselhamento e apaziguamento e do 
casamento; e c) a língua romanon chib como o principal identificador de outro kalon, como 
estratégia de defesa e diferenciador cultural dos não ciganos; que guarda resquícios das 
origens. 
 
 



Comunicación y salud en América Latina: contribuciones al campo 
Comunicação e saúde em America Latina: contribuições ao campo 
 

344 

6.1.6 Ultrapassando fronteiras na produção do interconhecimento  
 
A opção por esse caminho epistemológico e teórico híbrido, com a aplicação de quatro 
matrizes, nos possibilitou avanços epistemológicos e teóricos importantes na produção de um 
conhecimento emancipatório, dialógico e participativo. A produção de um conhecimento 
decolonial, que é ligado a um projeto de ação, ancorado nos Estudos de Cultura, com um 
olhar crítico semiológico e filosófico da cultura cigana. 
 
O diálogo com os EC e a Semiologia se deu na adoção da perspectiva da comunicação como 
um mercado simbólico. Essa abordagem nos proporcionou aportes como a matriz de 
mediações e o conceito de lugar de interlocução, que nos possibilitaram identificar as 
comunidades discursivas e seus contextos, mapeando por onde flui o poder no mercado 
simbólico da saúde cigana. 
 
Os estudos anticoloniais, representados pelo pensamento pós-abissal de Santos, que com a 
proposta das Epistemologias do Sul, nos permitiu compreender as exclusões e desigualdades 
sociais que atingem as comunidades ciganas no Brasil e em Portugal como resultados do 
colonialismo, do capitalismo e do heteropatriarcado. Ancorou nosso processo, ao reconhecer 
as pessoas e culturas ciganas como possuindo saberes próprios, ancorados na filosofia Kalon e 
produzidos na resistência a esses sistemas de opressão. 
 
Com as Epistemologias do Sul, identificamos e amplificamos outros discursos ou narrativas 
sobre o mundo que não aqueles privilegiados pela modernidade capitalista, potencializando 
suas lutas e resistências. Com o seu entrelaçamento à comunicação como mercado simbólico, 
pudemos perceber e ouvir as vozes ausentes ou silenciadas e as suas demandas reprimidas. E 
nos permitiram concluir que a pesquisa em comunicação e saúde pode ser um instrumento de 
luta contra a opressão e a dominação capitalista, colonialista e heteropatriarcal e por melhores 
lugares de interlocução e contextos de saúde e de vida, se executada em conjunto e apropriada 
pelas pessoas ciganas. 
 
Em termos de cultura cigana, pleiteamos que um dos principais ganhos tenha sido a maneira 
com que estruturamos os saberes tradicionais ciganos como uma filosofia de vida (Olhar 
Ampliado de Mundo), que guarda os valores mais básicos como a liberdade da alma e a paz 
de espírito. E se expressa por meio de um sistema de ação, o “Laje no Mui”, que orienta os 
gestos e ações dos kalon e outro de organização, a que denominamos de “Viver em poesia”, 
que se dá basicamente em torno das famílias extensas e comunidades ligadas por laços de 
parentesco, colocando em prática demarcadores simbólicos, para se diferenciar dos não 
ciganos.  



Comunicación y salud en América Latina: contribuciones al campo 
Comunicação e saúde em America Latina: contribuições ao campo 
 

345 

 
Essa filosofia constrói-se por oposição ou hibridação aos valores da sociedade ocidental, tanto 
quanto as identidades e as culturas ciganas são negociadas e disputadas, internamente, dentro 
dos movimentos políticos ciganos e externamente, na influência que os Estados brasileiro e 
português vêm colocando em prática junto às comunidades ciganas, nas relações coloniais 
históricas de opressão, por meio do diálogo com seus movimentos sociais, ou nas relações 
interculturais na saúde. 
 
Concluímos reconhecendo que a luta política pela conservação do universo cigano, é uma luta 
de resistência, uma estratégia das pessoas cigana para manter um estilo de vida em oposição 
ao modelo moderno de vida ocidental. A resistência contra a opressão do colonialismo e do 
capitalismo se dá por meio da manutenção das identidades culturais ciganas e seus valores 
filosóficos, costumes e tradições, que possuem outros modos de olhar a vida e de viver.  
 
A visão da filosofia kalon coloca o ser humano à frente do dinheiro e dos bens materiais, ao 
oposto do capitalismo, que não consegue ver o mundo noutra ótica que não a material e nos 
convoca para, a partir do mundo acadêmico e do campo comunicacional, colaborar para 
entender e fazer ver suas possibilidades de negociação com o universo não cigano, na busca 
por reconhecimento, ao modo de Boaventura Souza Santos, do seu direito à igualdade, 
quando a diferença os inferioriza e os estigmatiza; e do direito à diferença quando a igualdade 
os descaracteriza. Na saúde, isso se traduz por igualdade no direito de acesso aos serviços e 
assistência, porém com respeito às suas diferenças culturais e as condições sociais, 
econômicas e políticas que determinam a saúde cigana. 
 
 
REFERÊNCIAS 
 
Araujo, I. S. (2002). Mercado Simbólico: interlocução, luta, poder - um modelo de 
comunicação para políticas públicas. Tese (Doutorado). Escola de Comunicação, 
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro. 
 
Araujo, I. S. e Cardoso, J. M. (2007). Comunicação e saúde. Rio de Janeiro: Ed. Fiocruz.. 
 
Bakhtin, M. (2002). Marxismo e Filosofia da Linguagem. São Paulo: Ed. Hucitec. 
 
Bakhtin, M. (1981). Problemas da poética de Dostoiévski. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária. 
 



Comunicación y salud en América Latina: contribuciones al campo 
Comunicação e saúde em America Latina: contribuições ao campo 
 

346 

Bastos, J. G. P. (2012). Portugueses Ciganos e Ciganofobia em Portugal. Lisboa: Edições 
Colibri. 
 
Bhabha, Homi K (1998). O Local da Cultura. Belo Horizonte: Editora da UFMG. 
 
Bourdieu, P. (1989). O Poder Simbólico. Rio de Janeiro: Editora Bertrand do Brasil. 
 
Canclini, N. G. (2004). Diferentes, Desiguales y Desconectados: Mapas de la 
Interculturalidad. Barcelona: Editorial Gedisa, S.A.  
 
Magano, O. e MENDES, M. M. (2013). Ciganos Portugueses: olhares cruzados e 
interdisciplinares em torno de políticas sociais e projectos de intervenção social e cultural. 
Centro de Estudos das Migrações e das Relações Interculturais/CEMRI - Universidade Aberta 
(UAb). Lisboa: Latex Editor. 
 
Moonen, F. (2011) Anticiganismo: Os ciganos na Europa e no Brasil. Recife: PE. 
http://www.dhnet.org.br/direitos/sos/ciganos/a_pdf/1_fmanticiganismo 2011.pdf 
 
Pinto, M. J. (2002). Comunicação e Discurso: Introdução à Análise de Discursos. São Paulo: 
Hacker Editores.  
 
Quijano, A. (2005). Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: Lander, E. 
(Org). A Colonialidade do saber, eurocentrismo e Ciências Sociais: perspectivas 
Latinoamericanas, 117-142. Buenos Aires: Clacso. 
 
Santos, B. S. (2017). Más alla de la imaginación política y de la teoría crítica eurocéntricas. 
Revista Crítica de Ciências Sociais, 114, 75-116,. 
 
Santos, B. S. (2016). Para uma nova visão da Europa aprender com o Sul. Sociologias, ano 
18, nº 43, set/dez, 24-56. 
 
SantoS, B. S. (2002). Para um novo senso comum: a ciência, o direito e a política na transição 
paradigmática. 4a. São Paulo: Ed. Cortez.  
 
Silva, A de A. (2018). Produção Social de Sentidos em Processos Interculturais de 
Comunicação e Saúde: a apropriação das políticas públicas de saúde para ciganos no Brasil e 
em Portugal. Doutorado – Programa de Pós-Graduação em Informação e Comunicação em 



Comunicación y salud en América Latina: contribuciones al campo 
Comunicação e saúde em America Latina: contribuições ao campo 
 

347 

Saúde. Instituto de Comunicação e Informação Científica e Tecnológica em Saúde, Fundação 
Oswaldo Cruz- 
 
Silva, A. (2009). A liberdade na aprendizagem ambiental cigana dos mitos e ritos Kalon”, 
2009, 267p. Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação e Educação, Universidade 
Federal de Mato Grosso, Cuiabá-MT. 
 
Sousa, C. J. S. (2013). Os Maias: Retrato Sociológico de uma família cigana portuguesa 
(1827-1957). Lisboa: Ed. Mundos Sociais. 
 
 


