
361

TRADUCCIONES DEL CORÁN Y 
CATECISMOS POLÉMICOS EN TIEMPOS 

DEL MAESTRO JUAN DE ÁVILA*

José Martínez Gázquez 
Cándida Ferrero Hernández

Universidad Autónoma de Barcelona

Introducción 
Los contactos entre cristianos y musulmanes a lo largo de la Edad Media se pro-
dujeron en ámbitos diversos como el estudio y traducción de las ciencias árabes, 
en las que podían descubrir nuevos conocimientos para remediar su ignorancia al 
igual que de los textos religiosos islámicos desconocidos por los cristianos, que 
sirvieron directamente para la redacción de tratados de controversia y refutación 
del islam y otras obras de defensa de la fe cristiana. Para llegar a disponer de ellos 
en el mundo cristiano en ambos aspectos se produjo un gran movimiento de inte-
rés por encontrar los textos, las personas y medios oportunos para su traducción 
al latín y su asimilación en la cultura cristiana. Las características de tierra de 
contacto entre ambas sociedades musulmana y cristiana de la Península ibérica 
permitieron los contactos necesarios para este gran intercambio. Las traducciones 

*	 El presente trabajo se ha elaborado en el marco de los proyectos: PGC2018-093472-B-C31 y 
2017 SGR 1787, IP Cándida Ferrero Hernández.



José Martínez Gázquez–Cándida Ferrero Hernández

362

científicas se iniciaron ya a finales del siglo X y a partir del siglo XII los mismos 
traductores de textos científicos recibieron el encargo por parte de las autoridades 
cristianas de traducir los textos religiosos para permitir el conocimiento y refuta-
ción del islam.

Este proceso, determinará además la producción de una serie de “catecismos”, 
encaminados a la instrucción de religiosos cristianos que habrían de encargarse 
de la predicación a los moriscos granatenses, tras la toma de Granada en 1492, 
proceso en el que instrucción y polémica irán de la mano y que, como decimos, 
tiene como punto de partida el trabajo previo de la producción y difusión de las 
traducciones latinas del Corán. En efecto, un proceso va estrechamente ligado al 
otro, en tanto que se observa el interés que se desarrolla y se expande desde el s. 
XII al XVI en relación al intento de comprehensión y refutación del libro sagrado 
del islam como un proceso intelectual que en el marco ibérico adopta un decurso 
propio, en tanto que la frontera entre cristianismo e islam se destaca de forma 
precisa durante un largo período que no finaliza hasta la expulsión de los moriscos 
en los albores del s. XVII. Aunque, en cierta historiografía, se pretende minimizar 
el proceso intelectual y la propaganda desplegada para erradicar los restos de una 
forma de vida y de construcción intelectual y religiosa divergente a la ortodoxia 
cristiana; sin embargo, han de considerarse aspectos fundamentales para situar 
correctamente el plan y desarrollo de las misiones que se emprendieron a tal fin. 

Los procesos de traducción del Corán: los traductores 

Robert de Ketton

El Abad de Cluny en su viaje a la Península en 1142 encarga a Robert de Ketton, 
que traducía textos de astronomía y matemáticas para el obispo Michel de Tarazo-
na1, la primera traducción latina del Corán. Su interés por la traducción del Corán 
y los textos de la religión islámica, desconocido hasta ese momento, introdujo un 
nuevo factor de gran trascendencia en el proceso de percepción del islam y cuya 
finalidad inicial, según expresa Pedro el Venerable era llevar a cabo la refutación 

1	 Pedro el Venerable deja constancia de estos hechos en diversas ocasiones. En su Epistola ad 
Bernardum Clareuallis para enviarle un ejemplar de la nueva traducción, y en el amplio prólogo 
de su Liber contra sectam siue haeresim Saracenorum. Cfr. James KRITZECK, Peter the Ven-
erable and Islam. Princeton, New Jersey, 1964, apéndices 3 y 6 respectivamente.



TRADUCCIONES DEL CORÁN Y CATECISMOS POLÉMICOS

363

teológica del islam sobre nuevas bases de conocimiento directo de sus doctrinas 
para la redacción de tratados de controversia y refutación del islam y otras obras 
de defensa de la fe cristiana. Con esta intención Pedro el Venerable aprovechó 
la primera traducción latina del Corán para redacción de la primera refutación 
del islam llevada a cabo en el mundo cristiano en su tratado Contra sectam siue 
haeresiam Sarracenorum. 

El Corán latino y un corpus de textos islámicos traducidos por Robert de Ke-
tton y otros traductores reunidos por Pedro el Venerable junto a Pedro de Poiters, 
su secretario, constituyen el Corpus Islamolatinum que se convirtió en el primer 
conjunto de textos al alcance de los cristianos para un conocimiento directo del 
islam, cosa que no había ocurrido antes en la cristiandad (MARTÍNEZ; PETUS, 
2008: 230-246; 2005: 11-27).

Es interesante señalar que uno de los colofones que aparecen en los manus-
critos de la primera traducción del Corán subraya un acontecimiento importante 
para los cristianos en ese año, la conquista de Coria por Alfonso VII, coronado 
emperador de Castilla y León:

Hunc librum fecit dominus Petrus Cluniacensis Abbas transferri de arabico 
in latinum a Petro magistro Toletano iuuante Petro monacho scriptore, cum esset 
idem dominus ac uenerabilis abbas in Hispaniis constitutus cum glorioso impera-
tore Adefonse eo anno quo idem gloriosus imperator Choriam ciuitatem cepit et 
Sarracenos inde figauit.

[El abad Pedro de Cluny hizo traducir este libro del árabe al latín al maes-
tro Pedro de Toledo, con la asistencia del monje escriba Pedro, cuando estaba 
el mismo señor y venerable abad destacado en Hispania con el glorioso empe-
rador Alfonso en el año que este mismo glorioso emperador cautivó la ciudad 
de Coria e hizo huir de allí a los Sarracenos] [sc. 1143].

Los detalles de la conquista y entrega al emperador de la ciudad de Coria, ciu-
dad mencionada como referencia en el colofón de la traducción del Corán, se 
nos narra en la Crónica Adefonsi Imperatoris2, de autor anónimo, probablemente 
contemporáneo de los hechos acaecidos: 

2	 Citamos los textos por la Chronica Adefonsi Imperatoris por la ed. de Antonio MAYA SÁN-
CHEZ, en Chronica Hispana saeculi XII, vol. LXXI Corpus Christianorum. Continuatio me-
dievalis, edd. E. Falque-J. Gil-A. Maya, Turnholt 1990, y por la ed. de Maurilio PÉREZ GON-
ZÁLEZ, Crónica del Emperador Alfonso VII. Introducción, traducción, notas e índices. León, 
1997. Véase una valoración detallada en Daniel Baloup, “Reconquête et croisade dans la Chro-



364

Chron. Adef. Imper. II 36: Postquam autem reddita est ciuitas imperatori, 
mundata est ab inmumditia barbarice gentis et a contaminatione Mahometis 
et, destructa omni spurcitia paganorum ciuitatis illius et templi sui, dedicaue-
runt ecclesiam in honore sancte Marie semper uirginis et omnium sanctorum 
et ordinauerunt ibi episcopum uirum religiosum nomine Nauarronem, sicuti 
antiquitus fuerat sedes episcopalis tempore Ildefonsi archiepiscopi et Reca-
redi regis, quando tota illa terra Christianorum erat a Mediterraneo usque ad 
mare Oceanum. Capta est autem ciuitas Cauria in era CLXXX [I] post mille-
simam et in mense iunio.

[Después de que le fue devuelta la ciudad al emperador, se hizo limpieza 
de la inmundicia de gente bárbara y de la contaminación de Mahoma, y, una 
vez destruida de aquella ciudad y de su templo [sc. mezquita] toda la por-
quería de los paganos, consagraron la iglesia en honor de santa María siempre 
Virgen y de todos los santos, y ordenaron allí a un obispo, un hombre religioso 
llamado Navarrón, igual que antiguamente había sido sede episcopal en tiem-
pos del arzobispo Alfonso y del rey Recaredo, cuando toda aquella tierra era 
propiedad de los cristianos desde el Mediterráneo hasta el mar Océano. Fue 
tomada, pues, la ciudad de Coria en la era 1181 [sc. año 1143] en el mes de 
junio].

El relato de la conquista de Coria subraya que se ha limpiado la ciudad de la in-
mundicia y de la contaminación de Mahoma y su doctrina y se han destruido sus 
mezquitas.

Del Emperador Alfonso mismo apenas seis años antes en una campaña de 
hostigamiento de las tropas del emperador Alfonso por tierras de Jaén se subraya: 

Chron. Adef. Imper. II 26: Et multe cohortes predatorie ambulauerunt per 
dies multos a longe et predauerunt totam terram de Iaen et Baeçe et Ubete et 
Anduger et multarum aliarum ciuitatum et miserunt ignem in omnibus uil-
lis, quascunque inueniebant, et synagogas eorum destruxerunt et libros legis 
Mahometi combuserunt igne. Omnes uiri doctores legis, quicunque inuenti 
sunt, gladio trucidati sunt. Voneas et oliueta et ficulneas et omnes arbores fe-
cerunt incidi et omnis locus, quemcunque pedes eorum calcauerunt, uastatus 
remansit.

[Muchos ejércitos saqueadores recorrieron una gran extensión durante 
muchos días, y saquearon toda la tierra de Jaén, Baeza, Úbeda, Andújar y 

nica Adefonsi imperatoris (ca. 1150)”, Cahiers de linguistique et de civilisation hispaniques 
médiévales, 25, 2002, pp. 453-480. 

José Martínez Gázquez–Cándida Ferrero Hernández



365

de muchas otras ciudades, dieron fuego a todas las villas que encontraban, 
destruyeron las sinagogas [sc. mezquitas] de aquéllos y pegaron fuego a los 
libros de la ley de Mahoma. Todos los hombres entendidos en la ley, cuales-
quiera que hallaron, fueron descuartizados a espada; hicieron cortar las viñas, 
los olivos, las higueras y todos los árboles, y todo lugar que hollaron sus pies 
quedó devastado].

Podemos subrayar la coincidencia en ambos casos en todo lo sustancial, que se 
resume en que “todo lugar que hollaron sus pies quedó devastado”, añadiendo que 
se echó al fuego la Lex Mahometi y se dio muerte a los sabios de la ley coránica 
allí donde se les encontró.

La mayoría de los 24 manuscritos que transmiten el texto de la primera tra-
ducción latina del Corán presentan una gran abundancia de glosas escritas en 
sus márgenes por los lectores cristianos que reflejaron en ellas sus comentarios y 
reacciones ante las afirmaciones que se contienen en él, principalmente respecto 
a las muchas referencias y consideraciones que provienen de la Biblia y otras 
muchas que atañen a la doctrina cristiana. Buena parte de estos glosadores son 
anónimos. Sin embargo, algunos de los conjuntos de estas glosas fueron escritos 
por personajes importantes que se han podido identificar. 

En el ms. 1162 de la Biblioteca del Arsenal, Paris BnF, del siglo XII, el más 
antiguo que se conserva cercano al original, encontramos un gran conjunto de 
glosas que fueron escritas muy probablemente por Pedro de Poitiers, secretario 
de Pedro el Venerable (MARTÍNEZ, 2015: 91-120), que lo había puesto de ase-
sor del grupo de traductores para asegurar su conexión y la calidad y el buen fin 
del proyecto, según explica en la carta a Bernardo de Clairvaux, al enviarle un 
ejemplar de la traducción pidiéndole que hiciese él la refutación del islam, que 
finalmente realizó el propio Abad con la ayuda de estas glosas de su secretario a 
los puntos más importantes para ayudar:

Mitto vobis, carissime, novam translationem nostram, contra pessimam 
nequam Mahumet haeresim disputantem, quae dum nuper in Hispaniis mora-
rer, meo studio de Arabica versa est in Latinam. Feci autem eam transferri a 
perit utriusque linguae viro, magistro Petro Toletano. Sed quia lingua Latina 
non adeo ei familiaris vel nota erat ut Arabica, dedi ei coadiutorem doctum vi-
rum, dilectum filium et fratrem Petrum, notarium nostrum, reverentiae vestrae 
ut aestimo bene cognitum.

TRADUCCIONES DEL CORÁN Y CATECISMOS POLÉMICOS



366

[Os envío, carísimo, nuestra nueva traducción, que debate contra la 
pésima herejía del inicuo Mahoma, que mientras permanecía poca ha en 
las Hispanias, con mi empeño hice traducir del árabe al latín. Procuré, 
pues, que la tradujese un hombre entendido en ambas lenguas, el maestro 
Pedro de Toledo. Pero ya que la lengua latina no le era tan familiar o 
conocida como la árabe, le di como ayuda a un docto varón, mi hijo muy 
amado y hermano Pedro, mi secretario, según creo bien conocido por vue-
stra reverencia]. 

Un nuevo e importante conjunto de glosas a esta primera traducción del Corán fue 
escrito por el cardenal Nicolás de Cusa, quién en dos ocasiones distintas leyendo 
el Corán escribió sus comentarios. Los primeros para la redacción de su tratado 
De pace fidei con ocasión de la caída de Constantinopla en 1453, defendiendo una 
relación pacífica con los musulmanes en el ms. 108 de la Biblioteca del Hospital 
de Kues. Los segundos en el ms. Vaticanus Latinus 4071 de la Biblioteca Apostó-
lica Vaticana. Fueron escritas estas glosas en el año 1462 según el annus praesens 
señalado en una de las glosas del gran conjunto que presenta el manuscrito y que 
hemos identificado fehacientemente como pertenecientes al Cardenal Nicolás de 
Cusa (MARTÍNEZ, 2016: 473-491), Camarlengo del Sacro Colegio Cardenalicio 
y Gobernador de Roma al servicio de Pío II en esos años. Esas glosas le sirvieron 
al Cusano para la redacción de la Cribratio Alcorani, una nueva refutación del 
Corán para ayudar al propio Pío II, su amigo y protector, en la redacción de la 
Carta al Sultán Mehmed II. Aunque otros traductores realizaron a lo largo de la 
Edad Media nuevas traducciones latinas del Corán -como la de Marcos de Toledo, 
Juan de Segovia (MARTÍNEZ, 2003: 1-22), o Guillermo Raimundo de Monca-
da- poniendo de relieve las deficiencias que ofrecía, a su parecer, la traducción de 
Robert de Ketton, la primera traducción siguió siendo la traducción de referencia 
para los estudiosos cristianos para refutar el islam al modo que había actuado el 
Abad de Cluny3. Su difusión en la Edad Moderna se vio incrementada por la 
editio princeps realizada por Theodor Bibliander en Basilea 1543. 

3	 “La trascendencia de la primera traducción latina del Corán (Robert de Keton, 1142)”, Collatio 
7 (2002), 21-28, [http://www.hottopos.com/collat7/oscar.htm].

José Martínez Gázquez–Cándida Ferrero Hernández



367

Marcos de Toledo

La segunda traducción latina del Corán la realizó Marcos de Toledo en 1210 por 
encargo de Rodrigo Jiménez de Rada, arzobispo de Toledo, como un arma más 
del campo cristiano dentro del plan general de preparación para la Campaña mi-
litar que culmina en la Batalla de las Navas de Tolosa, al norte de la provincia de 
Jaén. junto a Despeñaperros. 

Prol. Marci Toletani in Alcor.: operam dedit et sollicitudinem, ut liber in 
quo sacrilega continebantur instituta et enormia precepta translatus in noti-
ciam ueniret ortodoxorum, ut quos ei non licebat armis impugnare corporali-
bus saltem enormibus institutis obuiando confunderet.

[Puse mi esfuerzo y preocupación en que el libro traducido en el que se en-
cuentran instituidos sus sacrilegios y sus grandes preceptos llegue a los oídos 
de los ortodoxos, de forma que a los que no se les permite luchar con armas 
corporales, al menos, no se les confunda enfrentándose a aquellos despropor-
cionados preceptos]4.

El prólogo de Marcos de Toledo para esta nueva traducción subraya la motivación 
indicada y evidencia una motivación agresiva y beligerante. Marcos se encuadra 
en el marco general de la preparación de la guerra y las indicaciones de arzobis-
po. La intención declarada es la de traducir de forma que llegue a conocimiento 
de todos los cristianos para que aquellos a los que no les era posible empuñar las 
armas corporales, al menos, se disuadiesen dejando de lado los preceptos impíos.

Marcos de Toledo realizó también la traducción de un segundo libro: la pro-
fesión de fe de Ibn-Tûmart, Tractatus Habentometi de unione Dei (ALVERNY, 
1951, reimpr. 1994), líder del movimiento musulmán almohade, que habían entra-
do recientemente en competencia por el poder con los musulmanes de al-Andalus, 
para que «del examen de ambos libros los fieles de Cristo encuentren argumentos 
más numerosos para ir en contra de los sarracenos”. Y concluye: “He traducido 
este libro de Ibn Tumart, [...] a fin de revelar a los católicos que examinaren estas 
dos obras que queda abierta la vía para impugnar los secretos de los moros».

4	 Alchoranus Latinus, quem transtulit Marcus canonicus Toletanus. Estudio y edición crítica. 
Nueva Roma. 44. CSIC. Madrid 2016.

TRADUCCIONES DEL CORÁN Y CATECISMOS POLÉMICOS



368

Prol. in Habentometi transl.: Transtuli siquidem librum Habentometi post 
librum Mofometi (sic), ut ex utriusque inspectione fideles in Sarracenos inue-
hendi exercitamenta sumant ampliora. ... ... libellum Habentometi de arabica 
lingua in latinum transtuli sermonem; in catholica uiris utrumque librum ins-
picientibus Maurorum secreta uia patet impugnandi.

Ricoldo da Monte di Croce usó esta traducción para glosar el Corán árabe en el 
manuscrito 384 de París, BnF (GAZQUEZ; DEROCHE, 2010: 1024-1042), y 
junto con el tratado anónimo, Contrarietas Alfolica, le sirvieron para la redacción 
de su obra Contra Legem Sarranenorum (BURMAN, 2007: 93-109; (2011): 601-
608, cuya traducción castellana en Sevilla (1501) sería un ejemplo de catecismo 
encaminado para la predicación y conversión de los moriscos, como se verá más 
adelante. 

Juan de Segovia 

Juan de Segovia, cardenal español participante en el Concilio de Basilea (1431) 
junto con Nicolás de Cusa y Enea Silvio Picolomini, más tarde Pio II, con los 
que compartió interés por la lectura del Corán y las relaciones con los turcos, 
especialmente tras la caída de Constantinopla en 1453, ante las deficiencias que 
encuentra en la traducción de Robert de Ketton, decide realizar una nueva traduc-
ción del Corán, la tercera, para ayudar a establecer una relación de paz con los 
musulmanes.

Con este fin escribió un opúsculo, al que puso por título De mittendo gladio 
Diuini Spiritus in corda Saracenorum. En él presenta su método para las relacio-
nes de los cristianos con los pueblos que profesan el islam, en el que la fe cristiana 
prevalecería a través de un diálogo razonable y pacífico. Para este fin, retirado al 
Priorato de Aitón en la Saboya de 1453 a 1458, fecha de su muerte, decidió rea-
lizar una edición trilingüe, árabe, latina y castellana que finalizó en 1456. De ella 
se conserva solamente el prólogo en el que explica las vicisitudes por las que atra-
vesó y los criterios tenidos en cuenta en su trabajo en el que le ayudó Iça Guidelli, 
Mufti de Segovia, quien trabajó a su lado por espacio de cuatro meses dejando 
finalizados en 1456 los trabajos de la traducción trilingüe y otras obras menores. 
Juan de Segovia quería realizar una versión enteramente fiel al texto árabe, tanto 

José Martínez Gázquez–Cándida Ferrero Hernández



369

en su contenido doctrinal como en las formas de expresión, que quiere que sean 
enteramente fieles al texto árabe, para lo que no duda incluso en forzar la lengua 
latina.

Guillermo Raimundo de Moncada (Flavius Mithridates) 

Guillermo Raimundo de Moncada, oriundo de Sicilia, era un judío converso, 
gran conocedor de la Cabala, su trabajo se centró en su traducción latina 
desde el hebreo para ponerla a disposición de los prohombres de su tiempo, 
especialmente para Giovanni Pico della Mirandola a cuyo servicio estuvo al-
gún tiempo (CAMPANINI, 2002: 91-92). Para el duque de Urbino, Federico 
de Montefeltro, realizó varios trabajos presentes en el ms. Vat. Vrb. Lat. 1384, 
en el que encontramos tres obras, cuyo índice inicial presenta diciendo conti-
netur Ali De imaginibus, Alcohorami (sic) Mahometi et Defectus solis et lune. 

En la dedicatoria de su Alchoranus indica que realizará una nueva traducción, 
el Alcoranus latinus, y que su magnitud no le ha asustado a la hora de emprender 
tan gran trabajo, que se dispuso además en cinco lenguas5:

Petitisti a me, Illustrissime Princeps, ut Alcoranum Mahometi de Arabi-
co in Latinum sermonem traducerem, magnitudo haec non deterrebit, Quod 
petiisti igitur de Arabico in Latinum sermonem uerti, deinde in Hebraicum et 
postea in Caldeum et Syrum. 

Et sicut magnitudo Biblie Hieronymum nostrum non deterruit, nec Aristo-
thelem in philosophia amplitudo Platonis, nec solum ab optimis studiis excel-
lentes uiri deterriti sunt, ita me iuuante Deo Alchorani huius a Maumetho Arabe 
editi quod in triginta Gem, id est, partes, et in sexaginta Hisbi, id est, distinctiones, 
nec non in centum quatuordecim surath, id est, tractatus, diuiditur.

No tenemos suficiente información para dilucidar la razón de la traducción ni la 
finalidad que se había propuesto G. R de Moncada y queda también como una in-
cógnita la causa por la que en la carta dedicatoria ofrece una traducción del Corán, 

5	 H. BOBZIN presentó una comunicación “Guglielmo Raimondo Moncada e la sua traduzione 
della sura 21 (“dei profeti”) en el Congreso “Caltabellotta città natale di Guglielmo Raimondo 
Moncada Nel contesto dell’ebraismo di Sicilia”, Palermo 23-24 de octubre, 2004.

TRADUCCIONES DEL CORÁN Y CATECISMOS POLÉMICOS



370

que da a entender que sea una traducción completa, y sólo nos ha llegado la tra-
ducción de las suras 21 y 22, como si se tratase de una muestra, a modo de prueba. 

Catecismos y polémica antiislámica 
A partir de la toma de Granada, como se ha dicho al inicio de este trabajo, se 
plantea una estrategia propagandística que refuerce la empresa de instrucción y 
predicación a los mudéjares y encaminada a la conversión sincera de los moris-
cos, por un lado; pero, además, se pone especial empeño en la formación del clero 
mediante un importante esfuerzo editorial, que abarca una vertiente importantí-
sima, pero poco atendida hasta no hace mucho, que llamaremos producción de 
catecismos polémicos antiislámicos. 

Así, en primer lugar, hablaremos de estos textos en consonancia con el tiempo 
histórico en que se imprimieron, a continuación, centrando nuestra atención en 
la obra de Riccoldo y su tradición peninsular, en Juan Andrés de Xàtiva, Lope 
de Obregón y Pedro Guerra de Lorca y su colectánea de catequesis. Nos gustaría 
destacar esta obra, denominada Catecheses Mystagogicae pro aduenis ex Secta 
Mahometana (1586) porque el autor aborda un interesante análisis político, ade-
más de la vertiente religiosa, desde la toma de Granada hasta la Guerra de las 
Alpujarras (1568-1571), en la que tuvo un importante papel el arzobispo Pedro 
Guerrero (1546-1576), muy próximo al maestro Juan de Ávila.

Los textos 

La producción de textos religiosos en el s. XVI en el territorio hispano pre-
senta una nueva manera de afrontar el islam mediante el uso de la polémica, 
heredera de la tradición medieval, pero con nuevos enfoques que se ajustan 
al marco de la historia peninsular y desde perspectivas retóricas diferentes, 
aunque tal vez complementarias, es decir, la enseñanza de los fundamentos 
del islam, la reflexión sobre su doctrina y su profeta en tratados, dispues-
tos para la formación de predicadores cristianos. Así, se nos ha transmitido 
una notable colección de “catecismos”, teñidos de visos polémicos, que aspi-
ran a la confutación del islam, como construcción nefanda, que había de ser 
abolida. Aunque las fuentes utilizadas, en este tipo de obras, nos señalan un 

José Martínez Gázquez–Cándida Ferrero Hernández



371

cruce de tradiciones textuales, sin duda dos obras serán las fundamentales 
para establecer el sedimento de este tipo de obras que se han dado en llamar 
“Antialcoranes” (HERNÁNDEZ, 1955; BUNES, 1989a: 41-58, 1989b; EL 
ALAOUI, 2009: 51-72; FRAMIÑÁN, 2005: 25-37) una será la Improbatio 
Alcorani en su versión latina y castellana, que se tituló Reprobacion del Al-
coran, una variante del título de la conocida Contra legem Sarracenorum de 
Riccoldo da Monte di Croce y la Confusión o confutación de la secta Maho-
mética y del Alcorán de Juan Andrés de Xàtiva, que van a reutilizar textos 
anteriores sobre la base del texto coránico, y de dos tradiciones distintas; en 
efecto, mientras la obra de Riccoldo será heredera de la tradición latina, a su 
vez la de Juan Andrés recogerá la tradición islámica, en árabe y en romance, 
adaptada a un discurso antiislámico también. Es decir, nos hallamos ante una 
cadena de transmisión enormemente ejemplar marcada por el decurso de la 
tradición, y que a su vez originan otras versiones, muchas de ellas entrecru-
zadas y acordes con el tiempo de inicios de la época moderna. 

Riccoldo da Monte di Croce

En primer lugar, hemos de referirnos a la Improbatio Alcorani, (impresa en Sevi-
lla 1500, en casa de Estanislao Polono, en 4º, 33 ff., más la cubierta), no obstante, 
durante decenios la crítica no leyó correctamente la fecha y se dató en 1520, lo 
que haría de ella una edición secundaria, a pesar de ser la editio princeps del 
Contra legem Sarracenorum de Riccoldo da Monte di Croce, dominico que viajó 
a Oriente, autor reconocidísimo por sus obras sobre el islam y que han sido, y 
siguen siendo objeto de reflexión y estudio. Esta edición fue auspiciada por el 
dominico observante Antonio de la Peña, confesor de la reina Isabel y cuya pre-
tensión quedó plasmada en el proemio a la edición: 

A nadie, que viva fuera de la ley evangélica y sea ajeno a Cristo nuestro 
señor, le es posible adquirir el bien verdadero. Como, por otra parte, Mahoma 
sea el enemigo más hostil a la religión cristiana y su más cruel perseguidor, que 
ningún hombre piense que en la suya puede alcanzar la salvación, a no ser que, 
abandonada la mahomética secta, se convierta a otra y viva casta y justamente. 
Y en esa ley [mahomética] está escrito, además, siendo como es a menudo con-
tradictoria, que a nadie se le permitirá salvación sino en ella. Nosotros contrade-
cimos [esa afirmación] (RICCOLDUS FLORENTINUS, 1500: f. 1v).

TRADUCCIONES DEL CORÁN Y CATECISMOS POLÉMICOS



372

Sigue el dominico glosando la verdad de la fe cristiana, usando la exégesis para 
reafirmar esa certeza y describiendo cómo viven los sarracenos pastando hierbas 
emponzoñadas por el mal de Mahoma, el peor de los hombres. Y por ese motivo 
había pretendido escribir un tratado contra tan mortífera ley, pero: 

En un momento en que había comenzado a escribir sobre estas cosas, se-
gún el oficio de mi pluma, que a mi ingenio se ofrecían, ayudándome la divina 
clemencia, encontré un librito escondido bajo un modio, polvoriento, muy 
antiguo, entregado al olvido durante mucho tiempo, escrito por el venerable 
padre fray Ricoldo florentino, profeso en nuestra muy sagrada religión y dig-
nísimo profesor en la sagrada teología. Al verlo, no dudé en abandonar la obra 
que había comenzado y decidí sacar esa obra de las tinieblas a la luz, y poner-
lo, desvelándolo del modio, sobre un candelabro como lucerna ardiente en la 
casa del señor, de forma que quien entrase viere su resplandor. Y me esforcé 
de todos modos en que fuera entregado <este librito> al arte de la imprenta 
(RICCOLDUS FLORENTINUS, 1500: f.1v ). 

Esta obra extraordinaria de Riccoldo, que pareció al Padre de la Peña tan impor-
tante para afrontar la empresa de Granada, tuvo al año siguiente su traducción 
castellana, bajo el título Reprobacion del Alcoran de (Sevilla, 1501). Leemos el 
texto en copia de la BNE. Se trata de un texto en 4º, contenido en 44 ff., con el 
mismo tipo de letra que el texto latino, aunque de mayor tamaño, en su último 
folio reza así: 

Aqui acaba la impugnacion de la maldita seta de Mahoma, que es el Alco-
ran, romançada por un religioso de la orden del bienaventurado Sant Jeronimo 
y empremida en Sevilla por dos alemanes compañeros. Año de MD y uno. 
Vista y aprovada y dada licencia de que se emprima. R. Protonotarius. Et 
Archidiaconus de Reyna.

Los “dos alemanes compañeros”, Magno Herbst y Juan Pegnitzer, usaron esta 
fórmula en sus ediciones sevillanas; ellos mismos ya habían publicado tam-
bién en 1494 la Catholica impugnación de Hernando de Talavera. Por otra 
parte “R. Protonoatarius. Et Archidiaconus de Reyna” bien podría ser Rodrigo 
de Santaella, quien en 1504 llegó a ser arzobispo de Sevilla. De esta manera, 
vemos que tiene una cierta coherencia encuadrar la traducción de Riccoldo 
en un plan perfectamente organizado: editar y divulgar textos que se encami-

José Martínez Gázquez–Cándida Ferrero Hernández



373

naran a la formación de predicadores para cristianos nuevos de moro. Existe, 
asimismo, otra edición de la misma traducción, realizada en Toledo, en 1502, 
sabemos que Hernando Colón habría adquirido un ejemplar, que se registró 
en la Biblioteca Colombina con la entrada el nº 3274 (MÉRIGOUX, 1986): 
46, n. 184), que no conoce la edición de Sevilla de 1501 sigue esta noticia, 
sin embargo, no se conserva este ejemplar en la Biblioteca Colombina, y al 
parecer tampoco se conserva ninguna copia en España. No obstante, hemos 
localizado el ejemplar que se conserva en la Biblioteca Estense Universitaria 
de Módena. La falta actual de ejemplares de estas ediciones en la Península 
ibérica pudo haber sido consecuencia de la imposición de la censura que se 
vino ejerciendo sobre textos en vulgar que difundieran conocimientos sobre 
el islam, es un tema sobre el que falta profundizar. Si atendemos al prólogo de 
Riccoldo traducido al castellano, se pueden entender muchas de las inquietu-
des que preocuparon a las autoridades cristianas hispanas, embarcadas en la 
tarea de asimilación (IANUZZI, 2011: 41-50; GALÁN, 2010) de mudéjares 
y moriscos y que plasmó Antonio de la Peña, como hemos apuntado más arri-
ba, en el prólogo a la edición latina de la Improbatio Alcorani. Así, leemos 
el prólogo de la Reprobacion del Alcoran, que ofrecemos por primera vez de 
forma íntegra y anotada6:

|1v Prologo del autor que escriuio este tratado en latin

§ 1- Quantos son los dias de tu siervo? Cuando haras juicio de los que 
me persiguen? Contaronme los malos fablillas, mas no segun tu ley. 
Todos los tus mandamientos son verdad. Ayudame, Señor, ca me persi-
guieron los malos. Escripto esta esto en el salmo ciento y dieciocho7.

§ 2- Estas son palabras de la yglesia que trabaja y pelea, sospira y gime 
agraviada con diversas aflictiones de las cuales confia y espera ser libra-
da por la divinal ayuda. E maguera que la santa yglesia padesca muchas 
passiones e tribulaciones, todas, empero se reduzen generalmente a tres. 

6	 Seguimos la edición de Sevilla, 1501, de la Biblioteca Nacional de España, ff. 1v-3r, dividido en 
9 parágrafos para distinguir someramente el contenido. Respetamos los arcaísmos y la ortografía 
de la obra.

7	 Ps. 118, 84- 86 (119).

TRADUCCIONES DEL CORÁN Y CATECISMOS POLÉMICOS



374

§ 3- Ca primeramente padescio la crueza de la persecución de los tira-
nos e paganos, i mayormente dende la passsion de Iesu Christo nuestro 
señor, hasta el tiempo de Constantino emperador, por espacio de tres-
cientos y diez años, en el qual tiempo los Romanos, los quales tenian el 
imperio del mundo, e otros tiranos por el mundo mataron martyres sin 
cuento. Y por aquel tiempo, David compadeciéndose a la Yglesia dice: 
Quantos son los días de tu siervo? Cuando haras justicia de los que 
me persiguen? 8. Mas, llamando a Dios la sangre de los santos e res-
plandeciendo los milagros, adesora fue hecho mudamiento de la mano 
del soberano9; e los que antes eran perseguidores de los christianos 
fueron fechos fundadores de las yglesias e vencedores de las batallas, 
e caudillos de los christianos10.

§ 4- Mas, luego se levantó la segunda persecución de los erejes. Ca 
apareció luego e salio el dragon muy cruel de la cueva bramando 
e regañando e silvando diversos errores, conviene saber, de Arrio, 
Sabelio, Macedonio i de otros muchos erejes, e por aquel tiempo 
mayormente dezia David: Contaronme los malos hablillas, mas no 
segun tu ley11. Mas, el señor que guarda la su yglesia, diole gran 
lumbre de dotrina, e multiplico los |2r dotores que declararon la 
sagrada escriptura, conviene saber, Sant Ylario, Sant Agustin, Sant 
Jeronimo, Sant Gregorio. E aun levantaronse muchos santos padres 
en el desierto, con simpleza de letras, e con perfección de vida, por-
que la garganta del dragon fuese atada e apretada con muy flaco hilo 
de cañamo y aun de estopa, e por la fuerça de la sagrada escriptura 
fuese atapada la boca de los que hablan males12.

§ 5- Mas, luego se esforço e prevalecio la tercera pestilencia, con-
viene saber, el peligro de los falsos hermanos. Onde, luego des-

8	 Ps. 118, 84 (119).
9	 Ps. 76, 11 (77).
10	Himno de la hora de las Laudes en el Oficio litúrgico de los Apóstoles. Cfr. (MERIGOUX, 1986: 

61.
11	 Ps. 118, 85 (119).
12	Ps. 62, 12 (63).

José Martínez Gázquez–Cándida Ferrero Hernández



375

pues del tiempo de Sant Gregorio, convalecio la tribulacion de los 
ypocritas corrompidos en el anima, que habian males y mentiras, y 
nascieron tantas ficiones e tantas falsedades de vida, de doctrina e 
justicia que apenas se halla alguno tirano e malechor que no halle 
excusador e lisonjeador, e apenas se halla alguno assy perfecto que 
no sean contra el murmuradores y ladradores. E esta pestilencia du-
rara contra la sancta Yglesia hasta la postrimera edad della13 porque 
no tenga esperança salvo en la divinal ayuda e perseverança de la 
verdad. E por este tiempo dice David: Todos los tus mandamientos 
son verdad, ayudame señor, ca los malos me persiguieron14, como si 
dixese: si por ventura la verdad por algun tiempo fuere en la tierra 
abatida, conviene, empero, que prestamente sea levantada, conocida 
e amada, mayormente ayudando la gracia divinal. 

§ 6- Pues en aqueste tercero estado de la sancta yglesia, conviene 
saber despues del tiempo de Sant Gregorio, y en el tiempo del em-
perador Eraclio, levantose, contra la sancta yglesia y contra la su 
creencia verdadera un dragon endiablado, conviene saber, un hom-
bre suzio e luxorioso dado a todas las obras viles y hediondas, lla-
mado por nombre Mahoma, el qual por consejo del diablo, que es 
mentiroso, y padre dessa mesma mentira, compuso una ley abomi-
nable e mintirosa a la qual llamo e puso nombre Alcoran, que quiere 
dezir ayuntamiento de mandamientos de dios, diziendo e afirmando 
muy mintirosamente, que el tal libro avia |2v recebido de Dios. Este 
malvado de Mahoma persiguio mas la sancta yglesia que algunos 
de los tiranos, erejes e ypocritas ante el passados, en manera que 
sobrepuso a sus pessimos antecesores en todas tres maneras de per-
secuciones, agora atormentandola por gran tirania, agora engañan-
dola con mucha falsia, agora pervertiendo y engañando los simples 
con mucha ypocresia, en manera que permitiendolo nuestro Señor, 
el qual es terrible en sus consejos sobre los hijos de los hombres15, 
engaño muy gran parte del mundo. 

13	Ps. 70, 18 (71).
14	Ps. 118, 86 (119).
15	Ps. 65,5 (66).

TRADUCCIONES DEL CORÁN Y CATECISMOS POLÉMICOS



376

§ 7- Pues viendo, yo, fray Ricoldo, frayle muy pequeño de la orden 
de los predicadores, las malicias y engaños deste malvado, e aviendo 
compasion de tanta danacion de las animas, converti mis pensamientos 
en la ley de Dios y en sus mandamientos16. E como passasse los mares 
e desiertos e viniese a una muy famosa cibdad de moros, que llaman 
Valdaco17, a donde esta un su estudio muy general e famoso, aprendi 
en el no solamente la lengua araviga, mas aun las sus letras para que en 
oportuno tiempo me pudiese aprovechar dellas. 

§ 8- Y leyendo con mucha diligencia la su ley y scripturas, e disputanto 
y comunicando con los sus alfaquies e maestros, las cosas della conoci 
e halle por esperiencia muy claramente la falsedad de su ley de maldad. 
E como començasese a la trasladar e poner en la lengua latina, halle 
tales hablillas e falsedades, blasfemias e suziedades, no solamente una 
vez dichas, mas muchas veces repetidas, que con mucho enojo dexe de 
trasladar lo que avia propuesto e començado a notar. E quebrantado e 
enojado de las sobredichas blasfemias, escrevi algunas epistolas a la 
yglesia triunfante con mucha amargura de mi coraçon. 

§ 9- Mas, agora, principalmente es mi intencion, confiando en la soberana 
verdad, contradezir e destruir las principales suziedades e falsedades de 
aquella maldita e descomulgada ley, e dar materia e manera a mis herma-
nos e proximos fieles, como mas ligeramente puedan convertir e revocar 
a la verdadera creencia a los que estan engañados de aquella seta. E, para 
que esto |3r mas conveniblemente sea fecho, acorde de poner el presente 
tractado dividido por los capitulos yuso assignados. 

Creemos que poco se puede añadir a este prólogo, del que no hace mucho hemos 
demostrado (FERRERO, 2019: 141-155) que conserva unas destacadas similitu-
des con el género de los sermones y, también, que aunque el uso de textos cristia-
nos esté ausente en el resto de la obra de Riccoldo, para no caer en discusiones inú-
tiles con los musulmanes, y porque además sería como lanzar perlas a los puercos 
(margaritas ante porcos), la justificación de la recta ley está perfectamente demos-

16	Ps 118,59 (119).
17	Bagdag.

José Martínez Gázquez–Cándida Ferrero Hernández



377

trad a partir del uso del Salmo: 118 (Vulg.), Quot sunt dies? Salmo que contiene 
un resumen de todos los preceptos del cristianismo, por lo que su hermenéutica se 
nos hace patente mediante su uso y recurrencia. 

Quién fue el autor de esta traducción es una discusión que no está resuelta, a 
pesar de atribuirse a un fraile jerónimo. No obstante, la predicación y métodos ire-
nistas de Talavera, habían sido sustituidos por las más contundentes de Cisneros, 
Talavera siguió, no obstante, al frente del Arzobispado de Granada hasta 1507, 
por lo que pudo formar parte de un plan de su propio círculo. Sorprende, no obs-
tante, la diferencia del tiempo de redacción de la obra de Riccoldo, a inicios del 
1300, abrumado por la caída de Acre, en tiempos turbulentos para el cristianismo, 
tras el fracaso de las Cruzadas, la amargura de su prólogo que se corresponde con 
sus cartas doloridas y turbadas dirigidas a la esperanza de un iglesia triunfante, 
que contrasta con el tiempo victorioso de los cristianos hispanos, exultantes tras 
la toma de Granada, pero aprovechando los mismos recursos dolientes para justi-
ficar la extirpación del islam de la Península, de la Hispania vencedora. 

Juan Andrés de Xàtiva 

La otra obra fundamental para el desarrollo posterior de este “género” de tratados 
o Antialcoranes es la obra de Juan Andrés de Xàtiva: Confusión o confutación de 
la secta Mahomética y del Alcorán (2003):

[E]l falso propheta Mahoma […] con sus malvados compañeros […] co-
mençó a desviar las simples gentes de la cierta vía y fin de salvación […] y 
dende, por sus califas y successors, passaron y convertieron toda la África y 
de allí las Spañas, y occupáronlas quasi todas y juntamente la ciudad de Xá-
tiva, donde yo después de muchos años fuy nacido y instruydo y enseñado en 
la secta mahomética por Abdalla, mi natural padre, alfaquí de la dicha ciudad, 
por cuya muerte succedí yo en su oficio de alfaquí, en que mucho tiempo es-
tuve perdido y desviado de la verdad, fasta que en el año de 1487 [...] a desora 
los resplandescientes rayos de la divinal luz [...] removieron y esclarescieron 
las tenieblas de mi entendimiento y luego se me abrieron los ojos de la ánima. 
Y por la noticia que tenía en la secta mahomética claramente conoscí que no 
por aquélla, como perversa y mala, mas por la santa ley de Christo se con-
seguía el fin de salvación para que los hombres fueron creados. E demandé 
luego el baptismo (2003: 89). 

TRADUCCIONES DEL CORÁN Y CATECISMOS POLÉMICOS



378

Ha de señalarse la importancia de la figura de Juan Andrés, porque aporta a el 
conocimiento del árabe, además de su faceta de converso, un converso que se 
inserta en el círculo del poder: 

Cessando, pues, por entonces aquel fin, yo, por no estar ocioso, converti-
me a trasladar de arávigo en lengua aragonesa toda la ley de los moros, digo 
el Alcorán con sus glosas y los siete (sic) libros de la Çuna; movido también a 
esto por mandado del muy reverendo señor maestre Martín García, obispo de 
Barçelona y inquisidor de Aragón, mi patrón y mi señor, porque en el cargo 
que tenía de sus Altezas de predicar a los moros podiesse, con las auctoridades 
de su misma ley, confundirlos y vencerlos, lo que sin aquel trabajo mío con 
difficultad podiera hacer (2003: 91).

Nos explica su hermenéutica de esta manera: 

Fue mi intención en componerla porque aun lo más simples juyzios al-
cançen cómo en la ley de Mahoma no ay fundamento nin razón para que 
pueda ser verdadera. Y porque los ignorantes moros, convencidos por testigo 
de su nación, conozcan el error en que están y en que su falso profeta Mahoma 
los ha puestos. Digo lo ygnorantes porque de los sabios ninguno cree en ma-
homa, mas antes tienen su secta por falsa y muy bestial. Y finalmente porque 
todos vengan a la sancta ley y verdadero fin para que todos fueron creados 
(2003: 92).

Además, Juan Andrés, aporta su experiencia en Granada, aunque por desgracia no 
hay mención a este personaje u otro semejante; sólo nos da noticia, además, Don 
Martín García Obispo de Barcelona, en sus Sermones18, a través de las relaciones 
textuales. Recientemente García-Arenal, Starczewska y Szpiech han propuesto 
que Juan Andrés tal vez sea solo una construcción “polémica” (GARCÍA-ARE-
NAL; STARCZEWSKA; SZPIECH, 2018: 51–80). Sea como sea, el texto es ab-
solutamente importante para la tradición subsiguiente, tanto en el antiguo reino 
de Granada, como en el territorio de Valencia. 

Sin duda, estas dos obras mencionadas influyeron de forma evidente en otros 
tratados que se publicarán más tarde, como el Antialcorano (Valencia, 1533) de 
Bernardo Pérez de Chinchón, la Confutacion del Alcorán de Lope de Obregón 
(Granada,1555), la Cathequeses Mystagogica pro aduenis ex Secta Mahometana, 

18	Editados recientemente, véase: Manuel MONTOZA COCA (2018). 

José Martínez Gázquez–Cándida Ferrero Hernández



379

de Pedro Guerra de Lorca, (Madrid, 1586) y el Catechismo para instrucción de 
los nuevamente convertidos de moros, editado por el Juan de Ribera, que lo atri-
buye a Martín de Ayala (Valencia, 1599). Además, han de añadirse otras, como 
el Catecismo provechoso de Alonso de Orozco, Zaragoza, 1568, y 1572 y Sala-
manca 1575; por otra parte, tenemos el Catecismo del Sacromonte de un anónimo 
jesuita, al parecer de su editor, Luis Resines (2002), puede datarse antes de 1488, 
por la mención a Fray Luis de Granada, no obstante, si con alguno de los otros 
catecismos mencionado tiene relación es con la obra de Bernardo Pérez de Chin-
chón. 

Este es un catecismo útil para todos los fieles cristianos […] pero es especial-
mente provechoso para los cristianos nuevos de moriscos y para convertir moros 
porque el estilo es por vía de disputa en defensa de nuestra santa fe católica, contra 
la secta de Mahoma. Va escripto en diálogo entre un sacerdote y un cristiano nue-
vo de morisco, al qual llama Novicio (RESINES, 2002: 44).

Lope de Obregón

La obra de Lope de Obregón (SZPIECH, 2014: 169-175), Confutación del Alcoran 
y Secta Mahometana, sacado de sus propios libros y de la vida del mesmo Mahoma 
se edita en Granada en 1555, con privilegio real, 1553. La obra se contine en 72 ff. 
Lope de Obregón dedica la obra a Diego de Álaba y Esquivel, obispo de Ávila y 
presidente de la Real Audiencia de Granada, cuya aprobación dice así: 

Damos licencia para que se pueda imprimir, por quanto nos parecio ser util 
y provechosa, para el bien de las animas, y detestacion de la dicha secta. Fecha 
en la ciudad de Avila a veynte y dos dias del mes de Abril, año del señor de mil 
y quinientos, y cincuenta y cinco años. D. Episcopus Abulensis. Por mandato 
de su S. Reverendissima. Grabriel de Arriola, su secretario (1555: f.1r).

No consta la imprenta en la que se editó el texto, pero de la cédula de derechos 
de impresión, firmada por Francisco de Ledesma, por mandato del “Príncipe” 
(Felipe II) en 1553, se desprendería que el mismo autor se encargaría de su edi-
ción19. Dedica la obra al señor Don Diego de Alava y Esquivel, obispo de Avila, 

19	 Ibid.f.1r.

TRADUCCIONES DEL CORÁN Y CATECISMOS POLÉMICOS



380

Presidente de la Real Audiencia de Granada, del consejo de su Majestad el Em-
perador, atendiendo al encargo que se le ha hecho de adoctrinar a las gentes: 

Yo Lope de Obregon, menor Capellan de vuestra Reverendissima Seño-
ría, Cura de sant Vicente de Avila, desseando complir el mandado de vuestra 
Reverendissima Señoria, y lo que soy obligado como cura y rector de los que 
estan a mi cargo, leyendo diversos libros, y entendiendo su error y el funda-
mento de su falsa opinion y la condenacion de sus almas, y que no la quieren 
disputar con sabios y letrados, porque selo mando assi Mahoma, y que no ad-
miten predicacion ni altercacion o disputa theologal, me puse en trabajo para 
poder los sacar por sus propios libros de su error, copilando la presente histo-
ria sacada por orden de la vida y composicion del alcoran de Mahoma, porque 
con sola la lection de este libro vean claramente su error, los que para verle 
no quieren acoger ni oyr otra manera de enseñamiento. Y porque toda la secta 
mahometana se contradize y confunde assi mesma, no mezclo enel testo de la 
historia las manifiestas confutaciones de los catholicos Christianos doctores, 
que muestran bien claramente la burleria y falsedad de aquella secta, por no 
dar ocasion a los moros, que digan que no es esta su ley por las cosas añadidas.

Lope de Obregón explica su metodología de trabajo, cercana a la explicada y 
seguida por Riccoldo, según los dichos de los “moros” para demostrar sus contra-
dicciones: “Y sin añadir, quitar ni mudar substancia, ni variar sus palabras declaro 
sus contradiciones y errores y patrañosas fabulas, según y como lo ley y halle 
escrito en sus propios libros”.

Pero, además, Lope de Obregón señala algunas de las fuentes que utiliza, di-
ríamos que explicita algunas fuentes declaradas, seguramente no todas: 

[…] y en un libro que ordeno Iuan Andres, que primero fue moro, y des-
pues por la voluntad de dios Christiano, y canonigo en Granada, ayudandome 
assi mesmo de los dichos y declaraciones de sant Isidro, y del Arçobispo de 
Florencia [Antonino], y de Dyonisio Carthusiano, y de los XXVI sermones de 
maestro Bernardo Pérez de Chinchon, y de las historias de Martino [Polono], 
y Vincencio [De Beauvais], y del libro de maestro Martin Garcia Obispo de 
Barcelona, y del libro que ordeno Iacobo Philippo [De Bergamo] en supple-
mento de todas las coronicas, y de otros diversos libros.

José Martínez Gázquez–Cándida Ferrero Hernández



381

Se explaya, a continuación el autor en la falsedad no de la ley, que da por hecho, 
sino atacando directamente la premisa mayor, la falsedad de Mahoma como pro-
feta, de ahí su impostura y su oportunismo inventando una falsa ley: 

[…] usando Mahoma del falso y fingido nombre de profeta con intencion 
cautelosa de señorear, ganando las voluntades de algunos principales y rusti-
cos idolatras, fingio que dios le embio la mensajeria con su angel, y assi les 
dio muy ancha, viciosa y larga ley y secta, llena de todos los vicios mundanos. 
Y debaxo de grandes y falsas promesas matando y robando salio con su inten-
cion, y subio a ser Rey y Alcalifa de las Arabias y de otras muchas tierras que 
tiranicamente gano, contra la ley divina natural.

Finaliza este ejemplar prólogo (1555: ff. 2r-2v) con una captatio benevolentiae, 
desde la humilitas ante su patrón.

Pedro Guerra de Lorca

La Cathequeses Mystagogica pro aduenis ex Secta Mahometana (Madrid, 1586) 
(BUSIC, 2009; GARCÍA-ARENAL; RODRÍGUEZ 2010; FERRERO, 2013: 
261-273), ofrece algunas variantes muy llamativas respecto a las obras anteriores, 
en primer lugar es la única, que sepamos, redactada íntegra en latín, aporta, ade-
más referencias de obras anteriores sobre el islam: por ejemplo la reconstrucción 
de la Vida de Mahoma a partir de Eulogio y Álvaro de Córdoba; también, justifica 
el modelo de refutación a partir de la obra de Riccoldo da Monte di Croce, que 
reconstruye desde el conocimiento de nuevas herejías cristianas, como la de los 
luteranos; incorpora fuentes de carácter inquisitorial y referencias a actas conci-
liares, que pretenden dar un marco jurídico a su exposición polémica; utiliza la 
exégesis cristiana de manera sobreabundante; es en suma un arsenal polémico, 
propedéutico para informar e instruir a los “párrocos y autoridades” que han de 
afrontar el problema morisco. 

Pedro Guerra de Lorca (nacido en Herrera de Ibio, según nos informa él mis-
mo, patriae in qua nati sumus) fue canónigo de la catedral de Granada y Chan-
ciller de su Universidad, estuvo implicado, posiblemente, en la falsificación de 
los Plomos del Sacromonte, y es autor también de La historia de San Çecilio y 
sus compañeros que denomina los “Apóstoles de nuestra Hespaña”, anterior a la 
Cathecheses. Asimismo, escribió otra obra, inédita aún, Memorias eclesiásticas 

TRADUCCIONES DEL CORÁN Y CATECISMOS POLÉMICOS



382

de la ciudad de Granada. En el proemio de su obra, que dedica a Felipe II, afirma 
haber meditado largamente sobre el pestífero veneno de lo que queda de la secta 
mahometana en España, observando, además, que tal secta no mengua, sino que 
va aumentando por días. Clama al cielo suplicando ayuda para reanimar y unir 
fuerzas que acaben con ella de una vez. Asimismo, suplica al rey clemencia y sen-
tido de estado para los neófitos moriscos, a la vez que incita a los moriscos para 
declarar sincera lealtad a la corona. 

La obra presenta una lectura que la sitúa en el contexto de la predicación y 
de la conversión de su tiempo, y esto se hace especialmente visible en la epístola 
exhortatoria que dirige a los prelados, donde recalca y destaca los esfuerzos de 
los párrocos de los moriscos y la especificidad de su labor, ya que no sólo se enca-
mina a la salud de sus prosélitos, sino que, de manera particular, dice, esta salud 
sólo vendrá dada una vez se les aleje de los mandatos de la secta de Mahoma, 
tarea en la que ya se habían esforzado los obispos de Valencia y de Granada, de 
manera particular, haciendo uso bien de la lengua árabe, bien de la lengua vulgar. 
Pero los tiempos se han visto desbordados por los acontecimientos que surgieron 
a partir de la revuelta de las Alpujarras y ya no queda sino mantener el temple 
por parte de las autoridades, y los moriscos han de realizar el esfuerzo de mostrar 
los signos externos de su conversión, así han de olvidarse de sus fiestas, de sus 
ropas, de sus ceremonias, y sobre todo el pérfido Mahoma. Ya no hay vuelta atrás 
y Pedro Guerra proclama las medidas de los concilios pasados remotos y cercanos 
para justificar que las extremas medidas que sobrevenían, de forma inexorable. Al 
respecto dice Bermúdez de Pedraza que la insolencia de los moriscos, la avaricia 
de los jueces y la falta de voluntad de los párrocos había llegado a una situación 
irresoluble, cuando en 1565, el Arzobispo Guerrero convocó un Concilio en Gra-
nada, entre otros asuntos, sobre todo lo que dimanaba del Concilio de Trento, pero 
además, se incorporaron a los cánones conciliares medidas que ya habían sido 
aprobadas en ordenanzas anteriores, como los contenido en la Real cédula de 7 
de diciembre de 1526, en que se esbozaba la fundación de un Estudio General de 
Lógica, Filosofía, Teología, Cánones, Gramática y Casos de Conciencia. Junto a 
la cédula real, la carta real de merced añade la configuración no solo del Estudio 
General, sino también de un colegio y una casa para niños moriscos, así como las 
rentas asignadas a la construcción y el funcionamiento de las tres instituciones. 

José Martínez Gázquez–Cándida Ferrero Hernández



383

Éste fue el origen del Estudio General, del Colegio Real de Santa Cruz de la Fe y 
del Colegio de San Miguel. 

El arzobispo Guerrero, tan cercano a Juan de Ávila, quien también había esta-
do atento a la predicación en Granada, en tiempos del arzobispo Ávalos, en que 
se fundó el Colegio de Santa Catalina, para estudios de Teología, y que se había 
implicado en el atento seguimiento de los colegios para “morisquillos”, procuró 
mantener el colegio de San Miguel, donde se formaron algunos personajes, como 
Albolotodo, y permaneció abierto incluso en la época de la revuelta de las Alpu-
jarras. No obstante, este colegio acabó clausurándose en 1571. 

No queda ajeno al problema de la vigilancia de los niños moriscos Pedro Gue-
rra de Lorca, y en la X Catequesis despliega una serie de medidas que ya habían 
venido siendo objeto de debate y pocas veces acabadas de ejecutar. 

A modo de colofón, cabría decir que todas estas obras, que hemos comentado, 
entre otras producidas en la Península en ese tiempo, ofrecen un discurso suficien-
temente expresivo sobre los conflictos religiosos y de identidades a lo largo de la 
Edad Media e inicios de la Edad Moderna. En todas ellas, con variantes interesan-
tes, se abordan la figura de Mahoma como “culpable” inventor de una secta que 
debe ser abolida. Desde luego, postura poco irenista, que revela una máquina de 
propaganda extraordinaria, para formar predicadores que usen una serie de arte-
factos retóricos de hondo calado. En el fondo, se seguía una senda ya marcada por 
Pedro el Venerable cuando buscó conocer la ley del islam, para refutarla, a través 
de las traducciones del Corán y de otros textos de tradición islámica. 

TRADUCCIONES DEL CORÁN Y CATECISMOS POLÉMICOS



384

Bibliografía

ALDEA VAQUERO, Quintín (1976): “Hernando de Talavera, su testamento y su biblio-
teca”. Homenaje a fray Justo Pérez de Urbel, OSB. Studia Silensia III, 513-547.

ALVERNY, Marie Therèse d’(1951): «Marc de Tolède, traducteur d’Ibn Tûmart». 
Al-Andalus 16 (reimpr. Id. La connaisance de l’Islam dans l’Occident médiéval, 
II, Variorum, Londres, 1994).

AYALA, MARTÍN de (1599): Catechismo para instrucción de los nuevamente conver-
tidos de moros. Juan de Ribera (ed.), que lo atribuye a Martín de Ayala. Valencia.

BALOUP, Daniel (2002): «Reconquête et croisade dans la Chronica Adefonsi imperato-
ris (ca. 1150)». Cahiers de linguistique et de civilisation hispaniques médiévales 
25, pp. 453-480.

BATAILLON, Marcel (1950): Erasmo y España. Fondo de Cultura Económica, México 
D. F.

BERNABÉ PONS, L. F. (1998): “España y los moriscos de Granada” en A. Stoll 
(coord.), Averroes dialogado y otros momentos literarios y sociales de la inte-
racción cristiano-musulmana en España e Italia: Un seminario interdisciplinar. 
Edition Reichenberger, Kasel, pp. 89-130.

BUNES IBARRA, Miguel Ángel (1989a): “El enfrentamiento con el islam en el Siglo de 
Oro. Los antialcoranes”. Edad de Oro 8, pp. 41-58.

_____, (1989b): La imagen de los musulmanes y del norte de África en la España de los 
siglos XVI y XVII. Los caracteres de una hostilidad. Madrid.

BURMAN, Thomas E. (2007): “How an Italian Friar Read His Arabic Qur’an: Riccoldo 
da Monte di Croce OP and Paris, BnF MS ar. 384”, en Jan Ziokowski (ed.), Dante 
Studies, with the Annual Report of the Dante Society 125, Dante and Islam, pp. 
93-109. 

_____, (2011): “Riccoldo da Monte di Croce y las traducciones latinas del árabe realiza-
das en España” en Martínez Gázquez, J.; De La Cruz Palma, O.; Ferrero Hernàn-
dez, C. (eds.), Estudios de Latín Medieval Hispánico. Actas del V Congreso Inter-
nacional de Latín Medieval Hispánico. Barcelona, 7 -10 de septiembre de 2009. 
SISMEL, Firenze, pp. 601-609.

BUSIC, Jason (2009): Saving the lost sheep. Mission and culture in Pedro Guerra de 
Lorca’s Catecheses pro aduenis ex secta Mahometana: ad parochos, et potestates 
(1586). Columbus (Diss. Ohio State University).

CAMPANINI, Saverio (2002): “Pici Mirandulensis Bibliotheca cabbalistica latina. Sulle 
traduzioni latine di opere cabbalistiche eseguite da Flavio Mitridate oer Pico della 
Mirándola”. Materia giudaica. Revista dell’associazione italiana per lo studio del 
giudaismo. VII/1, pp. 91-92.

José Martínez Gázquez–Cándida Ferrero Hernández



385

CRUZ PALMA, Óscar de la (2002): “La trascendencia de la primera traducción latina 
del Corán (Robert de Keton, 1142)». Collatio. 7, pp. 21-28, 

	 <http://www.hottopos.com/collat7/oscar.htm>
EL ALAOUI, Youssef (2009): «L’évangélisation des morisques ou comment effacer les 

frontieres religieuses». Cahiers de la Méditerranée. 79, pp. 51-72.
FERRERO HERNÁNDEZ, Cándida (2011): “Difusión de las ideas islámicas a partir 

del Liber de doctrina Mahumet”, en C. Prieto Entralgo, Asturiensis Regni Terri-
torium, Documentos y estudios sobre el período tardorromano y medieval en el 
noroeste hispano, III. Universidad de Oviedo, Oviedo, pp. 191-204.

_____, (2013): “De habitu et lingua relegandis. Los ritos de los moriscos según Pedro de 
Lorca”, en J. Martínez Gázquez; J.V. Tolan (eds.), Ritus infidelium. Miradas in-
terconfesionales sobre las prácticas religiosas en la Edad Media. Casa de Veláz-
quez. Madrid, pp. 261-273.

_____, (2015): “De la Improbatio Alcorani a la Reprobación del Alcoran, o la fortuna 
hispana de un texto apologético”, en M. T. Muñoz García de Iturrospe y L. Car-
rasco Reija (eds) Miscellanea Latina. Sociedad de Estudios Latinos, Madrid, pp. 
537–543.

_____, (2019): “Lectio et Disputatio en el prologo del Contra legem Sarracenorum de 
Riccoldo da Monte di Croce”, Mélanges de la Casa de Velázquez 49.1, pp. 141-
155.

FLORENTINO, Ricoldo (1500): Improbatio Alcorani, (ed. Antonio de la Peña). Sevilla, 
Estanislao Polono. 

_____, (1501): Reprobacion del Alcoran, Sevilla, Dos alemanes compañeros: Magno 
Herbst y Juan Pegnitzer.

FRAMIÑÁN DE MIGUEL, Mª Jesús (2005): “Manuales para el adoctrinamiento de 
neoconversos en el siglo XVI”. Criticón 93, 25-37.

GALÁN SÁNCHEZ, Ángel (2010): Una sociedad en transición: los granadinos de mu-
déjares a moriscos, Granada, Editorial Universidad de Granada.

GARCÍA-ARENAL, Mercedes; RODRÍGUEZ MEDIANO, Fernando (2010): Un 
oriente español. Los moriscos y el Sacromonte en tiempos de Contrarreforma. 
Madrid.

GARCÍA-ARENAL, Mercedes; STARCZEWSKA, Katarzyna K.; SZPIECH, Ryan 
(2018): “The Perennial Importance of Mary’s Virginity and Jesus’s Divinity: 
Qur’ānic Quotations in Iberian Polemics after the Conquest of Granada (1492)”. 
Journal of Qur’anic Studies 20, 3, pp. 51–80.

GUERRA DE LLORCA, (1586): Cathequeses Mystagogica pro aduenis ex Secta Maho-
metana. Madrid.

TRADUCCIONES DEL CORÁN Y CATECISMOS POLÉMICOS



386

HERNÁNDEZ SÁNCHEZ, Antonio (1955): Catecismos para la instrucción de los mo-
riscos. Dis. Universidad Pontificia de Salamanca.

IANUZZI, Isabella (2011): “Evangelizar asimilando: la labor catequética de Fray Her-
nando de Talavera hacia los moriscos, Áreas. Revista internacional de Ciencias 
Sociales 30, pp. 41-50.

JUAN ANDRÉS DE XÀTIVA, 2003: Confusión o confutación de la secta Mahomética 
y del Alcorán (ed. Elisa Ruiz García; María Isabel García Monge). Editora Regio-
nal de Extremadura, Mérida.

KRITZECK, James (1964): Peter the Venerable and Islam. Princeton, New Jersey. 
MARTÍNEZ GÁZQUEZ, José (2003): “El prólogo de Juan de Segobia al Corán (Qur’an) 

trilingüe (1456)”. Mittellateinisches Jahrbuch 38, 1, 2, pp. 1-22. 
_____, (2005): “Las traducciones latinas del Corán, arma antiislámica en la Cristiandad 

medieval”. Cuadernos del CEMyR, pp. 11-27.
_____, (2015): «A New Set of Glosses to the Latin Qurʾān Made by Nicholas of Cusa 

(MS Vat. Lat. 4071)». Medieval Encounters 21, pp. 295-309. 
_____, (2015): “Glossae ad ALCHORAN LATINVM Roberti Ketenensis translato-

ris, fortasse a Petro Pictauiense redactae: An Edition of the Glosses to the Latin 
Qur’ān in BNF MS Arsenal 1162”. Medieval Encounters 21, pp. 81-120.

_____, (2016): «Las glosas de Nicolás de Cusa al Alchoranus Latinus en el ms. Vat. lat. 
4071. Nuevos datos para la Cribratio Alkorani». Niccolò Cusano l’uomo, i libri, 
l’opera. Atti del LII Convegno storico internazionale Todi, 11-14 ottobre 2015. 
Centro Italiano di Studi sul Basso Medioevo – Accademia Tudertina. Spoleto, pp. 
473-491.

MARTINEZ GAZQUEZ, José; DEROCHE, François (2010): “Lire et traduire le Co-
ran au Moyen Age. Les glosses latines du manuscrit arabe 384 de la BNF” en 
Comptes Rendus des Séances de l’Année 2010 juillet-octobre. Académie des Ins-
criptions & Belles-Lettres, Paris, pp. 1024-1042.

MARTÍNEZ GÁZQUEZ, José; PETRUS PONS, Nàdia (2008): “Las motivaciones ge-
nerales de las traducciones medievales latinas del Corán”. The Journal of Medie-
val Latin 18, pp. 230-246.

MAYA SÁNCHEZ, Antonio (1990): Chronica Adefonsi Imperatoris en Chronica His-
pana saeculi XII, vol. LXXI Corpus Christianorum. Continuatio medievalis, E. 
FALQUE; J. GIL; A. MAYA (eds.). Brepols, Turnholt.

MÉRIGOUX, Jean Marie (1986): “L’ouvrage d’un frère prêcheure florentine en Orient 
à la fin du xiiie siècle. Le Contra legem Sarracenorum de Riccoldo de Monte di 
Croce”. Fede e Controversia nel ‘300 e ‘400. 17 Memorie Dominicaine, pp. v-xl 
y 1-144. 

MONTOZA COCA, Manuel (2018): Sermones de Don Martín García. Edición y estu-
dio, Dis. Universidad Autónoma de Barcelona.

José Martínez Gázquez–Cándida Ferrero Hernández



387

MONTOZA COCA, Manuel (2018): Sermones de Don Martín García. Edición y es-
tudio, (Dis. Doct. Dirs. Cándida Ferrero Hernández; Mercedes García-Arenal), 
Universidad Autónoma de Barcelona.

OBREGÓN, Lope de (1555): Confutacion del Alcorán. Granada. 
OROZCO, Alonso de (1568, 1575): Catecismo provechoso. Zaragoza, (1568-1572 y Sa-

lamanca 1575). 
PÉREZ DE CHINCHÓN, Bernardo (1533): Antialcorano. Valencia. 
PÉREZ GONZÁLEZ, Maurilio (1997): Crónica del Emperador Alfonso VII. Introduc-

ción, traducción, notas e índices. León. 
PETRUS PONS, Nàdia (2016): Alchoranus Latinus, quem transtulit Marcus canonicus 

Toletanus. Estudio y edición crítica. Nueva Roma. 44. CSIC, Madrid.
RESINES LLORENTE, Luis (2002): Catecismo del Sacromonte y Doctrina Christiana 

de Fr. Pedro de Feria. Conversión y evangelización de moriscos e indios. CSIC, 
Madrid.

SZPIECH, Ryan (2014): “Lope de Obregón”, Christian-Muslim Relations. A Bibliogra-
phical History, vol. 6 (Western Europe: 1500-1600). Leiden-Boston, pp. 169-175. 

TRADUCCIONES DEL CORÁN Y CATECISMOS POLÉMICOS


