
 91

4.  
Un siglo de quimeras clasificatorias
Elementos para la historia de las Áreas Culturales  
de América del Sur1

montserrat ventura i oller 
universitat autònoma de barcelona

En la cartografía colonial de las Américas se inscribe una primera di-
visión de la sociedad entre indígenas y no indígenas; una división ma-
terializada en mapas que distinguen la tierra nombrada (tierra 
conquistada), de la tierra incógnita, ocupada en el imaginario europeo 
por masas homogéneas de salvajes. Con el avance del frente colonial, el 
territorio ignoto se organiza en indios de paz e indios de guerra, una 
forma de reconocer las alianzas o el control territorial frente la renuen-
cia de las sociedades que huyen o rechazan ostensiblemente el proceso 
conquistador; una mirada presente en las primeras grandes clasificacio-
nes de Bartolomé de las Casas y más tarde de José de Acosta, basadas 
en la posibilidad de integración política de los pueblos indios al poder 
hispánico (Padgen, 1987). Mientras, los primeros colonos de Brasil di-
viden la «masa india» distinguiendo los grupos tupi agricultores, de los 

1	 Este texto es fruto de un trabajo documental en bibliotecas y archivos en París, 
Gotemburgo, Nueva York y Washington, mayoritariamente financiada a través 
del proyecto FROCGLOB (Programa Estatal de Fomento de la Investigación 
Científica y Técnica de Excelencia HAR2017-86776-P) del grupo de investiga-
ción AHCISP de la UAB. Agradezco la buena acogida del personal de los res-
pectivos archivos, particularmente de la Médiathèque del Musée du Quai Branly, 
del Archivo del que fuera Museo Nacional de Gotemburgo, de los Archivos Na-
cionales de Antropología (NAA) y del National Museum of American Indian 
(NMAI), así como de la Biblioteca de Antropología John Wesley Powell del 
Depto. de Antropología del National Museum of Natural History, de la Smith-
sonian Institution, en Washington.



Áreas culturales

92 

grupos no-tupi, que llevaban una existencia errante y eran generalmente 
hostiles (Métraux, 1946: 130). Evocar aquí la prehistoria misma de la 
antropología americana nos permite observar que ya en sus raíces la dis-
tribución espacial de los grupos humanos respondía a una combinación 
de criterios culturales y políticos.

Ahora bien, si la relación colonial ha influido la mirada antropológica 
y su rol de puente entre las sociedades subyugadas y el poder colonial, 
especialmente en las escuelas enfocadas a sociedades africanas o del 
Pacífico, en el caso americano esta relación es distinta y más compleja 
por su misma composición (Taylor, 1984). América Latina ha sido ob-
jeto de una reflexión antropológica en Europa, Estados Unidos y en el 
propio continente desde el siglo xix, desprendida del pasado colonial 
hispánico2. Probablemente, esta circunstancia ha permitido que en 
Europa la reflexión sobre los pueblos amerindios tuviera un carácter 
más intelectual, guiada por prejuicios o valores universales, mientras 
que, al menos, una parte de la antropología norteamericana, estuviera 
sometida a partir de la Segunda Guerra Mundial, a intereses geoestra-
tégicos neocoloniales, y que ello haya influido en la concepción misma 
y el sentido último de las clasificaciones de los pueblos. De hecho, 
podríamos considerar que, a pesar de haber nacido en la Europa deci-
monónica, el concepto de área cultural existió como pieza clave de la 
antropología gracias a su desarrollo americano desde inicios del siglo 
pasado (Bender, 2017), y que obtuvo su máximo apogeo con el Handbook 
of South American Indians (HSAI) (Steward, 1946-1959), la obra magna 
que reunió alrededor de cien antropólogos, arqueólogos y lingüistas 
mayormente norteamericanos, pero también latinoamericanos y algunos 
europeos. Sin ánimo de otorgarle más peso del que realmente tuvo (y 
lo tuvo), en este capítulo, escrito a modo de introducción a la sección 
sobre las áreas en América del Sur, describiremos este gran proyecto a 
la luz de la clasificación en áreas, así como algunos elementos del magno 
proyecto cuasi paralelo que contribuyó a configurar, el Human Relations 
Areas Files (HRAF). Para situarlos, señalaré algunas contribuciones 
previas que darán luz a las clasificaciones de las culturas amerindias, en 
Europa primero, y en los Estados Unidos después, restringiendo este 

2	 Situamos el origen a finales del siglo xix por su enfoque en la naciente disciplina 
antropológica, pero la reflexión se produce desde el primer momento de la colo-
nia. Existen excelentes síntesis críticas dedicadas a ello en los textos reunidos por 
Salomon y Schwartz (eds.)(1999), entre otros. Para los países andinos ver tam-
bién Salomon (2012: 18-97).



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 93

ejercicio por razones de espacio a algunos autores cuya influencia fue 
clave. Terminaré esbozando muy brevemente la emergencia de algunas 
tendencias actuales que, sobreviviendo a las críticas de los años setenta, 
permiten pensar en la pervivencia de las áreas culturales. 

Elementos para la comprensión de la tradición 
clasificatoria europea

Aunque el americanismo europeo difícilmente se puede encasillar en 
tradiciones estatales, y se configuró como una red supraestatal de sabios, 
en sus inicios destacan figuras muy vinculadas a los museos, que con el 
tiempo serán clave para la configuración de escuelas antropológicas. En-
tre las más importantes encontramos el francés Paul Rivet (1876-1958) 
que se enrola en 1901 como médico de a bordo en la Segunda Misión 
Geodésica Francesa al Ecuador (1901-1906), destinada a confirmar los 
resultados de la Misión Franco-española que en 1735 liderara Charles 
Marie de la Condamine. Aunque la primera tenía por objetivo medir el 
arco del meridiano terrestre y confirmar la teoría de la gravedad de 
Newton, y la segunda poner a prueba los avances científicos franceses 
finiseculares con aquellos datos, ambas generaron relatos y mapas elo-
cuentes sobre el territorio de la antigua Audiencia de Quito, y la inci-
piente República del Ecuador (Capello, 2010: 151). En un momento de 
disputa sobre el alcance del territorio ecuatoriano, notablemente con-
flictivo respecto del territorio amazónico, la cartografía de la segunda 
misión científica francesa se centró en el área del triángulo geodésico, 
reducida al área andina y el litoral. Solo Rivet, seducido por la obra del 
exjesuita y Obispo Federico González Suárez –historiador y arqueólogo–, 
y del prior dominicano Enrique Vacas Galindo –misionero en el Oriente 
ecuatoriano y conocedor de la región shuar–, incorporó como ellos la 
Amazonía y sus habitantes en su producción ecuatoriana. De aquí su 
mapa arqueológico-etnográfico, que incluye el territorio amazónico re-
clamado por las élites ecuatorianas frente a las repúblicas vecinas, si-
guiendo la tradición cartográfica de mencionar los grupos étnicos que 
lo habitan para incorporarlos al territorio nacional3 (Capello, 2010).

3	 Paul Rivet, Carte Ethnique de la République de L’Équateur et du Bassin du Ht. 
Amazone (Rive gauche)(1912). Archivo Histórico del Banco Central del Ecuador, 
Quito, Ecuador (en Capello, 2010).



Áreas culturales

94 

Ante la imposibilidad de visitar la región jíbara en razón de su rango 
militar (lo que no le impidió escribir sobre este grupo a partir de 1909), 
Rivet ocupa su tiempo con una misión menor a la región de los enton-
ces llamados colorados (Conklin, 2015: 103-104; Laurière, 2008a; Rivet, 
1905; Ventura, 2012), una escapada iniciática que se hará común entre 
los jibarólogos posteriores. Como médico, Rivet realiza múltiples medi-
das craneales a los indígenas, pero gracias a su nueva vocación descubre 
también la vida social y recoge informaciones arqueológicas, lingüísticas 
y etnográficas de gran utilidad que le hicieron abrazar la definición in-
clusiva de la antropología a su regreso a Francia. En 1906 Rivet se libera 
del ejército y entra en el laboratorio de antropología del Museo de Et-
nografía del Trocadero, que más tarde se convertiría en el Musée de 
l’Homme, bajo su dirección. Si bien es cierto que la organización de las 
colecciones de un Museo debe tanto a una filosofía científica como a un 
contexto de relaciones –contactos que animan donaciones, subvenciones 
que marcan misiones de campo y salas de exposición, celebraciones po-
líticas y por descontado un pasado colonial–, a Paul Rivet le animaba «la 
voluntad de hacer de nuestro Musée el gran establecimiento de ense-
ñanza popular y de investigación científica que debe ser, de poner en 
valor todas sus incalculables riquezas y de hacerlo digno del admirable 
esfuerzo colonial de nuestro país» (Rivet y Rivière, 1931: 10), y ello a 
pesar de su filoamericanismo y del escaso pasado colonial francés en 
aquel continente.

En paralelo a Franz Boas, a quien conocía, y con el que mantuvo una 
relación continuada4, pero con menor formación, Rivet se libró a la cla-
sificación de las lenguas5, a las que consideraba centrales para entender 

4	 La vocación americanista común sirvió de base para una relación epistolar de 
hasta 127 cartas entre 1929 y 1941, sobre temas de antropología americanista, y 
sobre la situación generada por la gran guerra en Europa (Laurière, 2008b: 70-
71), o temas más prácticos, como que Boas consiguiera fondos en distintas oca-
siones durante los años veinte para sostener el Journal de la Société des 
Américanistes dirigido por Paul Rivet (Laurière, 2009: 106).

5	 De hecho, Paul Rivet, que fue mentor de Alfred Métraux (una de las figuras 
clave del HSAI, como veremos), firmó el artículo sobre clasificaciones lingüísti-
cas de las tribus de la región del Alto Amazonas en el tercer volumen del HSAI. 
Una excepción, dado que la mayor parte de mapas de lenguas y dialectos de toda 
Sudamérica estuvieron a cargo de Betty Meggers, discípula de Steward y desta-
cada arqueóloga, con la asistencia del antropólogo y lingüista J. Alden Mason, 
coordinador de la sección lingüística. Cabe señalar que la mayoría de europeos 
que participaron en alguna sección del HSAI tuvieron relación con los Estados 
Unidos y el propio Rivet fue refugiado en Bogotá y acogido en New York por 



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 95

los movimientos de población, dado su marco difusionista y su interés 
fundamental por «los orígenes del hombre americano»6. Esta mirada 
no procedía tanto de la escuela del Kulturkreise de Viena como de la 
influencia de su colega sueco Erland Nordenskiöld (Conklin, 2015: 104-
111). Con este, además de intercambios científicos, Rivet impulsaría el 
americanismo en Europa como medio de superar las animadversiones 
nacionalistas después de la Primera Guerra Mundial, junto al alemán 
Theodor Koch-Grünberg7, convencido que el americanismo, con su 
marcada transdisciplinariedad, estimulaba la solidaridad científica e 
invitaba al diálogo (Laurière, 2009: 100).

Fue precisamente Erland Nordenskiöld (1877-1932) otra gran figura 
del americanismo del primer tercio del siglo xx, también a cargo de un 
museo de referencia. Nordenskiöld se ha descrito como un hombre de 
campo «amigo de los indígenas» (Rivet, 1932; Alvarsson y Agüero, 
1997)8. Empirista, a caballo entre el evolucionismo y el difusionismo, 
fue una figura central de la escuela Nórdica de Antropología (la deno-
minada escuela de Gotemburgo), e impulsor de los estudios etnográ-
ficos comparativos para el continente sudamericano (Lindberg, 1997). 
Sus expediciones a América conformaron el Museo de Gotemburgo 
que fundó y dirigió hasta su muerte en 1932. Convencido de la urgen-
cia de estudiar a los pueblos indígenas antes de su desaparición, se 
dedicó, como Boas y Rivet, a la etnografía y la lingüística, pero también 
a los aspectos inmateriales de su cultura, como muestran sus estudios 
sobre el alma entre los chocó y los cuna de Colombia y Panamá. Nor-
denskiöld fue un puente e influencia entre la escuela nórdica, la escuela 
alemana con Theodor Koch-Grünberg y la francesa, con Paul Rivet, y 

The Latin America Refugee Fund durante la Segunda Guerra Mundial (Rivet, 
1944). Fueron numerosos los etnólogos franceses que debieron salir del país, por 
ser judíos o por participar de la Resistencia y defender postulados antirracistas 
(Conklin, 2015: 399-456).

6	 Rivet es autor de una entonces arriesgada teoría que proponía que el poblamien-
to de América se había originado tanto por Siberia desde Asia como a través del 
Pacífico desde Australia y Melanesia (Rivet, 1943), planteamiento que no era 
compartido por sus colegas americanos (Conklin, 2015: 113).

7	 A pesar de no conocerlo personalmente, Rivet mantuvo una intensa correspon-
dencia con Koch- Grünberg, primero sobre lingüística y antropología america-
nas, y a partir de 1919 sobre la guerra y la reconciliación (Kraus, 2010b).

8	 Métraux explica el buen recuerdo que de él guardaban en el Chaco y Rivet cuen-
ta cómo lloraron su muerte en los pueblos de la «República Independiente de 
Tule» (Rivet, 1932).



Áreas culturales

96 

el franco-suizo Alfred Métraux, quien a su vez fuera puente entre Fran-
cia y Estados Unidos, como veremos más adelante. Y esto entre las dos 
grandes guerras que separaron sus países de origen. Nordenskiöld fue 
quien desarrolló el método cartográfico en etnología. Como tantos 
otros etnólogos de la época, buscaban el «cuadro de la civilización india 
en el momento de la invasión europea» (Rivet, 1932: 299), antes de la 
aculturación y este dato ha marcado los mapas de las culturas de Amé-
rica en el siglo xx (es decir, una tabla anacrónica ya a inicios del siglo 
xx; ver también Muñoz, infra). A pesar de reunir una enorme colección 
etnográfica, el Museo de Gotemburgo no contendría objetos de todas 
las culturas y por ello, aunque para Nordenskiöld, como para Boas, cada 
cultura era única, se concentró en «tipos culturales» para mostrar la 
adaptación del ser humano a todas las regiones geográficas. (Lindberg, 
1997: 72-73). Su perspectiva era histórico-geográfica (Hultkrantz, 1997) 
y aunque recalcaba la capacidad indígena de invención (Nordenskiöld, 
1929), la difusión domina su análisis. En su estratificación cultural de 
América hay un equilibrio entre la difusión y el entorno físico, que 
acabó también influyendo a Robert Lowie (Hultkrantz, 1997: 130), 
autor este último, también relevante en el proyecto del Handbook of 
South American Indians, y eso aunque su editor, J. Steward, escribió una 
dura crítica al difusionismo en su quinto volumen. Ahora bien, Nor-
denskiöld no solo se complace en elaborar listas comparativas de ele-
mentos culturales presentes en distintos grupos de América del Sur, 
sino que también intenta comparar con grupos oceánicos (Nordens-
kiöld, 1931) y busca detectar el origen de las invenciones en tiempos 
del contacto (Nordenskiöld, 1930).

Figura 1. Mapas de distribución de algunos elementos culturales 
(Nordenskiöld 1931, Pl.1)



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 97

Figura 2. Mapas de distribución de algunos elementos culturales 
(Nordenskiöld 1931, Pl.2)9

Quizás por su interés por la parte inmaterial de la cultura, desde el 
Museo de Gotemburgo Nordenskiöld apoyó los estudios de campo del 
etnólogo finlandés Rafael Karsten (1879-1956) (Lindberg, 1997: 69), 
autor que, al igual que Rivet, realizó una escapada a visitar a los «colo-
rados» en espera de su expedición hacia los «jibaros», por cuya obra es 
más conocido, pero también porque es el autor de una menos aplaudida 
compilación sobre indígenas de Sudamérica centrada exclusivamente 
en aspectos espirituales. Su obra comparativa The civilization of South 
American Indians, with special reference to magic and religion (1968 [1926]) 
no tiene ningún mapa, y su principal criterio organizativo son los grados 
de civilización, donde los Incas representan el grado más avanzado 

9	 Nordenskiöld incluye en su estudio sobre el «Origen de las civilizaciones indias de 
Sud América» 32 mapas (en dos planchas, de 16 mapas cada una), que describe en 
un apéndice (1931: 77-94) de forma individual, sin intentar en ningún momento 
configurar un mapa de áreas que superponga la distribución de dichos elementos 
de cultura material, los cuales le sirven para avanzar hipótesis sobre invención, 
distribución y migraciones, en el seno de Sudamérica y en relación a Norte y Cen-
tro América y Oceanía. Los incorporamos para mostrar el efecto del conjunto a 
pesar de su poca legibilidad. Las leyendas de los mapas en el original son: Pl. 1: 1. 
Sweating house, 2. Pit dwellings; 3. Houses with porch; 4. Plank-built houses; 5. Tents 
of animal skins; 6. Ladder-like carrier or cradle; 7. Loin wraps of tanned deerskin; 8. 
Fringed leather; 9. Leggings; 10. Moccasins and slippers; 11. Embroidery on leather; 12. 
Three-feathered arrows; 13. Fish glue as arrow-feather fastening; 14. Arrow quivers; 
15. Large harpoon and spear heads of bone; 16. Striking f ire with pyrite and Flint y Pl. 
2: 17. Water-boiling with heated stones; 18. Vessels of bark sewn together; 19. Leathern 
water bags; 20. Combs carved in one peace; 21.Plank-sewn boats; 22. Double-bladed 
paddles; 23. Scalping; 24. Smoke signalling; 25.Rawhide rattles containing pebbles; 26. 
Deer-hoof rattles used at the ceremonies connected with girls’ reaching nubile age; 
27.Tortoise shell rattles; 28. Ring-and-pin game; 29.Monitor pipes; 30. Coiled Baske-
try; 31. Rod armour; 32. Digging-stick with weighted handle.



Áreas culturales

98 

mientras que los indígenas del Chaco, amazónicos o del oeste andino 
están entre los menos civilizados; de hecho busca afinidades que atra-
viesan todo el subcontinente, y reconoce que algunos indígenas de tie-
rras bajas presentan rasgos más complejos. No se detiene en las 
diferencias en las formas de organización sino de espiritualidad, siendo 
su punto de partida un animismo evolucionista tyloriano. Hijo de pas-
tor presbiteriano y de una familia muy religiosa de una aldea finlandesa, 
aunque se liberó de su influencia al trasladarse a Londres y Suecia, no 
se despegó de una mirada basada en la espiritualidad de los pueblos 
indígenas. Era excesivamente idealista, y sin embargo muy hábil para 
describir con sumo detalle etnográfico cualquier aspecto que considerara 
de origen espiritual, es decir, casi toda la vida indígena.

Karsten fue una figura controvertida, de ideas evolucionistas ya en-
tonces anacrónicas, muy ceñido a datos empíricos de su propia cosecha, 
y se atrevió a contradecir a sus maestros Edward Westermarck y Erland 
Nordenskiöld. No entró en los círculos americanistas, y solo contribuyó 
en el Handbook of Latin American Studies en 1937 con un «General 
Statement» de la etnología de Sudamérica. En ella comentaba la esca-
sez de buena etnografía sobre la región junto al gran interés de su es-
tudio sobre religiosidad, pero no escribirá ningún texto para el HSAI 
de Steward. A pesar que algunos (solo algunos) de los artículos del 
HSAI sobre grupos que él había etnografiado lo citan, no llegó a par-
ticipar, por lo que le quedó probablemente cierta amargura, que destila 
en su crítica del HSAI (Karsten, 1954). En la reseña admite que el HSAI 
describe una «amplia variedad de culturas humanas desde el salvajismo 
hasta una relativa civilización» (Karsten, 1954: 1); pero lamenta la esca-
sez de datos obtenidos con rigor metodológico, por etnógrafos forma-
dos capaces de realizar largas estancias en un mismo grupo y 
conocedores de su lengua, por lo que solo se conoce la cultura material, 
mientras que la cultura intelectual, ideas religiosas y ritos son tratados 
como secundarios, algo lamentable porque sin estos conocimientos tam-
poco se puede comprender la cultura material (Karsten, 1954: 2). En la 
conclusión critica también el sesgo del HSAI al incluir básicamente 
autores norteamericanos en detrimento de buenos etnógrafos europeos. 
La ciencia, dice, debería apoyarse solo en la verdad científica y ser in-
ternacional y no dar crédito en función de la nacionalidad del autor. No 
es seguro que Karsten lo supiera, pero en los primeros esbozos del HSAI 
Steward había marcado el nombre de Karsten entre los etnólogos del 
Chaco y de los pueblos jíbaros, aunque al final no le invitaron.



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 99

El americanismo europeo no se comprendería sin la comunidad cien-
tífica alemana, con la que existía una relación continuada desde el resto 
del continente solo interrumpida por la guerra, y de cuya escuela la 
antropología era deudora. Recordemos que fue Adolf Bastian el impul-
sor desde el Museum für Völkerkunde de Berlin del concepto de pro-
vincias culturales, mientras que Leo Frobenius incorporó el de círculo 
cultural, más tarde elaborado por Wilhelm Schmidt y Wilhelm Koppers, 
centrales en la conservadora escuela de Viena, y reconvertido después 
en el de área cultural, desde una perspectiva más progresista, por Franz 
Boas en Estados Unidos (Bender, 2017).

Decíamos más arriba que Rivet y Nordenskiöld trabajaron por res-
tablecer un entendimiento en el mundo científico de nacionalidades 
que habían luchado en bandos contrarios en tiempos de la Gran Gue-
rra, en aras a promover la paz en Europa; un punto de inflexión fue la 
foto de inauguración del Congreso Internacional de Americanistas que 
impulsaron en Gotemburgo el año 1924, donde Rivet posó junto a Karl 
Von den Steinen para la prensa sueca (Rivet, 1932). En la preparación 
de dicho congreso ambos colaboraron intensamente junto a Theodor 
Koch-Grünberg (1872-1924). Este humanista alemán de referencia para 
el americanismo se convierte en etnólogo al regresar de su primera 
expedición al río Xingú (Amazonía brasileña) en 1899. En 1901, por 
medio de Adolf Bastian y Karl von den Steinen, entra como voluntario 
en el Museo Real de Antropología de Berlín y como auxiliar científico 
en 1902, desde cuyo puesto emprende su segunda expedición de más de 
veinte meses a territorio amazónico en 1903 (la tercera sería en 1911). 
Fue pionero de la observación participante avant la lettre, pero también 
de la fotografía en el campo (realizó más de mil fotografías) que llevó 
junto a numerosas muestras etnográficas y algunas grabaciones de can-
tos al Museo de Berlín. Allí trabajó hasta su incorporación en la Uni-
versidad de Friburgo en 1909. En 1915 se convirtió en director científico 
del Museo Linden de Stuttgart, y profesor de antropología en la Uni-
versidad de Heidelberg. Murió de malaria en su última expedición en 
Brasil, en 1924 (Kraus, 2010a: 15-19). Gracias a su conocimiento cercano, 
dispensaba a los indígenas un trato igualitario, sin caer excesivamente 
en la imagen del buen salvaje, y criticó duramente el menosprecio que 
les profesaba la sociedad blanca. Quizás por ello se abstuvo de ensayos 
teóricos e intentos clasificatorios explícitos (Kraus, 2010a: 29) y su obra 
es fundamentalmente descriptiva, solo comparativa en ámbitos muy 
específicos (los petroglifos, o la antropofagia) y en su etapa más madura, 



Áreas culturales

100 

en el marco de una área restringida (Norte de Brasil) (Kraus, 2010a: 31). 
En definitiva, por un lado, estas figuras del americanismo europeo in-
cipiente tuvieron un papel clave en la constitución de museos de refe-
rencia, pero sus clasificaciones culturales, cuando las hubo, tuvieron 
menos trascendencia; por otro lado, Koch-Grünberg y Nordenskiöld 
destacaron por sus cualidades etnográficas y empatía con los indígenas, 
y junto a Rivet por sus posicionamientos contrarios a la guerra, al fas-
cismo y en pro de la solidaridad internacional y la paz. En cambio, en 
Estados Unidos evoluciona simultáneamente otra corriente también 
originada en aquella cuna de la Alemania finisecular, con Boas, igual-
mente comprometida en sus inicios, pero cuyo recorrido configurará 
una mirada sustancialmente distinta10.

Elementos para la comprensión de la tradición 
clasificatoria americana 

A menudo se señala a Franz Boas (1858-1942) como el antropólogo que 
trasladó un pensamiento antievolucionista, romántico y esencialista, 
construido en Alemania, a una teoría particularista de corte más abierto 
a Estados Unidos. Boas llegó a América del Norte en 1886 a raíz de un 
estudio en Canadá que le puso en contacto con la población Inuit, pero, 
sobre todo, su máximo interés para establecerse en América fue huir del 
creciente antisemitismo que vivía su país. Es bien conocida su lucha 
antirracista desde la antropología. Allí se había formado con Friedrich 
Ratzel y como asistente de Adolf Bastian (ver Mateo, Ventura y Clua, 
supra). Aunque Boas centró su interés en los pueblos indígenas de Amé-
rica del Norte, influyó en los estudios de América del Sur a través de 
sus discípulos, como Wissler y Kroeber, quienes retomaron la idea del 
kulturkreise o círculo cultural desde una perspectiva antievolucionista. 
Y fue uno de ellos, Clarck Wissler (1870-1947) el primer autor a dar 
forma a una clasificación de las áreas americanas de gran influencia. 
Wissler se une al equipo del National Museum of Natural History de 
Nueva York en 1902, con Boas, a quien sucederá, y enseña con él en 

10	 Señalemos que aunque pareciera que Steward acabará tomando el guante de las 
clasificaciones establecidas por discípulos boasianos, y ambos autores lucharon 
contra el nazismo durante la guerra, su visión política es opuesta: mientras Boas 
era socialista, Steward era liberal, (Faulhaber, 2012: 85).



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 101

Columbia (1903-1909). En 1924 se traslada a la Universidad de Yale. 
Etnógrafo de los pueblos indígenas de América del Norte como su 
maestro, integró el modelo de estratificación cultural de Nordenskiöld 
en su esquema sobre el desarrollo americano precolombino. Fue un gran 
divulgador del difusionismo en los Estados Unidos, y su propuesta será 
retomada bajo una forma más elaborada, por Murdock en el HRAF. En 
su obra clásica The American Indian de 1917, Wissler recopila datos de 
todos los campos del ser humano. Él es el autor de mapas que reprodu-
cirán hasta los años cuarenta autores de distintos lugares11. Cada capítulo 
está dedicado a un campo, ya sea la comida, el tejido, la cestería, la cerá-
mica, el vestido o el calzado en cuanto a cultura material, que ha dado 
mapas fascinantes de organización de América en torno a aspectos ba-
nales (como si sus habitantes usan botas, mocasines, sandalias o andan 
descalzos), pero otros capítulos tocan la organización social o la vida 
espiritual, estos ya sin mapas, así como las clasificaciones arqueológicas, 
lingüísticas o raciales, que él denomina somáticas, donde incluye mapas 
de índice encefálico. Para él la cultura es un conjunto de rasgos cultura-
les manifestados por una unidad social definida de la humanidad; pero 
para él los datos de la unidad social no son los únicos relevantes, y acaba 
concluyendo que, a pesar de la capacidad de invención particular, hay 
que ver las culturas en agrupaciones superiores, dado que algunos rasgos 
están extendidos por todo el continente, por lo que es imperativo esta-
blecer una clasificación que reduzca el número a unidades de compren-
sión. Por ello son relevantes sus mapas por elementos arriba aducidos y 
su comparación final, que le permite establecer áreas culturales, aunque 
acaba estableciendo dos tipos de clasificación: áreas histórico-culturales 
y áreas prehistóricas (Wissler, 1917: 327ss; ver también Branca, infra; y 
Fontana, infra). En base a esto establece las áreas de América del Norte 
y central, y cinco grandes áreas de América del Sur que serán más o 
menos reproducidas en obras posteriores como el mismo HSAI, e incluso 
el mismo HRAF de Yale, y que fijarán para siempre algunos grupos en 
la indeterminación, aunque él salvaba todas las indeterminaciones con 
el concepto de Centro Cultural: la cultura de estas áreas grada entre unas 

11	 Ver por ejemplo la enciclopedia italiana, dirigida por Bassutti en 1941 Le Razze 
e i Popoli della Terra Vol. III, que reproduce los mismos mapas de Wissler. 
Wissler actualizó datos en sus sucesivas ediciones, particularmente en la de 1938, 
mayoritariamente de arqueología y de América del Norte.



Áreas culturales

102 

y otras; ello no es obstáculo para la clasificación, pues existen Centros 
Culturales desde los que irradian las influencias culturales. 

Figura 3. Áreas Culturales (Wissler 1917, Fig. 67)

Otro discípulo de Franz Boas en la Universidad de Columbia fue 
Alfred Louis Kroeber (1876-1960). Reconocido junto a él como uno de 
los padres de la antropología americana (Bidney, 1965: 266), dedicó parte 
de su obra al establecimiento de las áreas y su teorización. Aunque llegó 
a la antropología a través de un interés por las lenguas, (y de hecho 
publicó una tipología clasificatoria de las lenguas indígenas de Califor-
nia en el Handbook of the Indians of California, en 1925), se guio más por 
la historia cultural y la estructura social. Ahora bien: sin caer en el de-
terminismo whorfiano (según el cual la lengua determina la cultura), 
consideraba que los sistemas de clasificación social eran correlativos con 
los sistemas de clasificación lingüística, y creía en una afectación in-
consciente de la lengua en las categorías de pensamiento y formas de 
comportamiento (Bidney, 1965: 268). Además, aun concediendo gran 
importancia a la historia, la falta de datos escritos sobre el pasado y una 



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 103

investigación arqueológica todavía incipiente, le llevan a otorgar más 
importancia al espacio que al tiempo, y a delinear áreas culturales, que 
relaciona con áreas naturales o geográficas. En 1931 escribe el grueso de 
su Cultural and Natural Areas of Native North America, que como anota 
en el prefacio, no pudo ver la luz hasta 1939 debido a la Gran Depresión. 
Aunque centrada en los pueblos indígenas de América del norte, esta 
obra incluye áreas de México y Centro América (de hecho, a partir de 
1924 se dedica a la arqueología de México y Perú, donde realiza contri-
buciones significativas), y es un referente por la definición de área cul-
tural que devendrá paradigmática en los estudios posteriores. En su 
etnografía comparativa sustituye el concepto de centro cultural que 
Wissler había sido pionero en mapear, por el más sorprendente de clímax 
cultural. Constata que Wissler no llega a delimitar los centros, de modo 
que acaba considerando más determinantes las áreas. Reconoce que el 
principal problema de la definición de las áreas son sus límites, a menudo 
ambiguos pues en ellos confluyen pueblos bajo áreas de influencia dis-
tintas, a menudo más alejados de sus respectivos centros que de sus 
vecinos de área; por ello considera que la mejor delimitación de un área 
es la que no se dibuja, que debería señalarse con matices de colores, algo 
que la técnica de la época no permitía, con el fin que sea el lector quien 
se deje influir por los aspectos dinámicos de los mapas (Kroeber, 1939: 
5-6). En su definición de área, se fija más en las totalidades culturales 
que en elementos o rasgos independientes o en su agrupación en los 
denominados «complejos culturales», a menudo solo una fracción de la 
cultura (Kroeber, 1939: 1-2). Al respecto señala que de Boas a Wissler se 
han elaborado mapas culturales no como totalidades sino por ámbitos 
(áreas de elementos específicos, como técnicas de subsistencia u otras), 
y que al sobreponerlas no constituían áreas como totalidades culturales, 
algo pendiente de hacer (Kroeber, 1939: 3). Con esa idea promueve el 
proyecto Culture element survey (1934-1935) que implicará 13 estudiantes 
y 25 monografías de unidades territoriales de los pueblos indígenas de 
Norteamérica para, con el método estadístico, establecer las clasificacio-
nes culturales, es decir, un método taxonómico considerado objetivo que 
en sus inicios combinó con una interpretación histórica subjetiva, aban-
donada más tarde (Bidney, 1965: 268-270). El área cultural, sin embargo 
(cuya expresión cree desacertada porque enfatiza la idea de área más que 
la de cultura), es un medio, no un fin en sí mismo; la finalidad de la 
comparación es comprender los procesos culturales como tales, o los 
acontecimientos históricos de la cultura que, además, como ya había 



Áreas culturales

104 

señalado Wissler, no están determinados por la naturaleza (Kroeber, 
1939: 6). Con Wissler y sobre todo con Kroeber se asienta el paradigma 
en Estados Unidos que materializará el gran proyecto de J. Steward 
desde la Smithsonian Institution.

Entre el americanismo empirista y el servicio a las 
instituciones de gobierno

Si existe una figura clave, un verdadero puente entre Europa, Estados 
Unidos y América Latina, este fue Alfred Métraux (1902 -1963). Nacido 
en Lausanne, Suiza, vivió su infancia hasta los trece años en Mendoza 
(Argentina), donde al parecer jugaba con pares mapuches, periodo que 
lo convirtió en «mestizo cultural», según Edgardo Krebs, el curador de 
la exposición a él dedicada en el National Museum of Natural History 
organizada por la Smithsonian Institution de Washington (Krebs, 2005). 
Formado primero en historia y archivística, después en etnología en la 
École pratique des hautes études con Marcel Mauss (con quien man-
tenía una relación tensa por su apuesta por la descripción etnográfica 
por encima de la teoría), fue discípulo de Paul Rivet en París y Erland 
Nordenskiöld en Gotemburgo. Métraux ha sido considerado un etnó-
grafo entre etnógrafos, y a pesar de que algunas revisiones contempo-
ráneas a partir de sus cartas y notas de campo publicadas póstumamente 
relativizan su dimensión humana, se mantiene el consenso sobre su 
erudición etnológica, mostrada en su colaboración en el HSAI (Villar, 
2016: 100). Podríamos hablar de distintos Métraux, según si conside-
ramos su prolífica labor etnográfica en distintos lugares de América del 
Sur, particularmente en el Chaco argentino-boliviano; su tarea compa-
rativa, a través entre otros de su participación en el HSAI; o incluso su 
incidencia en la política internacional, a través principalmente de su 
responsabilidad en la UNESCO.

Una de sus primeras acciones en América fue la creación y dirección 
(entre 1928 y 1932) de un museo de etnología en Tucumán, recomendado 
por Paul Rivet, en la época el americanista francés más influyente (Krebs 
2005), e inspirado en el Museo Etnográfico de Gotemburgo (Villar, 
2016: 101-102). Durante esta etapa crea la Revista de Etnología de la 
Universidad de Tucumán abierta a estudios etnográficos americanistas 
en seis lenguas, que le permitirá relacionarse con y dar a conocer los 
trabajos de un gran número de especialistas (Krebs, 2005), como hiciera 



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 105

Paul Rivet con el Journal de la Société des Américanistes en la época (Lau-
rière, 2009: 100-103). En 1929 emprende una misión a la región chiri-
guano, siguiendo los pasos de la que realizara su maestro sueco en 
1908-1909, con el objetivo, entre otros, de recopilar objetos de la cultura 
material para el museo. A su entender, la cerámica era una manera 
objetiva de reproducir los procesos de contacto cultural, hibridación y 
mestizaje (Villar, 2016: 105). La profusión de documentación histórica 
que manejaron ambos les permitió reseguir los procesos de formación, 
evolución y dispersión de las poblaciones y por consiguiente detectar 
migraciones, préstamos y «aculturación»; y, en contraposición a las tesis 
habituales que establecían un sentido único de difusión desde los Andes 
a las Tierras bajas, proponer una difusión bidireccional fruto del inter-
cambio, que convertiría estos grupos en un ejemplo de transición entre 
Andes, Chaco y Tierras Bajas (Villar, 2016: 102). Estos hallazgos de-
berían fácilmente haber conducido a una reconsideración de la noción 
de área cultural, pero parece que por aquel tiempo esta ya había impreg-
nado la mirada comparativa y las consideraciones se reducían a matizar 
los límites y transiciones entre áreas, no a una enmienda a la totalidad. 
En este sentido, al ubicar la «civilización tupí-guaraní», Métraux había 
establecido al grupo chiriguano, acreedor de influencias arawak y andi-
nas, en el polo opuesto a los grupos «primordiales», u «originales», los 
tupinamba de la costa del Brasil (Métraux, 1928, en Villar, 2016: 102). 
Mención aparte merecen las influencias «criollas», que siguiendo la 
tónica de la época, más que contribuir a hibridación, son un paso para 
la desaparición (Villar, 2016: 106-107). Cabe señalar que Métraux sufre, 
al igual que los etnólogos que le precedieron, de un cierto evolucionismo 
al considerar las diferencias entre los grupos indígenas de la región en 
términos de gradación en una escala de la complejidad cultural, desde 
«los chaqueños típicos» (chorote, wichí, toba, nivaclé), «inferiores» a los 
grupos más refinados como los chiriguano o los chané, receptores de 
influencias culturales andinas o amazónicas (Villar, 2016: 110). 

De regreso a París, en 1934, a propuesta de Rivet forma parte de la 
Misión franco-belga a la isla de Pascua y en 1937 se incorpora en el 
Bernice Bishop Museum de Honolulu (Hawái) para publicar sus resul-
tados. En 1938 Alfred Métraux llega a los Estados Unidos como pro-
fesor visitante de la U. de California en Berkeley donde descubre la 
antropología norteamericana y es becado por la Fundación Guggenheim 
de 1939 a 1941 (Brohan et al., 2013: 28), año en que se estableció como 
miembro del Bureau of American Ethnology de la Smithsonian 



Áreas culturales

106 

Institution en Washington12. Desde allí, su contribución más conocida 
fue su participación en el Handbook of South American Indians coordi-
nado por Julian Steward como asistente de edición, rol para el que fue 
contratado en 194113, pero también como nexo en distintos proyectos 
que implicaban a las administraciones norteamericana y de algunos 
países de América Latina, como el proyecto Amazónico, avalado por 
John Gillin; o en su rol de Asistente de Dirección del Institute of Social 
Anthropology (ISA) de la Smithsonian Institution durante los dos pri-
meros años de su existencia (1943-1945); creado por J. Steward en 1943 
y activo hasta 1952, el ISA tenía por objeto desarrollar proyectos «cola-
borativos» de investigación y docencia particularmente con países de 
América Latina, algunos de los cuales más tarde derivarían en colabo-
ración con la Inteligencia Norteamericana14, en un momento en que 
una parte de la disciplina creía necesario este tributo; como expresó uno 
de los partenaires de Métraux en Perú: «Los antropólogos, como con-
versábamos con el mismo Dr. Gillin, deben justificar los gastos ayu-
dando al Estado en la solución de sus problemas»15. 

La contribución de Métraux en el HSAI fue enorme, no solo por 
participar en el comité restringido de preparación, por la cantidad con-
siderable de entradas que le fueron asignadas –tanto en el volumen 1 
dedicado a las «Tribus marginales» (1946), el 3 a las «Tribus de la Selva 
tropical» (1948) o el 4 a las «Tribus circuncaribes» (1948), como a artículos 
de síntesis temática en el volumen 5 dedicado a la «Etnología comparada 
de los indios de Sudamérica» (1949)–, sino también por su rol puente con 
buena parte de participantes de Latinoamérica y su papel clave como 
asesor de toda el área. Aunque su aportación es principalmente descrip-
tiva, encontramos una manifestación explícita de su noción de área en un 
texto referido a la región guyano-amazónica (Métraux, 1946a). En este 

12	 Desde este puesto pudo organizar el exilio de C. Lévi-Strauss a los Estados 
Unidos, en plena persecución de los judíos en Europa (Lévi-Strauss, 1964: 6). 

13	 Fifty-Eighth Annual Report of the Bureau of American Ethnology 1940-1941, 
Washington, US Government Printing Office, 1942, p. 6 y Fifty-Ninth Annual 
Report of the Bureau of American Ethnology 1941-1942, Washington, US Govern-
ment Printing Office, 1943, p. 11. 

14	 Price (2008) es uno de los autores que lo ha puesto en el centro del debate; ver 
también Faulhaber (2011) y la versión conciliadora de A.P. Castro (2010). 

15	 Carta de L.Valcárcel a J. Steward, 24 de marzo de 1941. «Correspondance», Re-
cords of the HSAI, Smithsonian Institution, National Anthropological Archives, 
Washington (en adelante: Records of the HSAI, NAA). J. Gillin fue responsable 
del ISA en Perú, al tiempo que G. Foster lo fuera en México y D. Pierson en Brasil.



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 107

artículo las familias lingüísticas son el punto de referencia inexplícito 
de las agrupaciones sometidas a examen, y la obtención de recursos 
(agricultura versus nomadismo predador) el marcador de niveles de 
«civilización» que conducen a situar unos grupos en la gran clasificación 
de «marginales» –categoría sistematizada por el padre J. Cooper en 
1941– o en estadios «más elevados»16. 

Figura 4. «Las principales regiones culturales de América del Sur» según 
Métraux (1946b: 19).

16	 En un texto de síntesis de sus estudios para el público francés (principalmente 
sobre Guyana, Amazonía, Gran Chaco y Tierra del Fuego), reproduce a grandes 
rasgos el mapa de Wissler, donde las grandes áreas de aquél son aquí «civilizacio-
nes», que incluyen «regiones culturales» cuya denominación tiene base lingüísti-
ca, como la chibcha, quechua y araucana, que forman parte de la civilización 
andina (Métraux, 1982[1946b]: 19).



Áreas culturales

108 

Ya en el seno de estas categorías, el estudio pasa a centrarse en «afi-
nidades culturales», como es el caso de las cuencas del Amazonas y el 
Orinoco. Destaca una afinidad considerable en el tipo de economía (agri-
cultura sedentaria) y en la variedad de familias lingüísticas (tupi-guaraní, 
arawak, carib y pano) y sus migraciones, que han contribuido a la difusión 
de técnicas, ritos, creencias e instituciones sociales, que a su vez han 
acentuado la uniformidad. Esta es matizada por los intercambios e in-
fluencias andinas que han introducido variedad y diferencia, especial-
mente entre el Este y el Oeste de la América Tropical17 –aunque entre 
ellas hay distinciones no atribuibles a la influencia andina, como la pre-
ferencia por la yuca amarga o dulce, de la cerbatana, el curare o ciertos 
narcóticos, el vestido de corteza o el tambor. Insiste que a este nivel, 
parecidos y diferencias culturales no tienen nada que ver con las afinida-
des lingüísticas, sino con unidad de vertiente fluvial debido a la difusión, 
que puede marcar «regiones caracterizadas por un cierto tipo de civiliza-
ción» (Métraux, 1946a: 133-135). Recordemos que Métraux piensa en 
términos de «civilización» subdividida en «provincias culturales y en re-
giones culturales» (Métraux, 1946a: 142), una forma de establecer subdi-
visiones culturales jerarquizadas bajo terminología geopolítica18. Así, aún 
con las limitaciones debidas a la desigualdad de conocimiento sobre los 
distintos grupos, y a la difícil selección de temas clave para la inclusión, 
Métraux propone a modo de hipótesis una subdivisión de la Civilización 
Guyano-amazónica en 24 «provincias», a redefinir en el futuro conforme 
aumente el conocimiento de sus grupos (Métraux, 1946a: 144-153). 

En abril de 1945 Métraux fue enviado a Europa como representante 
del Departamento de Guerra de los Estados Unidos19; en 1946 devino 
funcionario internacional en la Organización de las NNUU desde 
Nueva York, y más tarde, de la UNESCO, ya en París, desde donde 
entre 1947 y 1961 luchó incansablemente, al decir de uno de sus grandes 
colegas, «contra todas las barreras de razas, colores, clases, etnias, 

17	 Recordemos que tres décadas más tarde la arqueología, con D. Lathrap (1970), 
empezará a hablar de influencias inversas entre el centro de la Cuenca amazóni-
ca y la Amazonía andina.

18	 Aunque parece que Métraux usa la noción de civilización en un sentido tecnoló-
gico, se acerca más al de área cultural en el sentido de «estilo cultural» tal como 
lo ha definido Descola (1991, 2019). 

19	 Carta de J. Steward a John E. Bender, investigador asociado del memmonite Cen-
tral Comittee, 26 julio 1945, «Correspondance», Records of the HSAI, NAA; cf. 
También el Sixty-Second Annual Report of the Bureau of American Ethnology 1944-
1945, Washington, United States Government Printing Office, 1946, p. 5.



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 109

culturas, con el fin de realizar, si no quizás la comunión, si al menos la 
cooperación fraternal de los hombres, independientemente de su color 
de piel u origen» (Bastide, 1964: 8). Desde la UNESCO será consejero 
o responsable de proyectos científicos como el de la Hylea amazónica 
(en Manaos, Brasil) o de desarrollo (en Haití) y desde 1950 dirigirá el 
Departamento de ciencias Sociales. Si durante su etapa norteamericana 
había contribuido desde una institución del Gobierno (Smithsonian 
Institution), y el HSAI, a conectar investigadores del norte y del sur 
también en beneficio gubernamental, y a erigir la antropología como 
colaboradora con el estado durante la Segunda Guerra Mundial20, en 
esta nueva etapa en la UNESCO propone una versión opuesta: la an-
tropología ha de ser útil a la sociedad por su mirada al ser humano y 
sus relaciones, más allá de sus habilidades para la administración y su 
especialización regional (Métraux, 1952), convirtiéndose en constructora 
de paz entre pueblos (ver sus colecciones contra el racismo y su trabajo 
póstumo «Compromiso y resolución de conflictos», Métraux, 1963). 
Desde 1959 fue también profesor en la École pratique des hautes études.

El Handbook of South American Indians, paradigma de las 
áreas culturales de América del Sur 

El Handbook of South American Indians (HSAI) surgió con la definición 
kroebiana de área cultural como telón de fondo. Un proyecto de gran 
envergadura que se empezó a forjar en los años treinta de la mano de 
Robert Lowie, quien tuvo que desistir por falta de presupuesto. En 1938 
Julian H. Steward consigue los primeros fondos del Congreso, a ser 
administrados por el Bureau of American Ethnology (responsable desde 
entonces de la edición del proyecto), del que era antropólogo asociado 
desde 1935, y el apoyo de la Smithsonian Institution; Steward (1902-
1972) impulsor de la escuela de la ecología cultural, crítica con el difu-
sionismo y la historia cultural y defensor del determinismo 
medioambiental en el desarrollo de las culturas, ha sido para el ameri-
canismo el alma máter del HSAI21. Especialista primero en América 

20	 Ver más adelante, en la sección dedicada a J. Steward y el HSAI; ver también 
Mateo, Ventura y Clua, supra.

21	 Para el detalle del primer inventario de culturas americanas (Distributional Sur-
vey of South American Culture ) y los inicios del HSAI, ver también Martínez 
Mauri, infra.



Áreas culturales

110 

del Norte, viaja a los Andes ecuatorianos en 1938 como contacto pre-
liminar para la preparación del HSAI22. En octubre del 1939 Steward 
redacta cartas a personalidades como Franz Boas o Ruth Benedict con 
los primeros índices pidiendo consejo, convencido que la estructura 
mejoraría con el tiempo. En aquel momento se trataba de 2 volúmenes 
de unas 1000 páginas cada uno, predominantemente descriptivo de 
culturas, con énfasis en etnografía, mientras que la aculturación debe-
ría «estar mayoritariamente omitida tanto por consideraciones prácti-
cas como políticas» 23. La obra se concebía con entradas de autor, con 
relatores especialistas en las partes V (grandes subdivisiones) y VI (te-
mática) y un tiempo de edición de cinco años. En un segundo borrador 
se proyectan 3 volúmenes, y más adelante 4, hasta llegar a los 6 finales 
(más uno de índice), con variaciones en la distribución de áreas. En 
agosto de 194224 las grandes áreas se distribuyen en: 1) Tierras Altas 
(Andina y otras), 2) Selvas tropicales y sabanas; 3) Este del Brasil, 4) 
Chaco, 5) cazadores del sur y 6) América Central. Las áreas variarán 
con los volúmenes hasta llegar a la distribución final en 4 grandes re-
giones: Tribus marginales, Andes, Selva Tropical, Circuncaribe (actua-
les 4 volúmenes, publicados entre 1946 y 1948), un último de 
compendio temático, (quinto volumen, 1949), seguido de un sexto de-
dicado a la antropología física, la lingüística y la geografía cultural 
(1950) y un último al índice (1959). Estas áreas organizadas en subáreas 
culturales han quedado en el imaginario americanista, aunque en las 
últimas décadas todo aquel macroproyecto, con sus implicaciones teó-
ricas y políticas, ha sido revisado.

22	 Fifty-Sixth Annual report of the Bureau of American Ethnology 1938-1939, United 
States Government Printing Office, Washington, p. 5.

23	 Las cartas a Boas y a Benedict eran cuasi idénticas, excepto que en la destinada a 
Boas añade esta frase sobre la omisión de la aculturación. En este sentido, todos 
los debates en torno al contenido del Handbook generados desde finales de los 
años treinta hasta finales de los cuarenta, se refieren a las clasificaciones de cul-
turas estáticas.

24	 «Handbook of South American Indians, Outline as of Aug.20.1942», Adminis-
trative and Reference Files, Records of the HSAI, NAA.



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 111

Figura 5. Áreas culturales tratadas en el Volumen 4. (Punteado, Tribus de 
la selva tropical, volumen 3; Diagonal inclinado hacia la izquierda, 

Civilizaciones andinas, volumen 2; y Diagonal inclinado hacia la derecha, 
Tribus Marginales, Volumen 1)

Fuente: Steward 1948, Handbook of South American Indians. vol.4: xx)



Áreas culturales

112 

En el memorándum del proyecto25, Steward resume sus objetivos en 
cuanto a «las políticas de buena vecindad»: 1) Un ímpetu para la pene-
tración científica e intelectual de América del Sur estimulando el inte-
rés del subcontinente entre académicos del norte; 2) Una empresa 
cooperativa entre científicos del sur y del norte (empresa que, según 
Priscila Faulhaber [2012]) estuvo marcada por una relación jerárquica, 
donde los del sur fueron considerados como meros etnógrafos de 
campo); 3) Proveer información de valor práctico en las relaciones ex-
teriores: el conocimiento de las costumbres nativas podía ayudar a la 
formulación de políticas comerciales y políticas, como se había hecho 
hasta entonces en Europa; y 4) Alcanzar el objetivo de científicos del 
norte y del sur de reunir datos dispersos.

El HSAI dedicó años a discusiones y anotaciones para encontrar la 
fórmula para subdividir esta gran área cultural americana en agrupacio-
nes coherentes. Sus áreas son fruto de consultas con grandes antropólo-
gos de la época, como Boas, Benedict y Kroeber, etnólogos «locales» 
como Baldus26 y fruto de intensos debates entre algunos de los acadé-
micos que participaron en el proyecto. En la primera propuesta, que 
retoma la iniciada por el National Research Council a inicios de los años 
treinta, Steward señala que no se iniciarán solicitudes de financiación 
hasta tener claro el esquema, un esbozo del cual envía a Lowie, Kroeber 
y Spier. Allí explica que los dos principales objetivos son «reunir y or-
denar todo lo que es conocido y aclarar qué queda por investigar en el 
campo en el futuro», pero aceptando que los límites entre áreas se basan 
parcialmente en áreas culturales o grupos, pero parcialmente también en 
la disponibilidad de personas que puedan tratarlas con autoridad, a pe-
sar de intentar que ambos extremos coincidan. En una larga reunión 
(casi 40 páginas de transcripción) el 22 de noviembre de 194127 junto a 
Irving Goldman, John Gillin, Robert Lowie, John Cooper, Claude Lévi-
Strauss y Alfred Métraux, discuten qué parámetros usarán para incluir 
determinados grupos en determinadas áreas, y mientras Lévi-Strauss 
considera relevante partir de regiones geográficas, Steward aboga por 
ceñirse a las culturales, y Métraux propone incluir el grupo lingüístico, 
basándose en los datos de J. A. Mason, quien edita el capítulo destinado 

25	 Ibid.
26	 Correspondence, Records of the HSAI, NAA.
27	 «Record of Conference held at the Smithsonian Institution, November 22, 1941, 

re: Handbook of South American Indians», Administrative and Reference Files, 
Records of the HSAI, NAA.



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 113

a las lenguas; se debate sobre los grupos dudosos, sobre la importancia 
de incorporar todo el conocimiento aunque no pueda compararse con 
grupos sin datos disponibles, y se debate también sobre la importancia 
de incorporar hechos, a propuesta de Steward, quien insiste en la natu-
raleza principalmente descriptiva de la obra; hechos que al final pueden 
hacer cambiar la inclusión de ciertos grupos en ciertas áreas; Goldman 
previene que enfatizar la cultura material produce unas áreas distintas 
que hacerlo con la estructura social y Métraux considera que los autores 
deberían ser menos teóricos y optimistas y centrarse en datos concretos. 
Cooper habla de la complejidad del continente sudamericano y la ne-
cesidad de los estudiosos de tener certezas, de tener una clasificación 
clara, y el deber de definir las agrupaciones que no encajan en una cate-
goría o en la otra (el proyecto inicial contemplaba volúmenes para An-
des, Amazonía, Tribus marginales, y el resto agrupado por su exclusión). 

Durante el primer lustro de la década de los cuarenta se suceden los 
borradores de distribución de grupos en áreas y subáreas, de asignación 
de autores, de número de palabras dedicadas a cada entrada, de impor-
tes a pagar a los autores, de cartas de autores solicitando aumentar es-
pacio, aplazar entregas, de esbozos de mapas donde no aparecen tribus 
sino autores; de pagos, de intercambios con la administración por cues-
tiones banales, con especialistas sobre cuestiones de contenido; una 
documentación administrativa que nos habla de la colosal dedicación 
del editor y su grupo de asesores más íntimo, pero también de otras 
cuestiones. En efecto, un análisis de la correspondencia cuidadosamente 
ordenada en el archivo dedicado al HSAI nos muestra aquellas relacio-
nes de poder entre autores del Norte y del Sur ya mencionadas, y de un 
tono pretendidamente neutro, poco empático para con la situación so-
cial y política de los vecinos del sur, indígenas o no; pero también la 
influencia de la variable coyuntural en la adscripción de los textos a los 
autores, de los grupos étnicos a los volúmenes, a veces resultado de 
imponderables, que han dado lugar a errores reproducidos sin cesar 
desde entonces: los grupos cayapa y colorado del Ecuador por ejemplo, 
debían ser descritos en un texto de 7.500 palabras por Paul Kirchhoff, 
entonces residente en México D.F., encargado de algunos grupos del 
norte de Sudamérica y también de Centroamérica28. En el índice previsto 

28	 Parece curioso que se incluya una sección de tribus de centroamérica en un Ma-
nual de Indios de América del Sur, algo que el propio Steward justifica, aducien-
do que sus culturas son del tipo de América del Sur. Ver Carta de J.Steward a 



Áreas culturales

114 

el 20 de agosto de 1942, se hallaban en un apartado denominado «Tro-
pical Forest Coast South of Chocó», dentro de la primera sección del 
volumen 2 destinado a las Tierras altas (que comprendía una sección 
dedicada a Colombia y Ecuador y otra al área Inca: Perú, Ecuador y 
Bolivia), pero sus textos no llegaron a tiempo (algo que el autor justificó 
alegando la pertinencia de dedicar un volumen específico a los grupos 
de esta sección del volumen 2 y Centroamérica, así como parte de los 
que debía escribir para el volumen 3 dedicado a los bosques tropicales: 
era su apuesta por el área Circuncaribe (ver Martínez Mauri, infra)29; 
el volumen de los Andes salió así sin las entradas de aquellos grupos. 
Un ataque al corazón en 1942, junto a su precariedad laboral y dificul-
tades económicas y administrativas le hicieron abandonar aquel encargo, 
por lo que los capítulos dedicados a los grupos cayapa y colorado se 
reasignaron a John Murra y se acabaron publicando en un texto de 5000 
palabras en el 4.º volumen dedicado al área circuncaribe30. En su sínte-
sis post factum del 5.º volumen, Lowie sugiere una mayor similitud de 
los grupos cayapa y colorado con los grupos de selva tropical (en cuyo 
3.° volumen tampoco habían salido) pero ya era tarde, y estos grupos de 
la familia lingüística sud-barbacoa quedaron para siempre adscritos a 
un área de difícil encaje (Ventura 2018).

Alrededor de cien autores contribuyeron con artículos más o menos 
extensos según varias fuentes, la mitad de los cuales eran de América 
Latina31. Entre los norteamericanos, dominan aquellos procedentes del 
National Museum of Natural History o del Bureau of American Eth-
nology en Washington, de la Universidad de Columbia y otras 

A.Gusar, 2 Noviembre 1944, «Correspondence», Records of the HSAI, NAA.
29	 De hecho, el volumen de la selva tropical (finalmente volumen 3), debía salir 

antes del segundo (Andes), pero a falta de disponer de todos los textos, se inter-
cambió el orden.

30	 En el recibo por el trabajo pagado a John Murra de 21 de febrero de 1945, cons-
ta «a manuscript of approximately 5000 words, describing the ethnology of the 
Cayapa and Colorado Indians of tropical Ecuador», Administrative and Refe-
rence Files, Records of the HSAI, NAA. 

31	 A. P.Castro (2010), basado en el Annual Report of the Board of Regents of the 
Smithsonian Institution de 1942, habla de «cerca de cien autores», la mitad de los 
cuales procedía de América Latina; es importante señalar la divergencia entre el 
número de autores proyectados y los que finalmente llegaron a contribuir. En los 
informes anuales del BAE pasan de 33 (1941) a 90 (1942) y 100 (1943), y señalan 
también que la mitad eran latinoamericanos. Sin embargo, la lista de destinatarios 
de ejemplares de los cinco primeros volúmenes del HSAI posterior a diciembre de 
1945 estaba compuesta por 73 personas, de las cuales solo 4 mujeres, 25 especialis-
tas de América Latina y ningún antropólogo europeo no afincado en América.



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 115

instituciones de New York. Por otro lado, aunque en algunos de los 
últimos volúmenes Steward agradece al Strategic Index of America de 
la Yale University por el apoyo en la traducción de artículos, solo hay 3 
investigadores de la Universidad de Yale, donde paralelamente se gestaba 
otro gran proyecto de colección de información bien conocido de la 
antropología americana, e ideológicamente más orientado a servir los 
intereses gubernamentales. 

De las áreas culturales a las áreas geoestratégicas

El Institute of Human Relations (IHR) de la Universidad de Yale es-
tableció en 1937 el Cross-Cultural Survey (CCS) en su programa para 
organizar una muestra comparativa mundial que debería devenir una 
especie de «banco del conocimiento». Destinado a la integración de las 
ciencias sociales y psicológicas, partía del convencimiento que «las cul-
turas primitivas y civilizadas constituyen un laboratorio o banco de 
pruebas admirable para poner a prueba hipótesis sobre comportamiento 
humano colectivo», por lo que se decidió reunir y organizar «la infor-
mación sobre una muestra representativa de los pueblos conocidos del 
mundo»32. Para ello necesitaron un sistema de clasificación estandari-
zado de los materiales culturales, que una vez elaborado fue sometido 
a un centenar de especialistas de distintos campos y puesto a prueba; 
de su revisión salió el primer Outline of Cultural Materials de 1938.

Durante los años de la guerra crece el interés de la antropología 
aplicada con la idea de ser útil, no a las poblaciones indígenas sino al 
Estado (el norteamericano) y a «las relaciones con las repúblicas 
americanas»33. La década de los cuarenta y cincuenta ve nacer distintos 
proyectos vinculados a la Antropología en tiempo de guerra, como el 
Proyecto Amazónico liderado por John Gillin (1941) desde el Cross-
Cultural Survey, o el Proyecto llevado a cabo por la Comisión Andina 

32	 Memorandum Strategic Index of Latin America (SIILA) (1942: 1), Adminis-
trative and Reference Files, Records of the HSAI, NAA.

33	 En marzo de 1943 El Comittee on War Service of Anthropologists, Division of 
Anthropology and Psychology del National Research Council, liderado por Ralph 
L. Beals, F. L. Richardson, Julian H. Steward y Joseph E. Weckler, elabora un in-
forme (no publicable) que recopila datos sobre la elevada participación de la An-
tropología durante la Guerra y delinea su eventual labor futura en la misma línea. 
Ver esta cuestión más desarrollada en Mateo, Ventura y Clua, supra.



Áreas culturales

116 

bajo el liderazgo de J. Merle Davis. Uno de ellos será el Strategic Index 
of Latin America (SILA), más tarde renombrado Strategic Index of 
the Americas, que nace en 1942. 

El memorándum del SILA explica que con la entrada de los Estados 
Unidos en la IIGM las actividades se concentraron en Oceanía, espe-
cialmente en los territorios japoneses de Micronesia, gracias al apoyo 
financiero de la Carnegie Corporation. El SILA se presenta como el 
segundo frente del CCS, que se puso a su servicio. En la estructura or-
ganizativa se encuentran George P. Murdock (1897-1985) como director, 
el representante del IHR de la Universidad de Yale y el Coordinador de 
la Inter-American Affairs Office (CIAA), que recaía en Nelson Rocke-
feller. Contaba también con un directorio, un aparato administrativo, un 
consejo asesor y asesores puntuales. El Memorándum explica en detalle 
el protocolo para la compilación de materiales, así como las categorías 
clasificatorias para ordenar el material latinoamericano. En este caso, 
diverge sustancialmente de las usadas en el HSAI, empezando por el 
punto de partida: las áreas de América Latina están cortadas por países, 
y en su seno por subáreas designadas con letras. En su interior se usan 
divisiones «geográficas, políticas o culturales […] realizadas bajo consejo 
de expertos», y son mutuamente exclusivas, reconociendo que el criterio 
puede haber sido a veces geográfico, a veces económico, a veces político, 
según los factores relevantes en cada situación34. Trasladan toda la infor-
mación del CCS al Strategic Index, pero no por ejemplo la de las tribus 
pequeñas; también toman precauciones respecto a críticas a trabajos de 
antropólogos sudamericanos por si les llegara la información en estos 
momentos delicados. Incluso tienen lugar discusiones teóricas leves, so-
bre si hay que recopilar solo hechos o problemas, de los que se derivan 
los hechos. El representante de la oficina de Coordinación de Inter-
American Affairs explica que su máximo interés es recopilar informa-
ción sobre economía básica, como 1) alimentación, 2) salud –mantener 
a la gente tan sana como lo fueron en el pasado; 3) rehabilitación (como 
la realizada en la provincia del oro, en Ecuador), pero sobre todo ali-
mentación y salud. Steward está preocupado en conocer cómo trabaja 
la oficina para ser realmente útil al esfuerzo de la guerra, aunque las 
directrices de Murdock indican no basarse para la selección de mate-
riales en la emergencia y directivas oficiales del momento para que sean 

34	 Memorandum SILA 1942:10, Administrative and Reference Files, Records of 
the HSAI, NAA.



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 117

de utilidad en el futuro, porque la antropología, dice, no es trabajo de 
«información de fin de semana»35. El resultado: el SILA reunió hasta 
1943 un grupo de especialistas que clasificaron culturas y subculturas de 
América Latina en aproximadamente cien unidades regionales36. La 
ventaja de este archivo es que no solo incluye grupos indígenas; la gran 
desventaja es que deviene una mezcla absoluta de criterios clasificatorios, 
quizás válido para consultas de interés geoestratégico pero de dudable 
utilidad para labores de antropología comparada. El interés geoestraté-
gico gubernamental fue en efecto el principal objeto del CCS, y entre 
las virtudes buscadas estaba permanentemente su aplicabilidad inmediata 
a requerimiento del Gobierno.

Julian Steward colaboró en este proyecto, a requerimiento adminis-
trativo de la «Office for emergency management» del Departamento 
de Comercio del Interamerican Affairs, con el objetivo de «proveer 
material extremadamente útil indispensable para problemas que apa-
recen de vez en cuando en conexión con el trabajo con America Latina»; 
y del propio George Peter Murdock, con el que mantenían una relación 
muy cordial. En una de las cartas destinada a W. Z. Park, coordinador 
del Inter-American Affairs para avalar la continuidad del financia-
miento del SILA, Steward explica que además de la disponibilidad de 
materiales ya recopilados para el momento de su necesidad, los men-
cionados materiales han sido útiles a otros proyectos, como el mismo 
HSAI37. En otra carta confiesa a Murdock que el material recopilado 
por el Handbook (todavía no publicado) está bajo restricciones, pero 
que lo hará disponible «para usos de emergencia de la guerra, que es lo 
importante después de todo»38. Steward no sólo contribuyó con sus 
materiales, con la división de las tribus de Suramérica, sino también 
formó parte de su Consejo Asesor desde agosto de 1942. En noviembre 
del mismo año, Murdock explica a Steward que además del procesa-
miento de los materiales, su proyecto se compromete a ofrecer copias 

35	 «Meeting of the advisory Board of the strategic Index of Latin America, august 
29, 1942», Correspondence, Strategic Index of Latin America Records of the 
HSAI, NAA.

36	 Function and Scope of the Human Relation Area Files, New Haven 1953- Anthro-
pological Library, National Museum of Natural History, Smithsonian Institu-
tion, Washington (en adelante: NMNH, Washington).

37	 Letter from J. Steward to W.Z.Park, December 15, 1942, Correspondence, Stra-
tegic Index of Latin America, Records of the HSAI, NAA.

38	 Letter from J. Steward to P. Murdock, september 8, 1942, Correspondence, Stra-
tegic Index of Latin America, Records of the HSAI, NAA. 



Áreas culturales

118 

extra de todos los mapas, de fotografías estratégicamente importantes, 
que la oficina coordinadora distribuye a otras agencias gubernamenta-
les. Entre otras, enviaron un glosario de términos importantes en por-
tugués de Brasil y una bibliografía de la cuenca amazónica con 
comentarios críticos de los investigadores39.

Si bien el enfoque del HSAI respondía al interés de la primera parte 
de siglo por las áreas culturales, los efectos de la Segunda Guerra Mun-
dial, y el apoyo de la antropología institucional a los programas interna-
cionales de gobierno entre otros, dan fuerza a los estudios de áreas (areal 
studies) como el reseñado, en los que la antropología (especialmente de 
Washington, Columbia-Nueva York y Yale) contribuyó decididamente, 
dando lugar en el ámbito disciplinario a una nueva mirada. Steward 
escribe ad hoc en 1950 su libro Area research. Theory and Practice, donde 
explica la relación entre uno y otro ámbito. A su entender, un área puede 
ser una región del mundo relevante para las relaciones internacionales 
de los Estados Unidos, o un país, una colonia, una dependencia, o un 
área cultural, siendo América Latina un ejemplo de esta última (Steward, 
1950: 1-7; ver también Mateo, Ventura y Clua, supra).

El mayor banco de datos etnográficos del mundo, The Human Re-
lations Area Files, Incorporated (HRAF) nacerá en 1949 de la mano 
del mismo Murdock como adaptación a escala global del Cross Cultu-
ral Survey System, con la idea que sus materiales no descansaran solo 
en la sede de New Haven sino que se pudiera extender a un número de 
universidades que cooperaban en los archivos40. En 1951 Murdock pu-
blica «South American Culture Areas», donde señala como defectos del 
HSAI haber usado todos los datos disponibles para cada área, dificul-
tando la tarea comparativa, y el uso extensivo de criterios negativos, 
especialmente para las «tribus marginales» y «submarginales» («no dis-
ponen de», «no practican la agricultura», etc.). Con un esquema de 
rasgos que serían comparables, propone 24 áreas culturales para toda 
América latina, desde Centroamérica, la mayoría con denominaciones 
geográficas y sin ninguna conexión con tipologías culturales o lingüís-
ticas previas. Aunque, según Murdock, estas áreas se podrían agrupar 
en tres tipos culturales generales: andino, áreas de selva tropical, y Pampa 

39	 Letter from P. Murdock to J. Steward, november 18, 1942, Correspondence, 
Strategic Index of Latin America, Records of the HSAI, NAA. .

40	 «Function and Scope of the Human Relations Area Files, Inc.», 1953, Anthro-
pological Library, NMNH, Washington.



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 119

y Chaco, dejando para otro tipo todas las restantes de cazadores y pes-
cadores; una clasificación igual de distorsionada que las previas (Rowe, 
1953) (ver también Branca, infra). El HRAF ha recibido críticas tanto 
desde una perspectiva teórica y metodológica (González, 1990) como 
por sus implicaciones políticas al servicio del espionaje del Estado y de 
los intereses geoestratégicos norteamericanos en el mundo (Farish, 2005; 
Price, 2016; ver también Mateo, Ventura y Clua, supra).

Figura 6. Mapa de las áreas culturales de América del Sur según Murdock 
(1951: 417)

Pero la oposición no se ha limitado al HRAF o a algunos proyectos 
vinculados con intereses neocoloniales. En el último tercio del siglo xx 
se han abierto varias perspectivas críticas con las viejas áreas, cuya dis-
cusión no radica en los límites, o los elementos definitorios o determi-
nantes para su constitución, sino en la concepción misma, tanto por su 



Áreas culturales

120 

énfasis culturalista y su consecuencia esencialista, como por su perspec-
tiva colonial. Destaquemos la apuesta sociologista y dinamista, la mirada 
ontológica y la revisión histórica, que junto a la «emergencia indígena» 
(Taylor, 1984; Bengoa, 2000) nos llevarán a comprender cómo se sitúa 
hoy una parte significativa de la antropología americanista ante la cla-
sificación areal.

Más allá de la cultura: propuestas dinámicas desde Brasil

Las áreas culturales tal y como se habían entendido hasta los años cin-
cuenta estaban impregnadas de un sesgo que ya había señalado Kroeber: 
la dificultad de reproducir el dinamismo cuando se fijaban y cartogra-
fiaban. Si el particularismo histórico había sorteado la transformación 
cultural por la vía de la difusión, muy a menudo de rasgos específicos 
no integrados en un conjunto, poco a poco penetra en la antropología 
americana un concepto que explicaría todo cambio cultural derivado 
del fenómeno del contacto colonial como aculturación. Ello sin duda 
influyó en una pérdida progresiva de eficacia heurística de las áreas para 
entender la diversidad o la unidad culturales. Recordemos que Steward 
había obliterado explícitamente incorporar la aculturación en el HSAI 
en su primera carta a Boas. Desde el texto clásico de Robert Redfield, 
Ralph Linton y Melville Herskovits (1936) fueron en auge los denomi-
nados estudios de aculturación, alejados del embate areal y minimizando 
la capacidad comparativa de la disciplina. Sin embargo, a partir de los 
años sesenta empezaron a influir en la antropología realizada desde 
América del Sur, que recupera el sueño de clasificar a las sociedades. 
Una de las figuras pioneras fue, en Brasil, Eduardo Galvão (1921-1976). 
Galvão se había formado en Columbia con Charles Wagley, y esta cir-
cunstancia académica le había valido una mayor consideración del pro-
pio Steward respecto de otros colegas del sur (Faulhaber, 2012: 84)41. 
Galvão, interesado en la sociedad cabocla («mezclada») de la Amazonía, 
percibió que las áreas culturales basadas en familias lingüísticas tenían 
poco poder explicativo de afinidades, al menos para algunos troncos 
(arawak, caribe) y sobre todo para entender algunas dinámicas históri-
cas que habían obligado a convivir a grupos de distintas lenguas, entre 

41	 Galvão participó en el HSAI con los artículos sobre los pueblos tapirape i tene-
tehara.



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 121

otros problemas; uno de ellos era la no pertinencia de las subáreas en 
Brasil tal como las habían definido los clásicos (nombradas como Ama-
zónicas o de Selva tropical, o incluso «áreas de la mandioca» en el caso 
de las áreas en base alimentaria de Wissler). Así, aduciendo que en 
Steward se superponía la noción de área y tipo cultural con una visión 
diacrónica de desarrollo cultural, las relaciones ecológicas y la integra-
ción sociocultural, Galvão valora en Murdock el énfasis en la distribu-
ción de determinados elementos (de cultura material, filiación 
lingüística, clases sociales o parentesco), más próximo a Wissler en el 
sentido de la disección de la cultura en sus elementos. Sin embargo, 
tanto uno como otro le parecen inútiles al mezclar temporalidades his-
tóricas y no considerar el contacto, tanto interno o intertribal, como 
externo, con la sociedad nacional, algo que él reivindica en su propuesta 
de áreas culturales para el Brasil (Galvão, 1960), donde para las catego-
rías de aculturación sigue las establecidas por Ribeiro en 1957.

En 1971 Darcy Ribeiro (1922-1997) publica Fronteras indígenas de 
la civilización, que retoma un estudio de 1957 avalado por la UNESCO, 
organismo para el que ejerció como consultor42. El objetivo no era 
encontrar conjuntos culturales o áreas estratégicas de interés guberna-
mental; por primera vez bajo el paraguas de una organización de alcance 
mundial como la UNESCO43, busca evidenciar la situación de pervi-
vencia cultural de los grupos étnicos. El estudio se centra en Brasil, 
como el de Galvão, pero su clasificación reverbera en todos los estu-
diosos de los pueblos indígenas, individuales o colectivos, y también 
con la teoría de la aculturación, y tendrá efectos en la concienciación 
de la sociedad. En un análisis comparativo entre el año 1900 y 1950, 
Ribeiro distribuye los pueblos indígenas ya no en función de sus afini-
dades culturales sino de su situación demográfica y «transfiguración 
étnica»44 y para evidenciar que la colonización no ha producido solo 
exterminio o asimilación y mestizaje, los clasifica en grados de contacto: 

42	 Ribeiro, además de antropólogo, destacó por su labor en temas de educación, y 
como intelectual y político de izquierdas.

43	 El estudio es resultado de un encargo de la UNESCO para investigar las relacio-
nes entre indios y blancos como parte de un estudio más amplio sobre las rela-
ciones raciales en Brasil (Ribeiro, 1971: 4).

44	 Ribeiro la definió como «el proceso a través del cual las poblaciones tribales que 
se enfrentan a sociedades nacionales llenan los requisitos necesarios para su per-
sistencia como entidades étnicas, mediante alteraciones sucesivas en su sustrato 
biológico, en su cultura y en sus formas de relación con la sociedad envolvente» 
(Ribeiro, 1971: 10).



Áreas culturales

122 

tribus aisladas, en contacto intermitente, en contacto permanente, e 
integradas; en la casilla de 1950 añade un subgrupo: extinguidas. Ribeiro 
define con detalle estas categorías, que en algunos aspectos nos recuer-
dan las tipologías evolucionistas, pero los fines y los resultados son 
distintos y son alarmantes: en medio siglo se ha extinguido el 37,8 % 
de los 230 pueblos indígenas que el autor había tomado como muestra, 
y de las 105 tribus aisladas de principio de siglo, ya solo quedaban 33. 
Julio Cezar Melatti matizaría más tarde estos resultados (2007: 47-57), 
comparándolos con datos del 2000, alegando tanto la mirada purista 
de Ribeiro, que consideraba extinguidos pueblos «mezclados», como 
falta de información sobre algunos grupos en la época, pero también 
debido a un despertar de la conciencia indígena, que ha permitido a 
muchos grupos un resurgir demográfico.

Quizás uno de los pocos intentos clasificatorios de los indios de toda 
América del Sur en clave dinámica fue el esfuerzo del también brasileño 
Julio Cezar Melatti (1970; 1997) aduciendo sus virtudes pedagógicas: la 
reunión en áreas permite demostrar la diversidad. Para evitar los ana-
cronismos precedentes, Melatti recurre a la tipología de Eduardo Gal-
vão (1960), que reunía solo grupos indígenas contemporáneos, y se 
centraba en el contacto interétnico y con la sociedad nacional. Ello llevó 
Melatti a reemplazar las «áreas culturales» por «polos de articulación», 
que aunque no dieran cuenta de ciertos elementos clave que sí subra-
yaban las viejas áreas (como las formas de organización social o econó-
mica), ofrecían explicaciones más dinámicas de las agrupaciones 
sociales. Melatti incorpora sociedades multiétnicas, la relación con la 
sociedad nacional, y los contactos e intercambios. En la edición de 2007 
reconoce que no todo contacto implica homogeneización, que es la 
diferencia la que permite mantener el intercambio, y lo mismo ocurre 
con las relaciones con la sociedad nacional, que pueden provocar rei-
vindicaciones de la particularidad (2007: 78-79). Por ello, en su nueva 
propuesta de áreas insiste que solo busca una presentación panorámica 
de los pueblos que las conforman, y sigue reformulando las áreas esta-
blecidas por Galvão. Ahora asume que los polos de articulación no 
siempre son posibles de determinar por falta de información, y además 
que, más que bajo la noción de área, deberían ser expuestos como una 
red. Reconoce también que algunas áreas existen por haber generado 
mayor interés de los etnólogos que de los propios indígenas, pero con-
sidera que no hay que rechazar las áreas ya consagradas, por lo que fi-
nalmente opta por la denominación de áreas etnográficas. Aunque en 



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 123

la nueva versión, el criterio es menos presentista, y aunque mantiene la 
virtud de no esencializar a los pueblos indígenas, nos sigue dificultando 
buscar causas comunes a la diversidad, otorgando un valor preponde-
rante a las relaciones de poder externas y limitando el peso de la agen-
cia indígena. 

Reflexiones finales:  
la clasificación de los pueblos indígenas hoy 

¿Qué nos queda de este recorrido por un siglo de voluntades clasifica-
torias? No es este el espacio para desarrollar tantas otras miradas alter-
nativas a las áreas culturales, o las críticas frecuentes a que han sido 
sometidas por razones aducidas más arriba. Existe sin embargo una 
propuesta, que a la vez que busca ir más allá de los paradigmas cultura-
listas, sigue enraizada en la etnografía y fiel a la búsqueda de sentido en 
el comparatismo inherente a la antropología. Y sin prescindir de cate-
gorías clasificatorias, ha dado lugar a resultados de alcance más amplio.

En los cuatro volúmenes de Las Mitológicas y algunos otros que le 
sucedieron, como La alfarera celosa (1985), o Historia de lince (1991), 
Claude Lévi-Strauss (1908-2009) realiza, junto a muchos otros hitos, un 
intento de esclarecer la lógica de continuidad entre los pueblos indios de 
toda América. De la Tierra de Baffin a la Tierra del Fuego, la mitología 
amerindia experimenta una serie de transformaciones a partir de unos 
esquemas básicos cuyas lógicas el autor se dedica a desentrañar y que 
muestran la unidad de pensamiento de estas sociedades y, sobre todo, sus 
relaciones; porque a fin de cuentas no es tanto la lógica social interna lo 
que busca Lévi-Strauss, sino las relaciones entre las distintas sociedades 
y sus sistemas de pensamiento. Para él era imposible realizar un inven-
tario de las culturas de forma fragmentada: no solo no es posible enten-
der la diversidad de forma estática, sin conocer su historia, sino tampoco 
sin tener en cuenta las relaciones, que marcan, por afinidad o por oposi-
ción, la configuración cultural de cada grupo en cada momento (Lévi-
Strauss, 1969: 37-40). De aquí el mapa complejo y continuo que dibuja 
de todo el mundo amerindio, aunque cabe reconocer que en su análisis 
predomina la mitología de sociedades de tierras bajas. 

Enraizada en la etnología de las tierras bajas amerindias, concre-
tamente amazónicas, encontramos otra propuesta que emana de la 
misma línea académica. Philippe Descola reconoce influencias 



Áreas culturales

124 

distintas en su obra, pero su mirada a las lógicas sociales desde una 
perspectiva ontológica es también fruto de su relación discipular con 
Lévi-Strauss. Su desarrollo teórico se gesta desde su estudio etnográ-
fico con la sociedad achuar de la Amazonía ecuatoriana (1986). En 
1991 Descola reconocía que ya no se puede hablar de la Amazonía 
como área cultural y que la etnología organiza su realidad social más 
bien en «estilos culturales» o «grandes conjuntos pluriétnicos»; con-
sideraba que existe una enorme uniformidad en la cultura material y 
en el plano sociológico, y que donde encontramos diversidad es en las 
formas de organización de la identidad y de relación con la alteridad 
(Descola, 1991: 44-45). Su obra de síntesis Par-delà nature et culture 
(2005), ya en el siglo xxi, propone un cuadro de formas de identifi-
cación y de relación que permite sintetizar las ontologías dominantes 
en cada región del mundo, e invita a mirar más allá de afinidades 
sociales y materiales e incluso lingüísticas para ordenar la complejidad 
de los pueblos indígenas en base a su ontología. Y de su esquema se 
desprende que en América coexisten (a veces incluso de forma hí-
brida), todas las posibilidades que establece, desde el animismo, el 
analogismo y el totemismo, en sociedades indígenas tradicionales, al 
naturalismo (y analogismo) llegado de occidente. Un esquema no 
cartografiado que responde a un llamado transformador: organizar a 
las sociedades indígenas en base no a unos criterios discutidos y más 
o menos acertados elaborados por el investigador, sino a los paráme-
tros que las mismas sociedades indígenas consideran relevantes para 
mirar el mundo, humano y no humano.

Tomar en serio a las sociedades indígenas es el fin último de esta 
mirada. Un objetivo compartido por otro gran proyecto que, cincuenta 
años después del HSAI, reúne dos mil páginas de estudios dinámicos 
sobre los pueblos sudamericanos: el tercer volumen de The Cambridge 
History of the Native Peoples of the Americas editado por Frank Salomon 
y Stuart B. Schwartz (1999) presenta los grupos indígenas de América 
del Sur como actores de su historia. Organizada por periodos, por blo-
ques temáticos, y un cierto orden regional (particularmente la división 
entre tierras altas andinas y tierras bajas amazónicas), la obra da sentido 
a cinco siglos de contacto colonial y postcolonial de los grandes com-
plejos pluriétnicos del subcontinente.

Sin embargo, existe todavía otro elemento a considerar. Varias crí-
ticas al sesgo colonial implícito en la construcción de las áreas, o al 
propio concepto de cultura que dominaba aquel paradigma, y la falta 



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 125

de atención al punto de vista indígena en el establecimiento de cate-
gorías clasificatorias, junto a la evidencia cada vez mayor de la apertura 
de las sociedades indígenas a la globalización y la diversidad creciente 
que habita en el seno de sus territorios, conviven con otro fenómeno 
que parece ir en sentido contrario: una necesidad urgente de los pueblos 
indígenas de delimitar áreas territoriales para su subsistencia como 
tales, factores que invitan a nuevas perspectivas encaminadas a la dis-
tribución de los grupos entre fronteras (ver los textos de Fontana y 
Surrallés, infra). ¿Y qué elementos usan estos pueblos para reivindicar 
su unidad y sus mapas? Reivindican la consideración del uso ancestral 
de su territorio y su derecho a establecer las líneas demarcatorias si-
guiendo sus esquemas (Herlihy y Knapp, 2003); pero también, junto 
al derecho a disfrutarlo, el derecho a hacerlo siguiendo sus formas de 
interactuar en él, entre ellos y con el entorno, específicamente entre 
humanos y no humanos (Surrallés y García Hierro, 2004; y García 
Hierro y Surrallés, 2009). Unas formas de relación que han sido abor-
dadas por la antropología de finales del siglo xx , como hemos visto 
más arriba.

¿Han desaparecido del mapa las áreas culturales? ¿Se han substi-
tuido por otras categorías que emanan, no ya de la noción de cultura 
sino quizás de otros ámbitos que inviten también a la comparación 
entre sociedades? ¿Por qué, y cómo, clasificamos los pueblos indígenas 
de América hoy? A pesar de la sucesión de defunciones atribuidas al 
concepto, en las últimas décadas han aparecido una serie de publica-
ciones encaminadas a resucitar, no tanto el área cultural como conjunto 
coherente de rasgos que emanan y constituyen una cultura, sino la 
clasificación misma como objeto (Bender, 2017; Halbmayer, 2017 y 
2020; Martínez Mauri y Halbmayer, 2020) para, en aras a la compa-
ración inherente a la antropología, organizar, intelectual o cartográfi-
camente, la realidad sociocultural, sea esta en base a lenguas, a 
elementos materiales o inmateriales de la cultura, o, finalmente, a iden-
tidades surgidas de reflexiones y luchas de las propias sociedades indí-
genas. La antropología puede haber logrado diluir las fronteras entre 
agrupaciones humanas, pero no así las sociedades, las concernidas y las 
globales. Fronteras territoriales para reivindicar el territorio, fronteras 
concebidas laxas, como laxos sus contenidos. La «impureza» ha pene-
trado la clasificación, pero persiste, en la etnología y las sociedades 
amerindias, una inconsciente o plenamente consciente voluntad clasi-
ficatoria.



Áreas culturales

126 

Bibliografía

Alvarsson, J. y O. Agüero (eds.) (1997), Erland Nordenskiöld. Investi-
gador y amigo del indígena, Abya-Yala, Quito.

Bassutti, R. (1941), Le Razze e i Popoli della Terra Vol.III, Unione 
Tipografico-Editione Torinense, Torino.

Bastide, R. (1964), «Allocution de M. Roger Bastide» in «Hommage 
à Alfred Métraux», L’Homme, IV (2), pp. 8-9.

Bender, C. (2017), «The Culture Area as Boundary Object», Zeit-
schrift für Ethnologie 142, pp. 265-288.

Bidney, D. (1965), «The Contribution of A. L. Kroeber to Contem-
porary Anthropology», International Journal of Comparative Socio-
logy 6, pp. 266-277.

Bengoa, J. (2000), La emergencia indígena en América Latina, FCE, 
México, Santiago de Chile.

Brohan, M. et al. (2013), «Présentation: Alfred Métraux ou l’ethnologie 
en nomade» in A. Métraux Écrits d ’Amazonie. Cosmologies, rituels, 
guerre et chamanisme, CNRS Éditions, París, pp. 13-32.

Capello, E. (2010), «Cartógrafos y clérigos. Misiones geodésicas y 
religiosas en el conocimiento geográfico del Ecuador (Siglos XVI-
II-XX)», Araucaria 24, pp. 150-175, <http://www.institucional.us.
es/araucaria/nro24/monogr24_6.pdf>.

Castro, A. P. (2010), «Collaborative researchers or cold warriors? The 
origins, activities, and legacy of the Smithsonian’s Institute of So-
cial Anthropology», Journal of International and Global Studies, 
2(1), pp. 56-82.

Conklin, A. L. (2015), Exposer l ’humanité. Race, ethnologie et empire en 
France (1850-1950), Publications Scientifiques du Muséum na-
tional d’Histoire naturelle, París.

Cooper, P. J. (1941), «Areal and Temporal aspects of aboriginal South 
American Culture», Primitive Man, 15 (1-2).

Descola, Ph. (1991), «Amazonie» en P. Bonté y M. Izard (eds), Dic-
tionnaire de l ’Ethnologie et de l ’Anthropologie, PUF, París, pp. 43-45.

—	(2005), Par-delà nature et culture, Gallimard, París.
—	(2019), «La notion de civilisation est née au XVIIIe siècle», Les ci-

vilisations en Cartes, La Vie – Le Monde, p. 11.
Faulhaber, P. (2011), «O Instituto de Antropologia Social (Estados 

Unidos, Brasil e México): um artefato da resposta antropológica 
ao “esforço de guerra”», Mana 17(1), pp. 9- 39.



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 127

—	(2012), «The production of the Handbook of South American In-
dians Vol. 3 (1936-1948)», Vibrant, Virtual Braz. Anthr. 9(1) 
Brasília, <http://dx.doi.org/10.1590/S1809-43412012000100003>. 

Farish, M. (2005), «Archiving Areas: The Ethnogeographic Board 
and the Second World War», Annals of the Association of American 
Geographers, 95(3), pp. 663-679.

Galvão, E. (1960) «Áreas culturais indígenas do Brasil: 1900-1959», 
Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi, n.s., Antropologia, 8.

García Hierro P. y Surrallés A. (2009), Antropología de un derecho, In-
ternational Working Group for Indigenous Affairs, Copenhagen.

González Echevarría, A. (1990), Etnografía y comparación. La inve-
stigación intercultural en antropología, Publicacions d’Antropologia 
Cultural, UAB, Bellaterra.

Halbmayer, E. (2017), «Rethinking Culture, Area, and Comparison 
from the Axial Age to the Contemporary Multi-Ethnic World», 
Zeitschrift für Ethnologie 142, pp. 157-180.

—	(ed) (2020), Amerindian socio-cosmologies between the Andes, Ama-
zonia and Mesoamerica. Toward an Anthropological Understanding 
of the Isthmo-Colombian Area, Routledge, Londres y Nueva York.

Herlihy, Peter H. and Gregory Knapp (2003), «Maps of, by, and for 
the Peoples of Latin America», Human Organization, 62 (4), pp. 
303-314.

Hultkrantz, A. (1997) «Algunos puntos de vista sobre la idea Nor-
denskiöldiana respecto a la estratificación cultural en América» en 
Alvarsson, J. y O. Agüero (eds), Erland Nordenskiöld. Investigador 
y amigo del indígena, Abya-Yala, Quito, pp. 127-154.

Karsten, R. (1968[1926]), The civilization of South American Indians, with 
special reference to magic and religión, Dawsons of Pal Mall, Londres .

—	(1954), «Some critical remarks on ethnological field research in 
South America», Societas Scientiarum Fennnica, XIX (5), pp. 1- 32

Kraus, M. (2010a), «De la teoría al indio. Experiencias de investiga-
ción de Theodor Koch-Grünberg», Maguaré, 24, pp. 13-36.

—	(2010b), «Amistades Internacionales como contribución a la paz. 
La correspondencia entre Paul Rivet y Theodor Koch-Grünberg en 
el contexto de la primera Guerra Mundial», Antípoda 11, pp. 25-41.

Krebs, E. (2005), «Alfred Métraux and the Handbook of South Ame-
rican Indians: a view from within», History of Anthropology News-
letter, 32 (1), <http://repository.upenn.edu/han/vol32/iss1/3>, pp. 
3-11.



Áreas culturales

128 

Kroeber, A. L. (1939), Cultural and Natural Areas of Native North 
America, University of California Press, Berkeley.

Lathrap, D. W. (1970), The Upper Amazon. Ancient Peoples and Places, 
Thames & Hudson, Londres.

Laurière, C. (2008a), Paul Rivet, le savant et le politique, Publications 
Scientifiques du Muséum national d’Histoire naturelle, París.

—	(2008b), «L’ anthropologie et le politique, les premisses. Les rela-
tions entre Franz Boas et Paul Rivet (1919-1942)», L’Homme, 
187-188 (3-4), pp. 69-92.

—	(2009), «La Société des Américanistes de Paris: une société savan-
te au service de l’américanisme», Journal de la société des américani-
stes [en línea], 95-2, <journals.openedition.org/jsa/11002> [30 de 
abril de 2019]; DOI: <10.4000/jsa.11002>.

Lathrap, D. W. (1970), The Upper Amazon. Ancient Peoples and Places, 
Thames and Hudson, Londres.

Lévi-Strauss, C. (1964), «Allocution de M. Claude Lévi-Strauss» in 
«Hommage à Alfred Métraux», L’Homme, IV (2), pp. 5-8.

—	(1969 [1952]) Raça i Història, Barcelona, Edicions 62.
Lindberg, Ch. (1997), «El museo como libro y situación de campo: el 

visionario Erland Nordenskiöld» en Alvarsson, J. y O. Agüero 
(eds.), Erland Nordenskiöld. Investigador y amigo del indígena, Abya-
Yala, Quito, pp. 59-80.

Martínez Mauri, M. y Halbmayer, E. (2020), «Ofrendas, intercam-
bios y otros modos de relación en las socio-cosmologías indígenas 
contemporáneas del área istmo-colombiana», Tabula Rasa, 36, pp. 
19-44, DOI: <https://doi.org/10.25058/20112742.n36.01>.

Melatti, J. C. (1997), Indios da América do Sul. Áreas etnográf icas. In-
stituto de Ciências Sociais, Depto. de Antropologia, Universidade 
de Brasília, Brasilia.

—	(2007 [1970]), Índios do Brasil, Editora da Universidade de São 
Paulo, São Paulo.

Métraux, A. (1946a), «La civilisation Guyano-amazonienne et ses 
provinces culturelles», Acta Americana, IV (1- 2), pp. 130-153.

—	(1982[1946b]), Les Indiens de l ’Amérique du Sud, Ed. Métailié, París.
—	(1952), «Applied Anthropology in government»; United Nations.

Inventory Paper for the Wenner-Gren Foundation International 
Symposiuym on Anthropology, Nueva York, 49, Mimeo.

—	(1963), «Introduction, Compromis et resolution des conflits», 
UNESCO, Revue Internationale des Sciences Sociales, XV(2), pp. 175-187.



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 129

Murdock, G. P. (1951), «South American Culture Areas», Southwe-
stern Journal of Anthropology, 7(4), pp. 415-436.

Nordenskiöld, E. (1929), «The American Indian as an Inventor», 
Journal of the Royal Anthropological Institute, 59, pp. 273-309.

—	(1930), «Modifications in Indian Culture through inventions and 
loans», Comparative Ethnographical Studies, 8.

—	(1931), «Origin of the Indian Civilizations in South America», 
Comparative Ethnographical Studies, 9, pp. 1-107.

Padgen, A. (1987), The Fall of Natural Man. The American Indian and 
the Origins of Comparative Ethnology, Cambridge University Press, 
Cambridge.

Price, D. H. (2008) Anthropological intelligence. The deployment and 
neglect of American anthropology in the Second World War, Duke 
University Press, Durham.

—	(2016), Cold War Anthropology: The CIA, The Pentagon and the 
Growth of Dual use anthropology, Duke University Press, Durham.

Redfield, R.; Linton, R.; Herskovits, M. (1936), «Memorandum for 
the study of acculturation», American Anthropologist, n.s., 38, pp. 
149-152.

Riveiro, D. (1971), Fronteras indígenas de la civilización, Siglo XXI, 
México.

Rivet, P. (1905), «Les indiens Colorados.Recit de voyage et étude eth-
nologique», Journal de la Société des Américanistes, n.s., II, pp. 177-
208.

—	(1932), «Nécrologie de Nils Erland Herbert Nordenskiöld, Jour-
nal de la Société des Américanistes, 24(2), pp. 296-307.

—	(1943), Les origines de l ’homme américain, Gallimard, París.
—	(1944), «Adresse lue au déjeuner donné en mon honneur par “The 

Latin America Refugee Fund”, le samedi 19 Décembre 1942, à 
l’Hotel Park Lane de new York», Trois lettres, un message, une 
adresse, Librairie Française S.A., México, D.F., pp. 45-52.

—	y E.H. Rivière (1931), «La réorganisation du Musée d’Ethnographie 
du Trocadéro», Bulletin du Musée d ’ethnographie, 1, pp. 3-11. 

Rowe, J. H. (1974 [1953]), «A review of Outline of South American 
Cultures» en Patricia Lyon (ed.), Native South Americans: Ethnolo-
gy of the Least Known Continent, Little, Brown, & Cie., Boston, 
pp. 40-43.

Salomon, F. (2012) «Etnología en un terreno desigual: encuentros 
andinos, 1532-1985», en C.I. Degregori, P.F. Sendón y P. Sando-



Áreas culturales

130 

val (eds.) No hay país más diverso. Compendio de antropología perua-
na II, Instituto de Estudios peruanos, Lima, pp. 18-97.

—	y S.B. Schwartz (eds.) (1999), The Cambridge History of the Native 
peoples of the Americas, Vol. III, South America (parte 1 y 2), Cam-
bridge University Press, Cambridge.

Steward, J. H. (1950), Area research. Theory and Practice, Social Sci-
ence Research Council, Nueva York.

Steward, J. H. (ed.) (1946), Handbook of South American Indians. Vol. 
1. The Marginal Tribes, Smithsonian Institution, Bureau of Ame-
rican Ethnology, Bulletin 143, Washington.

—	(1946), Handbook of South American Indians. Vol. 2. The Andean 
Civilizations, Smithsonian Institution, Bureau of American Eth-
nology, Bulletin 143, Washington.

—	(1948), Handbook of South American Indians. Vol. 3. The Tropical 
Forest Tribes, Smithsonian Institution, Bureau of American Eth-
nology, Bulletin 143, Washington.

—	(1948), Handbook of South American Indians. Vol. 4. The Circum-
caribbean tribes. Smithsonian Institution, Bureau of American 
Ethnology, Bulletin 143, Washington.

—	(1949), Handbook of South American Indians. Vol. 5. The Compara-
tive Ethnology of South American Indians, Smithsonian Institution, 
Bureau of American Ethnology, Bulletin 143, Washington.

—	(1950), Handbook of South American Indians. Vol. 6. Phisical An-
thropology, Linguistics and Cultural Geography of South American 
Indians, Smithsonian Institution, Bureau of American Ethnology, 
Bulletin 143, Washington.

—	(1959), Handbook of South American Indians. Vol. 7. Index, Smith-
sonian Institution, Bureau of American Ethnology, Bulletin 143, 
Washington.

Surrallés A. y García Hierro, P. (eds.) (2004), Tierra adentro. Territo-
rio indígena y percepción del entorno, IWGIA, Copenhague.

Taylor, A. C. (1984), « L’américanisme tropical, une frontière fossile 
de l’ethnologie? », en B. Rupp-Eisenreich, (ed.) Histoires de 
l ’anthropologie (XVI-XIXe siècles), Klincksieck, París, pp. 213-232. 

Ventura i Oller, M. (2012 [2009]), En el cruce de caminos. Identidad, 
cosmologia y chamanismo Tsachila, FLACSO, Abya-Yala, IFEA, 
Quito.

—	(2018), «Al sur del lejano Oeste: marginalidad, ambivalencia y 
anacronismo en las clasificaciones culturales desde la perspectiva 



4. Un siglo de quimeras clasificatorias

 131

sur-barbacoa», Revista Española de Antropología Americana, 48, pp. 
43-63.

Villar, D. (2016), «Culture matérielle et changement: Alfred Métraux 
chez les Chiriguano», Journal de la société des américanistes, 102(2), 
pp. 99-119. 

Wissler, C. (1917), The American Indian. An Introduction to the An-
thropology of the New World , Douglas C. McMurtrie, Nueva York, 
en <https://en.wikisource.org/wiki/The_American_Indian>.


