~

L’HOSPITALITE DE ZEUS, D’UN COTE A UAUTRE
DE LA MEDITERRANEE*

Marta OLLER GUZMAN

Pour Gocha

RESUME

Limportance de Zeus Xénios dans I'accueil et la protection des étrangers est bien connue d’apres
les sources grecques. D’Homere jusqu’aux auteurs grecs de 'époque romaine, une vaste collection
de textes littéraires souligne la fonction de Zeus comme garant des normes de I'hospitalité et en
charge de punir ceux qui osent les briser. Plusieurs mythes rappellent les conséquences terribles
pour ceux qui sont coupables de xénoctonie ou meurtre d’un étranger, en particulier dans les
tragédies classiques, olt Zeus est tres souvent invoqué pour restaurer 'ordre et la concorde entre
les hommes. Cependant, cette longue et riche tradition ne trouve pas de correspondance dans les
données épigraphiques disponibles sur le culte de Zeus Xénios. En effet, le corpus des inscriptions
qui attestent la vénération réelle de Zeus sous cette épiclese est réduit. Néanmoins, il prouve la dif-
fusion de ce culte de la mer Noire jusqu’en Grande Grece et sur une tres longue période de I'époque
archaique a I'époque impériale. Le but de cet article est d’étudier ces sources épigraphiques et, si
possible, de les mettre en rapport avec I'image de Zeus Hospitalier qui nous est parvenue 2 travers
la littérature.

ABSTRACT

The importance of Zeus Xenios in the reception and protection of foreigners is well known from
Greek sources. From Homer to Greek authors of Roman times, a large collection of literary texts
emphasises Zeus’ function as guarantor of the rules of hospitality and as responsible for punishing
those who dare to break them. Several myths recall the terrible consequences for those who are
guilty of xenokronia or murder of a foreigner, especially in classical tragedies, where Zeus is very
often invoked to restore order and harmony between humans. However, this long and rich tradition
does not find a match in the available epigraphic data regarding the worship of Zeus Xenios.
Indeed, only a small corpus of inscriptions on the actual veneration of Zeus under this epithet is
known. However, it shows the spread of the cult from the Black Sea to Magna Graecia, and its
chronological extent, from the Classical period to Roman times. The purpose of this article is to
study this epigraphic evidence and, if possible, to relate it to the image of hospitable Zeus that has
come down to us through literature.

* Cet article a été rédigé dans le cadre de deux projets de recherche: Prosopographia Eurasiae Centralis
Antiquae et Medii Aevi FF12014-58878-D, et Estudio diacrénico de las instituciones socio-politicas de la Grecia
antigua y de sus manifestaciones miticas FF12016-79906-P (AEI/FEDER, UE). Je tiens & remercier Anna Ginest{
et Esther Rodrigo pour leur aide dans I'obtention de quelque bibliographie, ainsi que Thibaut Castelli pour
la révision de la langue francaise.



1262 MARTA OLLER GUZMAN

1. INTRODUCTION

Dans la tradition antique de 'hospitalité grecque (xénia),' Zeus jouait un role central
comme protecteur de I'héte et de I'étranger, et ce, des I'époque des premieres sources
littéraires grecques, les poemes homériques.” L'épiclese Xénios, qui met 'accent sur cette
fonction du dieu, est bien attestée dans le mythe et également dans des inscriptions, qui
prouvent déja lexistence d’un culte associé i cette invocation 2 une date ancienne.
Cependant, tandis que les sources littéraires ont été largement étudiées,® il manque une
étude parallele s'appuyant sur les sources épigraphiques. Une telle étude devrait permettre
de mieux saisir la diffusion et la portée de ce culte dans le monde grec antique. Dans cet
article, on envisage, donc, de combler ce vide a travers le recueil et I'analyse de toutes les
inscriptions documentant le culte de Zeus Xénios dans ’Antiquité.* Nous allons présenter
ces sources en suivant un parcours géographique, d’ouest en est, et en étudiant en dernier
lieu la mer Noire, espace privilégié dans les recherches de Gocha Tsetskhladze, & qui on
rend hommage avec ces pages.

2. GRANDE GRECE (POSEIDONIA)

Lattestation épigraphique la plus ancienne concernant le culte de Zeus Xénios se trouve
en Grande Gréce, 4 Poseidonia, colonie fondée par des Achéens de Sybaris au début du
VIe siecle av. ].-C. (Ps.-Scymnus 249; Strabo 5. 4. 13).° Or, la documentation disponible
est tres maigre: il s’agit d’une seule inscription sur une petite plaquette en argent, qui fut
trouvée pendant les premiéres fouilles du site, en 1921-1922, et qui est depuis perdue.
Le texte s’adresse, sans aucun doute, « au Zeus Protecteur des étrangers ».° Il s’agit, pour-
tant, d’une inscription isolée dont on a du mal 4 saisir la signification cultuelle. Plusieurs
études Pont mise en rapport avec le culte d’'Héra, pour laquelle un temple fut érigé
dans la zone sacrée méridionale de la ville vers le milieu du VI¢ siecle av. ].-C.” On estime
que c’est [a que Zeus aurait été vénéré en tant que paredre cultuel de la déesse. Comme
preuve, plusieurs chercheurs apportent la trouvaille d’une grande statue en terre cuite,

! Pour l'hospitalité rituelle dans les rapports entre individus et cités en Grece ancienne, Herman 1987
offre une présentation riche d’exemples tirés des sources anciennes, qui inclut aussi I'analyse d’autres termes
liés comme philia, syngéneia et euergésia. Une approche de hospitalité en tant que motif poétique d’Homere
aux tragiques, peut étre lu dans Lacore 1991.

? Lacore 1991; Santiago Alvarez 2004, 30-31, 33 et 37; Santiago Alvarez 2007, 739-40; Santiago Alvarez
2013a. Pour une introduction sur I'étranger en Grece, I'étude de Baslez 2008 reste toujours valable.

> Hors les Po¢mes homériques (voir note précédente), de nombreuses études ont été faites 2 propos de
Zeus Xénios dans la tragédie grecque, ol la condition de I'étranger est importante dans plusieurs intrigues
tragiques, preuve de Iintérét que soulevait cette problématique dans 'Athénes classique. A titre d’exemple,
voir Yziquel 2002 pour les tragédies d’Eschyle, et Santiago Alvarez 2005 et 2013b pour Les suppliantes; Wilson
2004, 29-61, a propos de I'Edipe & Colone de Sophocle; et Oller Guzmdn 2007 et 2008, pour I’ Hécube et
I'Iphigénie en Tauride d’Euripide.

* Nous laissons de coté la mention de Zeus Xénios dans un oracle a dés de Kremna, en Pisidie, car il nous
semble un cas différent. A propos du texte, voir I'édition dans Horsley et Mitchell 2000, 22-38 (en particulier,
26-27) et le commentaire pour Zeus dans Graf 2005, 63-65.

5 A propos de la fondation de Poseidonia, voir Dunbabin 1948, 25-26; IGDGG 11, 51-52.

¢ Ardovino 1980, 65-66 et /IGDGG 11 22 [= SEG XXXII 1026-1027] lisent: t6 Aive Zeivo. Léditeur,
suivi par Dubois, pense que I'épiclese Xeinos est ici une erreur pour Xénios, la forme habituelle dans les autres
inscriptions du corpus.

7 Pedley 2006, 170-75.



L’HOSPITALITE DE ZEUS, D’'UN COTE A LAUTRE DE LA MEDITERRANEE 1263

datant de 530-520 av. J.-C., qui représente probablement le dieu assis sur un trone.®
On a suggéré qu’a travers I'union sacrée de Zeus et Héra, les Poseidoniates auraient voulu
souligner 'importance du mariage comme source de descendance légitime.”

Dans un tel contexte cultuel, ol la légitimité de I'appartenance au corps civique
semble étre mise en valeur, I'épiclese Xénios, qui en principe fait appel & accueil et a la
protection de 'étranger, est apparemment surprenante. Pourtant, ce n’est pas un cas
unique: dans la cité d’Athenes, comme on verra plus bas, cette épiclese se rattache aux
institutions qui faisaient partie des systémes de garanties pour limiter 'acces a la citoyen-
neté. Or, dans le cas de Poseidonia, on se demande si, le sanctuaire étant fréquenté par
des gens venus d’ailleurs — notamment des non-Grecs —,'° I'invocation a I'hospitalité de
Zeus ne visait pas aussi 2 donner une garantie aux visiteurs étrangers, dont la présence
aurait pu faire partie du quotidien de la ville; qui plus est, 'emplacement du temple
d’Héra a c6té de la porte sud de la ville — un endroit, donc, de passage — rend raisonnable
I'idée d’un dieu qui offre protection 4 tous ceux qui arrivent, quelle que soit leur origine.
En soutien de cette hypothese, nous pouvons rappeler le cas du Zeus Meilichios 2 Halaesa
Archonidea, en Sicile, dont un sanctuaire extra-urbain était placé a coté de I'hodos Xénis,
qui, d’apres quelques études,'! aurait uni la terre ferme avec la mer et le port, un chemin
fréquenté par tous ceux qui entraient ou sortaient de la ville.'?

3. ItaLIE (ROME)

Une inscription d’époque impériale (I siecle ap. ].-C.) est la seule attestation du culte de
Zeus Xénios 2 Rome. 1l s’agit d’un texte inscrit en bas d’un relief, dont la partie supérieure
est perdue, ol 'on voit les pieds de Zeus assis sur un tréne, tenant une canne dans la main
gauche; sur le méme trone, & gauche du dieu, on distingue un aigle avec les ailes ouvertes,

symbole de Zeus. Uéditeur souligne la rareté d’un tel culte, qui est d’ailleurs inconnu a

Rome, et suggere d’y voir une inscription d’origine probablement étrangere, un alienum."

Quant au texte, d’ailleurs completement illisible dans sa partie gauche, il contient

4

la formule habituelle de consécration,' mais avec une particularité: la dédicace a été

faite %o’ Smvov; Cest-a-dire, suite & un réve. Il s’agit d’une expression attestée dans les

inscriptions lides aux cultes de dieux guérisseurs — notamment, Asklépios —, ot le malade

15

devait accomplir le rite de I'incubation,” ainsi que dans des récits d’épiphanies divines

8 Rolley 1996, 385; Vonderstein 2006, 61-63.

9 Plaident en faveur de cette idée plusieurs figurines votives en terre-cuite, des V¢ et IV® siecles av. J.-C.,
qui montrent Zeus et Héra assis sur un tréne, Giacco et Marchetti 2017, 347-48 et 356; a propos de ces
offrandes, voir Pedley 2006, 174.

10" Cerchiai er al. 2004, 68-70.

1 Prestianni Giallombardo 2003, 1063-70; 2012, 382.

12 Pour la relation entre Zeus Meilichios et Zeus Xénios, qui auraient partagé certaines fonctions avec Zeus
Philios, voir Farnell 1896, 72-75 et Petit 2007, 290-91 et 294, qui renvoie aux recherches de Picard (194243,
111 et 126).

13 JGURT, 167, 154-155; Nutton 1970, 236. A propos de la sculpture, voir aussi Cook 1965, 1101,
fig. 939.

14 TLa forme du nom de Zeus, au datif, Aref (at. Auf), fait penser a un datif en *-¢i, cf. mic. di-we, Chantraine
1984, 99; or, la datation tardive de inscription nous fait pencher plutét pour une forme analogique.

!5 En sont de bons exemples les récits de guérisons trouvés dans le sanctuaire d’Asklépios a Lébena (Crete),
étudiés par Sineux 2004. Pour d’autres expressions proches, voir aussi Rouse 1902, 330-31.



1264 MARTA OLLER GUZMAN

endant le sommeil.'® On pense plutdt a cette derniére possibilité pour le cas qui nous
q
concerne.

4. ATTIQUE (ATHENES)

Dans la cité d’Athenes, le culte de Zeus Xénios est attesté grace a deux inscriptions.
La plus ancienne, datant de la fin du V¢ ou du début du IV* siecle av. J.-C., se trouve
sur une borne découverte dans un mur d’époque tardive de la Lesche, pres de la Pnyx."”
Il Sagit d’un horos qui délimite I'espace sacré de Zeus Xénios appartenant a la phratrie'®
de Thymaitis," que 'on a voulu rapprocher du deme des 7hymaitadai a travers le héros
éponyme Thymaites® Ce deme était placé sur la cote?! et il érait consideré un des plus
anciens de ’Attique, membre des Tétrakomoi a coté des demes de Peiraieus, Phaléron et
Xypére.** La borne, pourtant, se trouve dans 'enceinte de la ville, situation qu’on a essayé
d’expliquer différemment: d’apres les uns, le sanctuaire en ville est le résultat d’une « cen-
tralisation » de I’Attique, suite & laquelle les phratries rurales ont vu la nécessité d’avoir
un lieu de rassemblement au coeur d’Athénes;*® d’apres les autres, un probable déplace-
ment des séances de la phratrie a I'intérieur des murailles se produit a cause du déroulement
de la guerre du Péloponnese, qui aurait rendu difficile I'acces aux zones rurales de lAttique,
notamment pour la féte des Apatouria ol les phratries se rassemblaient. Alors, les phra-
tries rurales auraient pu se procurer un espace sacré en ville pour y réunir leurs membres
ou bien se servir d’autels d’autrui.* Quoi qu'il en soit, il est clair que cette phratrie se
met sous le patronage de Zeus Xénios.

Sans doute, Zeus avait un réle central dans les phratries athéniennes, surtout avec 'épi-
clese Phratrios, a coté d’Athéna Phratria. 1l est, donc, digne de mention que dans ce cas-la
P'invocation de Zeus soit faite en tant que Xénios ou Protecteur des étrangers.? A l'origine
de cette épiclese, quelques chercheurs ont voulu voir I'écho du mythe concernant la fonda-
tion des Apatouria,” ot un certain Mélanthos, un fugitif de Pylos, serait venu s’installer

1o Ainsi, par exemple, dans la « Chronique de Lindos », on mentionne I'épiphanie d’Athéna dans le réve
d’un archonte lors du si¢ge de la cité par un navarque de Darius (D 1.14), Massar 2006, 236-37.

171G TP 1057 = Lambert 1998, T13: hiepdv| Awbe Eevijo Quponti|Sog gpa|rpiag; Hedrick 1988.

18 Les phratries athéniennes pouvaient avoir des biens fonciers, notamment des sanctuaires, comme il
ressort de quelques inscriptions commentées par Papazarkadas 2011, 163-66.

' On connait une deuxi¢me inscription qui atteste cette phratrie, mais le texte est fortement endommagé
ce qui rend la lecture beaucoup plus difficile, voir la discussion dans Hedrick 1988, 81-82 et Lambert 1998,
330-31.

» Le nom du héros connait aussi une forme Thymoites dans quelques versions du mythe; pour une expli-
cation de ce doublet, voir Hedrick 1988, 83, n. 9.

2 Plu. Thes. 19. 5. Marchiandi 2011, 639.

22 Hedrick 1988, 83-84. A propos des Tétrakomoi, les quatre démes formaient une sorte d’association
religieuse qui avait comme si¢ge un sanctuaire d’Héracles ott 'on menait des compétitions annuelles de
danse, voir Parker 1996, 328-29.

% Hedrick 1988, 85.

2 Humphreys 2018, 600-01; mais Parker (1996, 108) montre des doutes. Pourtant, Wicherley (1970,
286) assume qu’il n’était pas rare pour les demes d’avoir des sanctuaires en ville semblables 4 ceux qui étaient
placés sur le sol du deme.

» D’autres divinités sont attestées pour d’autres phratries. Cela ne veut pas dire que la vénération de
Zeus Phratrios et Athéna Phratria était négligée, mais on envisage plutdt la possibilité d’une vénération
conjointe, voir Parker 1996, 106-07.

26 Hedrick 1988, 84.




L’HOSPITALITE DE ZEUS, D’'UN COTE A LAUTRE DE LA MEDITERRANEE 1265

en Attique, suite 2 un oracle d’Apollon, selon lequel il devrait s’arréter a I'endroit ot on
lui offrirait pour dons d’hospitalité (xénia) la téte et les pieds d’une victime; or, en arri-
vant 4 Eléusis, on lui remit ces dons et il comprit que I'oracle s’était accompli (FGrHist
n° 327 [Demon], E. 1). Le récit tient donc & souligner le caractere accueillant d’Athénes,
selon un modele treés bien connu et exploité dans la tragédie classique.”” Cependant, si
on tient compte de I'importance des phratries dans la fixation des limites territoriales
ainsi que dans la préservation de la légitimité du corps civique de Attique, I'épiclese
prend un sens tout a fait plus profond et elle rejoint I'idée, mentionnée auparavant, d’un
dieu qui se porte comme garant de la descendance légitime et conserve un certain
contrdle sur acces 2 la citoyenneté athénienne.” Cette tAche va de pair avec le controle
sur accueil et I'éventuelle intégration des étrangers, comme le mythe d’Oreste vient nous
rappeler dans les Euménides d’Eschyle: lors du proces contre Oreste tenu a Athenes, le
cheeur demande & Apollon quelle phratrie lui offrira une purification aprés avoir commis
I’assassinat de sa propre mere, de fagon a faire ressortir I'exigence, pour un xénos, d’étre
accueilli par une association de phratéres avant son intégration dans le nouveau corps
civique.”

Dans le méme ordre d’idées on peut aussi situer la deuxieme inscription athénienne
ol Zeus Xénios est mentionné (/G II? 1012 = GRA 1, n° 42). Il s’agit d’un décret de
112/1 av. J.-C. dans lequel il est question d’une association ou synode de naucléres et
emporoi sous le patronage de Zeus Xénios (IG 117 1012, 1. 13-16),%° dont le trésorier,

Diognétos d’Oecon,*

a sollicité du Conseil la permission pour faire un portrait de
Diodéros, fils de Théophilos d’Halae.?? Ce Diodo6ros est identifié comme administrateur
ou épimélete du port,* fonction d’une importance cruciale pour des individus dédiés
a l'activité commerciale maritime; mais il est en plus revendiqué comme leur proxene
(I. 18 70Y tautdv mpoLévov), mot qui partage la méme racine grecque que I'épiclese
Xénios.

La présence du terme proxénos dans cette inscription est, & mon avis, la clé pour com-
prendre 'appel & Zeus Hospitalier: il semble bien que Dioddros d’'Halae érait le pro-
tecteur et représentant d’'un groupe de marchands et de naucleres étrangers a Athénes;
ils éraient rassemblés dans cette association, a I'intérieur de laquelle il devait y avoir aussi
quelques Athéniens influents tels que le trésorier Diognétos d’Oeon, méme si cette inscrip-
tion suggere que les étrangers 'emportaient sur les citoyens.”® Dans cette situation, recourir
au patronage de Zeus Xénios semble tout 2 fait raisonnable et pertinent, dans I'idée de
recevoir de la part du dieu I'aide nécessaire pour mener 4 bon terme leurs affaires sur le
sol athénien.’

¥ Mills 1997, 76-78.

# Parker 1996, 104-08.

2 Aesch. Eum. 656. Voir Parker 1996, 108, n. 25.

Arbyvrroc € Oiou tapt|ag vavxhhpey xal Eumbpwy Tév gelpbvtoy Thv 6ivodov Tob Audg tob | Eeviou.
A propos du personnage, voir PA 3866.

A propos du personnage, voir PA 3935.

Il s’agit du Pirée, oti un nombre important de méteques est censé habiter, Whitehead 1986, 83—84.
A propos du proxéne d Athénes, voir Ginesti Rosell 2013, 288-93.

3 Vélissaropoulos 1980, 104; Jones 1999, 43—44; GRA 1, 206.

% Mikalson 1998, 278.



1266 MARTA OLLER GUZMAN

5. ARGOLIDE (EPIDAURE)

En Argolide, dans I'enceinte sacrée d’Asklépios, 2 Epidaure, deux inscriptions font preuve
du culte de Zeus Xénios. La plus ancienne date du IV® siecle av. J.-C. et fut trouvée dans
le sanctuaire d’Apollon Maléatas. Elle contient une dédicace & Zeus, au génitif, dont
Iépiclese, en tres mauvais érat, reste hypothétique (/G IV?/1 291).% Par contre, autre
inscription, parfaitement lisible sur un autel d’époque romaine, contient une dédicace
pour Zeus Xénios de la part d’'un certain Philonidas, fils d’Hiéronymos a la sortie de
charge de « porteur du feu sacré » (/G IV?/1 523).*® Comme le souligne Louis Robert,”
le ditre de pyrphoros ou pyrophoros est tres bien attesté a Epidaure, olt il désigne la personne
qui « doit s'occuper de renouveler le feu de tous les autels du sanctuaire en I'apportant
de l'autel principal, du foyer ou il ne doit jamais s’éteindre ». En bas de I'inscription, on
y trouve aussi un cercle avec la représentation d’un épi, symbole de Zeus i Epidaure.*’
En effet, Zeus est mentionné dans plusieurs inscriptions d’Epidaure avec différentes épi-
cleses, parmi lesquelles Xénios ne semble pas étre particulierement importante.

6. Ties pE UEGEE (THERA)

Dans I'lle de Théra, une inscription du Ve si¢cle av. J.-C. semble contenir une dédicace
pour Zeus Xénios (IG X1I1/3 428).%' Le texte étant tres mutilé, il est impossible de tirer
des conclusions a propos de ce culte.

7. CaRriE (CAUNOS)

Fondée sur la rive droite de la riviere Calbis, la ville de Caunos fut jadis un port florissant
de I'Asie Mineure, ouvert aux échanges commerciaux et culturels grice 4 son emplace-
ment privilégié, a la fronti¢re entre le monde grec et celui indigene de la Carie et de la
Lycie. Dans cette ville, deux inscriptions attestent le culte de Zeus Xénios aux époques
hellénistique et impériale. La premitre fut gravée sur un rocher, a flanc de colline, et
contient une indication sur I'emplacement d’un sanctuaire du dieu.*? Dans les lignes qui
suivent, trés endommagées, il est question des membres d’un thiase (I. 5) qui apparem-
ment auraient fait la dédicace [«]a®épapa (I. 6), Cest-2-dire ‘en vertu d’une vision’.
Cette expression rappelle celle que 'on a vue dans Pinscription de Rome, ol la dédicace
était le résultat d’'un réve; comme dans I'exemple précédent, il semblerait bien qu’une

7 A [Ee]vio?.
DOuwvidoac | Tepwvipou | mupogophicac. | Auve Eeviov. | 57.
% Robert 1966, 746-48.
A propos des cercles, attestés sur plusieurs inscriptions d’Epidaure, on pense qu’ils servaient i Iiden-
tification de la divinité & ’honneur de laquelle I'inscription était érigée. Souvent, ils sont suivis des numéros
qui semblent indiquer une sorte de parcours ou itinéraire rituel, semblable & celui dont Pausanias se sert pour
décrire les auteils du sanctuaire d’Olympie, en suivant la coutume dels Eléens (Paus. 5. 14. 4-10).

1 TAwe Elevio(v).

2 Marek 2006, 259 n. 75: (I. 1=3) ieptv | Ardg Eeviou | iSputar.

% D’apres linterprétation de J. et L. Robert (Bulletin épigraphique 1969, 545), qui est suivie par 'éditeur.
A. Chaniotis (EBGR 2008, 247) traduit le mot 8pap.o par « dream », mais & vrai dire il n’est pas clair qu'il
s'agisse d’une épiphanie en dormant.




L’HOSPITALITE DE ZEUS, D’'UN COTE A LAUTRE DE LA MEDITERRANEE 1267

¢épiphanie du dieu ait été & lorigine de cette inscription rupestre, et peut-étre également
de la construction du sanctuaire. La mention d’une association est aussi remarquable, méme
si sa nature nous est complétement inconnue, du fait du mauvais état de préservation du
texte.* Etant donné I'importance du commerce 2 Caunos, ville de frontiere avec une
intense activité portuaire,” il est quand méme tentant de penser A une association sem-
blable a celle des naucleres et emporoi d’Athenes, dont on a parlé plus haut.

Une seconde inscription pour Zeus Xénios se trouve sur un bloc en marbre et contient
la formule habituelle des dédicaces avec le nom du dieu au dadif suivi du nom du dédi-
cant, partiellement perdu, au nominatif.

Il manque des détails additionnels pour mieux comprendre le réle de ce culte 4 Caunos,
mais d’apres les inscriptions, il est clair que Zeus était un dieu important dans le panthéon
local, ol on lui rattache d’autres épicleses (Olympios, Polieus, Séter et Hédraios) et il est
souvent en partenariat avec des divinités féminines (Nike, Léto, Méter et Gé).

8. NORD DE 1A MER NOIRE (PANTICAPEE)

Dans la mer Noire, la seule attestation d’un possible culte pour Zeus Xénios se trouve sur
une inscription funéraire provenant de Panticapée, capitale du Royaume du Bosphore,
et datée du I siecle ap. J.-C. Il s’agit d’'un monument pour Théododros, fils de Métro-
doros et Ma, qui contient une formule de salutation initiale (yaipere) suivie d’un distique
élégiaque ot 'homme mort s’adresse, a la premicre personne, au dieu pour faire un veeu:
il prie pour que ceux qui ont causé sa propre mort trouvent une mort semblable, tandis
que ses parents, qui 'ont enseveli, obtiennent en compensation une vie joyeuse (CIRB 135,
1. 4-7).%

Ce distique est pratiquement identique a celui qui dans U'Anthologie Palatine 7. 516
est attribué & Simonide de Céos et que I'on rattache & une anecdote tres connue de la vie
du potte (Cicero Div. 1. 27; 2. 66. Valerius Maximus 1. 7. 4): un jour, Simonide, en se
promenant le long de la mer, avait trouvé le cadavre d’'un homme; ayant eu pitié de lui,
il Pensevelit et lui composa une épigramme — celle que 'on trouve sur le monument de
Panticapée —, ot Zeus Xénios est invoqué pour chatier les coupables — ses hotes? Plus tard,
le mort apparut a Simonide en réve et lui conseilla de ne pas s’embarquer le lendemain, car
il risquait sa vie. Malgré les efforts de Simonide pour empécher ses compagnons de partir,
ils prirent la mer et trouverent la mort; seul Simonide fut sauvé grice a 'épiphanie du mort.
Une deuxi¢me épigramme, qui nous est parvenue aussi dans U Anthologie Palatine 7. 77,
est censée contenir 'expression du remerciement de la part du poete.

Si on revient sur le distique bosporan, les différences avec I'épigramme de Simonide
sont minimes, ce qui nous ameéne A nous interroger & propos des circonstances dans
lesquelles le texte a été repris. En fait, nous ignorons tout sur la mort de Théodoéros, or
il est clair qu’il s’agit d’une mort violente — il a été tué — et qu’il y a des personnes qui

# Voir le commentaire dans http :/www.philipharland.com/greco-roman-associations/?p=23152 (consulté
le 24.07.2019).

® Voir, par exemple, le long reglement douanier concernant I'importation et Uexportation de marchandises
par terre et par mer dans une inscription de Caunos du I* siecle ap. J.-C., Vélissaropoulos 1980, 223-29;
Heller 2006, 99-100.

46 ¢, A 200N ’
ol Lev Eue nte<i>

¢ ’ 3 ’ Tt £4 € QL ~ . 2 ’
VOVTEG OLOLWG 1‘/TLTU){_0L|G(ZV, €L CEVLE, oL oe YOVELS | 68VT€C, OvVaLVTO BLOU.



1268 MARTA OLLER GUZMAN

en sont responsables. S’agit-il de ses hotes? Impossible de le savoir. En tout cas, 'appel
a Zeus Xénios se fait, dans ce cas-la, dans un contexte de vengeance, motif qui est tres
bien connu dans la littérature grecque, depuis les poemes homériques: déja dans I'/liade
(3. 351-354), Ménélas fait appel 2 Zeus pour se venger de I'enlévement de sa femme par
Péris, qui avait ainsi rompu les normes de I'hospitalité qu’on lui avait offerte. Le motif
est repris et répandu dans la lyrique — Simonide en est un bon exemple — et surtout dans
la tragédie, o1 plusieurs arguments tournent autour du meurtre d’un héte — la xénoktonia
— et la vengeance, voire le chitiment, qui en découlent.”” Dans tous ces textes, Zeus
Xénios a la responsabilité dernitre de rétablir I'ordre brisé par la mort de ’héte ou de
I’étranger en punissant les coupables. Il semble, done, que dans cette inscription, plutdt
qu’une vraie vénération de Zeus Hospitalier, on trouve I’écho de cette longue tradition
littéraire.

9. EN GUISE DE CONCLUSION

L'examen du recueil d’inscriptions sur le culte de Zeus Xénios parvient a éclairer les fonc-
tions et la nature du dieu sous cette épiclese. Tout d’abord, il s’avere essentiellement une
puissance qui veille au maintien des limites et de l'ordre dans les structures socio-
politiques,*® une fonction qui se développe sur un double axe: d’un c6té, Zeus Xénios a
probablement eu un réle dans la sauvegarde de la légitimité du corps civique a travers
le controle de I'acces A la citoyenneté, exercé & Athenes par les phratries; de 'autre, dans
la méme cité, il a pris en charge I'accueil et la protection de ’hote ou de 'étranger, au
point de devenir le patron d’une association d’emporoi et naucléres qu’on imagine majo-
ritairement venus d’ailleurs. Or, méme si eux n’étaient pas des étrangers, ils avaient par
leur métier 'occasion de devenier des étrangers en fréquentant des ailleurs. Pour Zeus,
dong, il semble bien que le bindme polires/xénos était un jeu de complémentarité plutot
que d’opposition.

A deux occasions, les inscriptions font mention des épiphanies du dieu, qui sont &
lorigine d’une dédicace 2 Rome et probablement du temple 2 Caunos. Il s’agit d’un phé-
noméne qui mérite d’étre souligné, car il montre une forme particuliere de communication
entre la divinité et I'individu ou le groupe humain dont nous ne saurons pas déterminer
la nature extraordinaire ou réguli¢re dans le cadre du culte de Zeus Xénios.

Finalement, dans l'inscription de Panticapée nous voyons la reprise de traditions
littéraires anciennes dans lesquelles Zeus agissait comme un dieu garant du respect des
normes de 'hospitalité et responsable du chatiment lorsque quelqu’un osait les trans-
gresser. Ce distique de Simonide, qui voyagea de la Méditerranée jusqu’au littoral
septentrional de la mer Noire, nous rappelle la place prépondérante de I'hospitalicé
dans 'ensemble des valeurs partagées par les Grecs. Rien donc détonnant dans le fait
qu’elle soit mise sous la protection de Zeus, dieu supréme des Grecs, pere des dieux et
des hommes.

47 Voir plus haut, n. 3.

% Dowden 2006, 66-67, 78-79.



L’HOSPITALITE DE ZEUS, D’'UN COTE A LAUTRE DE LA MEDITERRANEE 1269

BIBLIOGRAPHIE

Ardovino, A.M. 1980: ‘Nuovi oggetti sacri con iscrizioni in alfabeto acheo’. Archeologia Classica 32,
50-66.

Baslez, M.-F. 2008: Léranger dans la Gréce antique (Paris).

Cerchiai, L., Jannelli, L. et Longo, E. 2004: The Greck Cities of Magna Graecia and Sicily (Los
Angeles).

Chantraine, P. 1984: Morphologie historique du grec (Nouvelle collection a I'usage des classes 34)
(Paris).

Cook, A.B. 1965: Zeus: A Study in Ancient Religion. II.1-2: Zeus God of the Dark Sky (Thunder
and Lightning) (New York).

Dowden, K. 2006: Zeus (Londres/NewYork).

Dunbabin, T.J. 1948: The Western Greeks: The History of Sicily and South Italy from the Foundation
of the Greek Colonies ro 480 B.C. (Oxford).

Farnell, L.R. 1896: The Cults of the Greek States, t. 1 (Oxford).

Giacco, M. et Marchetti, C.M. 2017: ‘Hera as Protectress of Marriage, Childbirth, and Mother-
hood in Magna Graecia’. Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 57, 337-60.
Ginest{ Rosell, A. 2013: ‘Prdxenos, métoikos, isotelés. La integracién de extranjeros en Atenas’. Dans

Santiago Alvarez et Oller Guzmdn 2013, 287-302.

Graf, F. 2005: ‘Rolling the Dice for an Answer’. Dans Johnston, S.I. et Struck, P.T. (éd.), Mantiké:
Studies in Ancient Divination (Religions in the Graeco-Roman World 155) (Leyde/Boston),
51-97.

Hedrick, C.W. 1988: “The Thymaitian Phratry’. Hesperia 57, 81-85.

Heller, A. 2006: Les bétises des Grecs’. Conflits et rivalités entre cités dAsie et Bithynie a ['époque
romaine (128 a.C.—235 p.C.) (Scripta Antiqua 17) (Bordeaux).

Herman, G. 1987: Ritualised Friendship and the Greek City (Cambridge).

Horsley, G.H.R et Mitchell, S. 2000: The Inscriptions of Central Pisidia (Inschriften griechischer
Stidte aus Kleinasien 57) (Bonn).

Humphreys, S.C. 2018: Kinship in Ancient Athens: An Anthropological Analysis (Oxford).

Jones, N.E. 1999: The Associations of Classical Athens: The Response to Democracy (Oxford).

Lacore, M. 1991: Le rdle de lhospitalité dans la poésie grecque d’Homere aux tragiques (du symbole
au prétexte) (Villeneuve-d’Ascq).

Lambert, S.D. 1998: The Phratries of Attica, 2¢ éd. (Ann Arbor).

Marchiandi, D. 2011: 7 periboli funerari nell Attica classica: lo specchio di una “borghesia’ (Studi di
Archeologia e di Topografia di Atene e dell’Attica 3) (Athenes/Paestum).

Marek, C. 2006: Die Inschriften von Kaunos (Vestigia 55) (Munich).

Massar, N. 2006: ‘La « Chronique de Lindos »: un catalogue 2 la gloire du sanctuaire d’Athéna
Lindia’. Kernos 19, 229-43.

Mikalson, J.D. 1998: Religion in Hellenistic Athens (Hellenistic Culture and Society 29) (Berkeley/
Los Angeles/Londres).

Mills, S. 1997: Theseus, Tragedy, and the Athenian Empire (Oxford).

Nutton, V. 1970: Compte rendu d’/GUR 1. JHS 90, 236.

Oller Guzmdn, M. 2007: ‘Matar al huésped en la Hécuba de Euripides’. Faventia 29.1, 59-75.

——. 2008: ‘Ifigenia xenoktonos'. Faventia 30.1-2, 223-40.

Papazarkadas, N. 2011: Sacred and Public Land in Ancient Athens (Oxford).

Parker, R. 1996: Athenian Religion: A History (Oxford).

Pedley, J. 2006: Sanctuaries and the Sacred in the Ancient Greek World (Cambridge).

Petit, T. 2007: ‘Malika, Zeus Meilichios et Zeus Xénios & Amathonte de Chypre’. Cahiers du
Centre d’Etudes Chypriotes 37 (= Hommage 2 Annie Caubet), 283-98.

Picard, C. 1942-43: ‘Sanctuaires, représentations et symboles de Zeus Meilichios’. Revue de ['histoire
des religions 126, 97-127.

Prestianni Giallombardo, A.M. 2003: ‘Divinita e culti in Halaesa Archonidea. Tra identita etnica
ed interazione culturale’. Dans Atti: Quarte Giornate internazionali di Studi sull'area Elima,
Erice, 1-4 dicembre 2000, t. 3 (Pise), 1059-103.



1270 MARTA OLLER GUZMAN

——.2012: ‘LC'acqua come elemento fondamentale nell’organizzazione e nel controllo del territorio
e dello spazio urbano. Il caso di Alesa’. Dans Calderone, A. (éd.), Cultura e religione delle
acque (Atti del Convegno interdisciplinare «Qui fresca 'acqua mormora ...» [S. Quasimodo,
Sapph. fr. 2,5], Messina, 29-30 marzo 2011) (Archaeologica 167) (Rome), 375-98.

Robert, L. 1966: ‘Inscriptions de I'antiquité et du Bas-Empire & Corinthe’. REG 79 (376-378),
733-70.

Rolley, C. 1996: ‘La scultura della Magna Grecia’. Dans Pugliese Carratelli, G. (éd.), 7 Greci in
Occidente (Catalogue de I'exposition) (Milan/Venise), 369-98.

Rouse, W.H.D. 1902: Greck Votive Offerings: An Essay in the History of Greek Religion (Cambridge).

Santiago Alvarez, R.-A. 2004: ‘La familia [éxica de xénos en Homero: usos y significados, II (Odisea)’.
Faventia 26.2, 25-42.

——.2005: ‘Acogida y proteccién de mujeres extranjeras: el testimonio de Suplicantes de Esquilo’.
Dans Nieto Ibdfez, ].M. (coord.), Estudios sobre la mujer en la cultura griega y latina (Leén),
143-76.

——. 2007: ‘La familia léxica de xénos en Homero: usos y significados, I (//fada)’. Dans Alonso
Aldama, J., Garcfa Romdn, C. et Mamolar Sdnchez, 1. (éd.), XT1X AMMOYAIEX TOY
OMHPOY. Homenaje a la Profesora Olga Omatos (Vitoria), 733—42.

——. 2013a: ‘La polaridad «huésped»/«extranjero» en los Poemas Homéricos’. Dans Santiago Alvarez
et Oller Guzmidn 2013, 29-45.

——. 2013b: ‘Esquilo, Las suplicantes: una «hospitalidad» plasmada en leyes’. Dans Santiago
Alvarez et Oller Guzman 2013, 57-74.

Santiago Alvarez, R.-A. (coord.) et Oller Guzmdn, M. (éd.) 2013: Contacto de poblaciones y extranjeria
en el mundo griego antiguo. Estudio de fuentes (Bellaterra).

Sineux, P. 2004: ‘Le dieu ordonne. Remarques sur les ordres d’Asklépios dans les inscriptions de
Lébeéna (Crete)’. Kentron 20.1-2, 137-46.

Vélissaropoulos, J. 1980: Les naucléres grecs: Recherches sur les institutions maritimes en Gréce et dans
['Orient hellénisé (Hautes études du monde gréco-romain 9) (Geneve/Paris).

Vonderstein, M. 2006: Der Zeuskult bei den Westgriechen (Palilia 17) (Wiesbaden).

Whitehead, D. 1986: The Demes of Attica 508/7—ca. 250 B.C.: A Political and Social Study
(Princeton).

Wilson, J.P. 2004: The Hero and the City: An Interpretation of Sophocles’ Oedipus at Colonus (Ann
Arbor).

Wycherley, R.E. 1970: ‘Minor Shrines in Ancient Athens’. Phoenix 24.4, 283-95.

Yziquel, P. 2002: ‘Létranger en Grece ancienne: 'exemple du théatre d’Eschyle’. Pallas 60, 331—
44.



