Diposit digital
de documents
de la UAB

UAB

Universitat Autonoma
de Barcelona

This is the accepted version of the book part:

Cornudella i Carré, Rafael. «Variations sur le portrait de la Vierge en buste : de
la “Veronica de la Verge” du roi Martin 'Humain aux “Annunciate” d’Antonello
de Messine». Repenser I’histoire de I’art médiéval en 2023. Recueil d’études
offertes a Xavier Barral i Altet,

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/324530

under the terms of the (© topvrichr license.


https://ddd.uab.cat/record/324530

Variations sur le portrait de la Vierge en buste : de la Veronica de la
Verge du roi Martin I’'Humain aux Annunciate d’Antonello de Messine

Rafael Cornudella
Universitat Autonoma de Barcelona et Institut d’Estudis Catalans

Contrairement a lI'importante prolifération de I'image maternelle de la Vierge a
I'Enfant, I'image autonome de la Vierge en buste, sans I'Enfant, est une formule
beaucoup moins fréquente dans I'iconographie chrétienne. Elle a été diffusée selon
deux modalités : soit comme une image indépendante de la Vierge, soit comme un
couple ou un diptyque avec les images du Christ et de la Vierge, a I'instar du Diptyque
d'Avignon, sur lequel nous reviendrons. Pour ce qui est d’une représentation
indépendante de la Vierge en buste, si I'on en juge par les exemples conservés, sa
diffusion s’observe en Europe occidentale dés la fin du XIVe siecle. En Italie nous avons
le cas du panneau du Rijksmuseum d'Amsterdam, attribué au milieu de Lorenzo
Monaco, et d'autres exemples, quoique peu nombreux, datant du XV¢ siecle, dont le
panneau de Pietro di Giovanni d'Ambroggio du Musée Chrétien d'Esztergom. En
France, une version de |I'image en buste de la Vierge, telle qu'elle est représentée sur
une feuille du Livre d'heures de René d'Anjou (Paris, BnF), a bénéficié de la vénération
de ce roi et a donné lieu a d'autres versions ultérieures. Cependant, c'est dans
I'ancienne couronne d'Aragon, et plus particulierement dans les territoires de langue
catalane —Catalogne, Valence et Majorque— que la formule de la Vierge en buste a eu
sa plus grande diffusion?.

Le Museu de Belles Arts de Valence abrite quatre panneaux, chacun avec une scene
narrative, d'un retable dédié a saint Luc provenant de la chapelle que la confrérie de
peintres et de charpentiers avait dans I'église de Sant Joan del Mercat a Valence. lls
sont attribués au Maitre de Villahermosa, identifié par certains historiens comme étant
le peintre Lloreng Saragossa, dont la période valencienne est documentée entre 1374
et 1406. L'une des scenes représente I'évangéliste recevant de la Vierge un panneau
avec le portrait de celle-ci en buste, coupé au niveau des clavicules, dans une vue
strictement frontale. Comme dans les autres scenes du méme retable, une inscription
en catalan identifie I'épisode : “Com feu la Veronica la qual la Verge Maria se posa en
sa cara” (fig. 1). La Vierge est représentée flottant, en vol, de sorte qu'il doit s'agir
d'une apparition, probablement aprés sa mort. Le contenu figuratif de la scene suggére
sans doute une genése miraculeuse de l'image, qui n'a pas été peinte par I'évangéliste
puisqu'il la regoit de la Vierge. En outre, le fait que l'inscription la désigne comme

1 Voir notamment J. GUDIOL, Les Veroniques, in Vell i Nou, 2/13, 1921, p. 1-11, 2/15, 1921, p. 67-76 ; M.
CRISPi I CANTON, La difusid de les ‘veroniques’ de la Mare de Déu a les catedrals de la Corona d’Aragé a
finals de I’Edat Mitjana, in Lambard. Estudis d’art medieval, 9, 1996 (1997), p. 83-103, 319-322; ID., La
veronica de Madona Santa Maria i la processo de la Purissima organitzada per Marti I’Huma, in Locus
Amoenus, 2, 1996, p. 85-101; M. SUREDA | JUBANY, From Holy Images to Liturgical Devices. Models,
Objects and Rituals around the Veronicae of Christ and Mary in the Crown of Aragon (1300-1550), in A
MURPHY et alt. (eds.), The European Fortune of the Roman Veronica in the Middle Ages (Convivium,
Supplementum), Brno, 2017, p. 194-217.



Véronique suggére également une analogie avec I'acheropite de la Face du Christ. A
vrai dire, l'inscription nous offre une description plutot déroutante de la facon dont
I'image a été générée, et nous pensons que seulement par hypothése nous pouvons
interpréter —comme le suggére Michele Bacci— que I’on parle d’un contact ou une
empreinte de la Face de la Vierge sur le support?. Bien qu'il s'agisse d'un retable pour
la confrérie des peintres et des charpentiers, les commanditaires n’ont pas songé a
valoriser le travail du peintre, comme cela se produit quelque peu plus tardivement
dans la peinture flamande. La scéne représentée dans le retable valencien entraine
donc une conciliation plutot paradoxale et naive de deux traditions apparemment
incompatibles, a savoir celle de I'image acheropite et celle de Saint Luc peignant la
Vierge. Ce récit de la genése miraculeuse de |'icone a toutefois da favoriser la
représentation frontale du buste par analogie avec |'acheropite ou Vera Icona du
Christ.

Quoi qu'il en soit, cette scene de la Vierge remettant son icone a I'évangéliste
n'apparait plus dans la peinture valencienne ultérieure. La représentation frontale du
buste de la Vierge n’est pas non plus la formule dominante dans la peinture catalane et
valencienne. Comme dans la grande majorité des icones figurant la Vierge en buste,
qui se sont multipliées en Europe occidentale, dans les pays catalans le type habituel
est celui d’'une téte vue de trois quarts. C'est le cas de la Véronique de la Vierge du roi
Martin I'Humain, qui est sans doute la source de la prolifique série de copies et
variantes produite dans les territoires de langue catalane (fig. 2). Les premieres
évidences documentaires de cette oeuvre dont nous disposons sont les nouvelles
dispositions promulguées par le roi Martin, adressées aux membres de la Confrérie de
I''mmaculée Conception de Barcelone, datées du 20 décembre 1397 a Saragosse?. Déja
son frére ainé, le roi Jean I*" le Chasseur, ordonne en mars 1391 la célébration de la
féte de I'lmmaculée dans la chapelle royale de Barcelone, tous les 8 décembre, et
approuve une réforme des statuts de cette confrérie en 1393. Martin, pour sa part,
approuve une nouvelle compilation des ordonnances de la confrérie, qui prévoit une
célébration plus solennelle. Le cadre topographique de la féte reste toujours le Palais
Royal de Barcelone —la Grande Salle, la Chapelle et la Cour— mais celle-ci est désormais
complétée d’une procession devant commencer et finir au Palais, passer par plusieurs
rues de la ville ainsi que s'arréter devant le portail principal de la cathédrale. Pour
cette procession, le roi s'engage a préter "la molt devota Veronica de Madona Santa
Maria". C'est sans doute a ce moment-la que commence la promotion royale de cette
humble image de la Vierge, executée a la détrempe sur vélin et qui semble presque
étre un dessin monochrome avec un léger modelé. Deux lettres du roi datées du 26
janvier® et du 21 avril 1398°, adressées a Bartomeu Coscoll3, le plus prestigieux orfévre

2 M. BACCI, Kathreptis, o La Veronica della Vergine, in Iconographica, 3, 2004, p. 11-37, sp. 29.

3 X. DE SALAS, Una obra de Bartomeu Coscolld, argenter. La Veronica de la Verge a la catedral de
Valéncia, in Homenatge a Antoni Rubid i Lluch. Miscel-lania d’estudis literaris, historics i lingdistics, vol.
2, Barcelona, 1936, p. 425-439

4 D. GIRONA LLAGOSTERA, Itinerari del rey en Marti (1396-1402), in Anuari de I'Institut d’Estudis
Catalans, 1913-1914, doc. 10, p. 110.

5> X. DE SALAS, op. cit. (n. 3), p. 436, et doc. 1, p. 438.



valencien de I'époque, font sans aucun doute référence a la fabrication par cet artiste
du somptueux cadre pédiculé qui, avec I'image, est conservé aujourd'hui dans le Trésor
de la cathédrale de Valence. Le 14 janvier, le roi admoneste |'orfevre parce que celui-ci
avait promis de se rendre a Saragosse, ou se trouve alors le roi, "avec la Véronique
terminée", promesse qu’il ne tient pas; le 21 avril, le roi le réprimande a nouveau pour
la méme raison et lui ordonne de lui envoyer "la Véronique que nous vous avons
commandée". L'expression du roi est sans doute métonymique, car I'orfevre a fait le
cadre pédiculé et non l'image elle-méme. Autrement, aucune source documentaire
nous révele comment cette image de la Vierge est parvenue aux mains du roi.

Malgré des arguments souvent divergents, les historiens ont néanmoins insisté sur les
origines orientales de la formule autonome du buste de la Vierge telle que présentée
dans l'image du roi Martin. Ainsi, pour Imre Kdévacs, le prototype des icOnes
occidentales de la Vierge en buste pourrait étre identifié dans la Vierge Phileremos,
appartenant a I'Ordre des Hospitaliers de Saint-Jean de Jérusalem, et probablement
déja vénérée a Rhodes avant la conquéte de I'lle par les Hospitaliers®. Quoi qu'il en
soit, comme I|. Kévacs I'a remarqué, la Vierge Phileremos pourrait dériver d'un
prototype oriental plus ancien, provenant de Constantinople ou de Terre Sainte.
Michele Bacci a, pour sa part, exploré d'autres pistes pour imaginer le prototype
byzantin a 'origine du Schulterbiiste de la Vierge. Il signale notamment la Vierge
Kathreptis (Vierge-miroir) du monastéere de Saint-Paul du Mont Athos, datée de la fin
du XlI¢ siecle, ainsi que le schéma similaire de la Vierge Grecescaja-Andronikova
conservée dans la cathédrale de Visnij Volocek (jusqu'a son vol en 1984). Par ailleurs,
un argument séduisant, qui ne néglige pas non plus les indices russes, conduit M. Bacci
a insister sur le procédé consistant a obtenir de "gros plans dévotionnels" en
abrégeant les images miraculeuses les plus célebres: ainsi la Kathreptis pourrait étre
comprise comme un close-up du type de I'Hagiosoritissa, I'icone de la Chalkoprateia de
Constantinople, attribuée a saint Luc I'Evangéliste. J'ajouterai que la méme hypothése
est valable pour la Vierge Phileremos mentionnée ci-dessus.

Les recherches et les débats sur les origines orientales du Schulterbiiste de la Vierge et
sa diffusion en Occident se sont également intéressés, et a juste titre, aux questions
soulevées par le Diptyque dit d'Avignon, une ceuvre disparue de facture
incontestablement italienne. Sa mémoire visuelle a survécu grace a un panneau peint
du XIVe siecle ou le dyptique etait représenté dans un contexte narratif. Ce panneau,
aujourd'hui perdu, était accroché au XVII¢ siecle au-dessus de la porte de la sacristie de
la Sainte Chapelle a Paris, lorsque sont réalisés les dessins en couleur de la collection
de Francois-Roger de Gaigniéres. Comme il est bien connu, la scéne représente le roi
Jean le Bon et I'un des papes avignonnais, Clément VI ou plus probablement Urbain V’.

& |. KOVACS, An unusual type of the ‘authentic portrtait’ of the Virgin. The iconography of Pietro di
Giovanni d’Ambroggio’s painting in the Christian Museum of Esztergom, in Acta historiae atrium
Academiae Scientiarum Hungaricae, 39, 1997, p. 1-18

7 Voir notamment O. PACHT, The ‘Avignon Dyptych’ and Its Eastern Ancestry, in M. MEISS (ed.), Essays in
Honor of Erwin Panofsky, vol. 1 (De artibus opuscula, 40), New York, 1961, p. 402-421 ; M. BACCI, op. cit.
(n. 2), p. 13-15. Sur la peinture de la Sainte chapelle voir C. F. O'MEARA, Monarchy and Consent. The



Le diptyque présente les bustes du Christ, en vue frontale, et de la Vierge, de trois
guarts avec la téte inclinée vers son Fils. Ce schéma du double portrait en buste du
Christ et de la Vierge, qui semble avoir été rare a cette époque, a néanmoins été repris
au début du XVe siecle dans le contexte du nouveau réalisme flamand, donnant lieu a
d'innombrables variantes.

Pour lI'instant, restons sur |'icone autonome de la Vierge en buste et sur la possibilité
de générer des icones en close-up en découpant ou en abrégeant le type de I'avvocata,
une hypothése également envisagée pour la Véronique de la Vierge du roi Martin. En
effet, la plupart des historiens admettent aujourd'hui que la Véronique du roi Martin
est une version réduite —c'est-a-dire une image coupée au niveau des clavicules—du
type de la Madonna avvocata (Hagiosoritissa) dont plusieurs exemplaires étaient
vénérés a Rome. Pendant longtemps, les historiens ont accepté l'idée que la Madone
de I'Aracoeli était le plus ancien exemplaire de ce type parmi ceux vénérés a Rome,
alors qu'aujourd'hui les spécialistes s’accordent pour reconnaitre dans la Madone de
San Sisto (Madone du Monasterium Tempuli), actuellement conservée dans I'église
Madonna del Rosario a Monte Mario, le prototype le plus ancien. Cette derniére est
probablement une oeuvre du VII¢ siecle, tandis que I'icone de I’Ara Coeli peut étre
datée du XI¢ siecle. En outre, les icones d'avvocate des églises romaines San Alessio,
Santa Maria in Via Lata et Santa Maria in Campo Marzio, ainsi que celles de la
cathédrale de Vetralla et Santa Maria Maggiore a Tivoli dans le Latium ont survécu
jusqu'a nos jours®. Ces icones dérivent, soit directement du modéle le plus ancien,
c’est-a-dire celui de San Sisto, soit de la Madonna de I’Aracoeli, voire elles peuvent
combiner les deux modeéles®.

Pour ce qui est de la Véronique de la Vierge du roi Martin, outre I'aspect général du
dessin, deux détails au moins suggerent que nous sommes bien en présence d'une
image dérivée d'une des avvocate romaines dont le prototype semble étre la Madone
de San Sisto. Je me référe, tout d’abord, a la forme illogique de la bordure du
maphorion de la Vierge sur le devant, qui s'élargit dans la partie centrale et dont le
bord supérieur trace une forme pointue, ce qui suggere sans doute un vestige du
diadéme représenté dans ces icobnes romaines (dans le cas de la Madone de San Sisto,
le diadéme d'or a été ajouté peut-&tre entre le VIII® et e X¢ siécle) 1°. De plus, les traits
du dessin qui, par groupes de trois, segmentent cette bordure, sont disposées en
éventail radial sur la partie du devant qui correspondrait au diademe antique. En effet,
les directions de toutes ces lighes —tant celles correspondant au front que les autres,
sur les cotés— sont incohérents avec la chute verticale des plis du maphorion. L'effet
qui en résulte est tout a fait illogique. Or, des lignes ou des traits semblables
apparaissent dans les coiffes visibles sous le maphorion dans les modéles romains —

Coronation Book of Charles V of France. British Library MS Cotton Tiberius B. VIII, Londres, 2001, p. 233-
244 (avec bibliographie précédente).

& Pour un bon état de la question, voir les contributions a G. LEONE (ed.), Tavole miracolose. Le Icone
medioevali di Roma e del Lazio del Fondo Edifici di Culto (catédlogo de la exposicién, Roma, Palazzo
Venezia), Rome, 2021.

° G. LEONE, Il percorso della mostra, in ID. (ed.), op. cit (n. 9), p. 11-20, sp. 13

10 G. LEONE in ID., op. cit (n. 9), cat. I.2, p. 43-46.



comme celui de Saint-Siste ou de I’Ara Coeli— ce qui permet de soupgonner que le
dessinateur de la Véronique de la Vierge du roi Martin ait transféré le motif décoratif
de la coiffe a la bordure du maphorion. Il convient méme de signaler |’étrange dessin
de la chute du voile intérieur sur le c6té gauche de la téte, car cela semble étre un
souvenir du lobe de I'oreille de la Vierge qui, dans la plupart des images romaines, est
partiellement visible sous la coiffe. En tout cas, le peintre a ici remplacé la coiffe par un
voile qui recouvre la téte de la Vierge sous le maphorion. Soulignons également que
sur le coté droit de la Vierge, entre le maphorion et le voile, surgit de fagon inattendue
une troisieme piéce ou voile qui semble |a encore étre le résultat d'une
réinterprétation hésitante du modeéle qui a inspiré I'artiste.

Il a souvent été supposé que la Véronique de la Vierge du roi Martin dérive
spécifiguement de l'icone de I'Aracoeli. La datation présumée du dessin a la fin du XIv®
siecle est cohérente avec cette hypothese, puisqu'a cette époque l'icone de I’Ara Coeli
semble prendre I'avantage sur ses concurrentes du méme type, a la suite d'une habile
promotion comme «original» de saint Luc par les Franciscains. Olga Pujmanova met
cette hypotheése en paralléle avec la diffusion de I'icone de I'Ara Coeli en Bohéme a
l'initiative de I'empereur Charles IV, et M. Bacci a opportunément rappelé le passage
de la Vita Christi du franciscain catalan Francesc Eiximenis, écrite vers 1397-98, ou
celui-ci raconte son expérience d'observateur privilégié de l'icone de I'Ara Coeli,
décrivant en détail la physionomie et |'expression de la Vierge!?. Toutefois, comme I'a
remarqué Hans Belting, une source tardive comme |'Itinerarium urbis Romae de Fra
Mariano da Firenze (publié en 1517) parle encore de la compétition cultuelle entre les
icones de San Sisto, aux mains des religieuses dominicaines, celle de I'Ara Coeli aux
mains des franciscains, et bien s(r celle de Santa Maria Maggiore qui correspond au
type de I'Odigitria*3.

Sans exclure I'hypothése de l'icone de I’Ara Coeli, il faut se demander si la Véronique
de la Vierge ne pourrait pas dériver d'une des autres icones romaines du méme type.
Herbert L. Kessler a observé que: “In linear reduction and emphatically dissimilar eyes
—the one looking out to the devout, the other directed toward the unseen Christ— it is
particularly close to the version in Sta. Maria in Via Lata”.!* Le vestige visuel du
diadéme —que j'ai essayé de décrire précédemment— semble également étre proche
de l'icone de Santa Maria in Via Lata mais peut-étre encore plus du diadéme de l'icone
de I'Ara Coeli. Les traits physionomiques se raprochent de ceux de la Vierge de I'Ara
Coeli mais semblent encore plus prés de ceux de la Vierge de San Sisto. Le profil du
visage ressemble davantage a celui de San Sisto. Il ne semble donc pas qu’on puisse
établir un lien univoque et certain avec l'icone de I'Ara Coeli.

110, PUIMANOVA, Studi sul culto della Madonna di Aracoeli e della Veronica nella Boemia
tardomedievale, in Arte Cristiana, 80/751, 1992, p. 243-264.

12 M. BACCI, op. cit. (n. 2), p. 32-33.

13 H. BELTING, Image et culte. Une histoire de I'image avant I'époque de I’art, Paris, 2007(Bild und Kult.
Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, Munich, 1990), p. 419-444 et 715-716.

14 H. L. KESSLER, Paradigms of movement in medieval art: Establishing connections and effecting
transition, in Codex Aquilarensis, 29, 2013, p. 29-48, sp. 14.



Contrairement a ce qui a parfois été suggéré, I'icone sur vélin du roi Martin nous
semble tout a fait étrangere au monde de la peinture catalane de la fin du XIV® siecle,
de sorte gu’il est peu raisonnable de I'attribuer a un artiste local. La comparaison avec
les répliques picturales catalanes les plus fidéles —auxquelles je fais référence ci-
dessous— confirme précisément le caractere non catalan de I'icone du roi Martin.
Convaincus de cette prémisse d'exclusion, nous suggérons |'attribution du dessin a un
peintre romain actif vers la fin du XIII¢ siecle, qui aurait réinterprété l'une des
anciennes icbnes romaines, que ce soit celle de San Sisto ou celle de I'Ara Coeli, voire
une autre aujourd'hui perdue.

Les rapports d'Eiximenis avec la cour d'Aragon pourraient sans doute expliquer
I'acquisition et la promotion de la Véronique de la Vierge par le roi Martin. Bien s{r,
une autre voie pour expliquer cette acquisition pointe vers |'antipape Benoit XlIll, mais
il s'agit |a aussi d'une hypothese purement spéculative, sans support documentaire.
Au-dela de l'invocation a la paternité topique de saint Luc, nous ne connaissons pour
I'instant aucun récit légendaire relatif a I'icone du roi Martin : aucune narration sur sa
«biographie», sur la maniéere dont elle est parvenue aux mains du roi, ni sur des
miracles rendus possibles grace a elle. Cela semble contraster avec I'énorme diffusion
gue cette icone de la Vierge a eu dans les pays de langue catalane. Face a cette
situation, la promotion royale de l'icone acquiert donc un poids décisif. Le contraste
aigu entre I'humilité de I'objet et le somptueux cadre orfevré fourni par Martin
I'Humain est éloquent a cet égard : le pouvoir et le prestige du roi sont ainsi transférés
sur I’humble icone et la font vivre, rayonner et se multiplier rapidement au travers de
répliques tres fideles, ainsi que d'innombrables productions plus libres. Le propriétaire
royal est ici le principal garant du statut privilégié de cette modeste image, voire de
son authentification comme vera effigies dérivée d'un archétype de saint Luc. Souligné
par le cadre somptueux ponctué des armes royales, le «sceau» royal est alors le
meilleur certificat d'authenticité.

Peut-étre pouvons-nous admettre que la Véronique de la Vierge a rempli une fonction
de devotion «privée» de cour®. Mais sa fonction publique est tout aussi évidente, non
seulement parce que, a l'instar d’autres reliques, elle était affectée au culte dans le
cadre de la chapelle royale, mais aussi parce que sa visibilité publique s’intensifiait lors
de la procession de I'lmmaculé Conception, le tout conformément aux intentions du
roi. Dans ce cas, comme dans tant d'autres, le bindme public/privé ne peut donc pas
étre posé dans un sens disjonctif. La participation de l'icone mariale est I'un des signes
du réle que le roi s’assure dans cette féte et qui a contribué a son tour a promouvoir
I'icone-religuaire. Les intentions de Martin I’'Humain se font voir lorsque, en 1405,
pendant une de ses absences, les confréres de la Purissima de Barcelone, pour
économiser des frais, souhaitent déplacer la célébration de la chapelle royale a la
cathédrale, ce qui provoque la colére du roi. S'ils persistent dans leur dessein, le roi
menace de leur interdire de porter son brandon et celui de la reine, ainsi que "la

15 Cfr BELTING, op. cit. (n. 11), p. 568ss.



veronica" a la procession, et enfin de faire rayer le nom du roi du Llibre de la
Confraria?®.

La fonction plus strictement privée et méme intime que pouvait remplir I'icone mariale
est explicitement attestée par le fait que Ferdinand d'Antequera, successeur de Martin
I’'Humain, demande dans les derniers jours de sa vie, en 1416, qu'on lui envoie la
Véronique avec le reliquaire du peigne contenant les cheveux de la Vierge ("/la
Veronica de la Verge Maria ab la pinta") ainsi que la chemise de Notre Seigneur et les
épines de sa couronnel’. En effet, dés I'époque du roi Martin, il est décidé de monter
au-dessus du reliquaire de la Véronique un reliquaire sous la forme d’un peigne avec
les cheveux de la Vierge (ainsi décrit dans I'inventaire post mortem des biens du roi
Martin)®®. L’association du portrait authentique de la Vierge avec la relique des
cheveux a di sembler particulierement cohérente. De plus, I'ajout de cette relique
corporelle renforgait le statut de quasi-relique du portrait. En tout cas, le cadre-
support de la Véronique est décrit a I’époque comme un reliquaire (par exemple dans
I'inventaire cité). Il pourrait sembler abusif de qualifier la Véronique de Martin de
Vierge-miroir (Kathreptis)'® en supposant que le roi eut a I'esprit un tel concept, mais
le fait est que I'ensemble du dispositif —portrait en close-up au cadre pédiculé— devait
fortement évoquer I'aspect d'un tel miroir, et donc I'idée du miroir de la Vierge. La
gamme de métaphores ou d'associations suggérées par le dispositif-miroir serait sans
doute interminable.

La promotion royale de la Véronique de la Vierge a rapidement donné lieu a une série
de répliques catalanes assez fideles, dont nous possédons quelques exemplaires peints
sur bois que I'on peut dater d'environ 1400 ou des premiéres décennies du XV¢ siecle,
a l'instar de celui de la cathédrale de Vic (Museu Episcopal de Vic), celui de la
cathédrale de Tortosa et celui qui a appartenu a une collection privée a Paris et qui est
réapparu il y a quelques années sur le marché antiquaire international (Sotheby's
2020), ce dernier étant, a mon avis, celui de plus haute qualité?° (fig. 3). La piéce de
Tortosa imite le cadre pédiculé du modele royal, bien que réalisé de maniere plus
pauvre, en bois doré, tandis que les deux autres exemples mentionnés sont encadrés
d'un guardapols, a la maniere d'un petit retable d’oratoire. L’'ensemble de ces
panneaux sont aujourd’hui attribués a Jaume Cabrera ou a son entourage, bien que
leur qualité soit inégale. Tous corrigent assez correctement les hésitations et les non-
sens du dessin original, le réinterprétant avec des couleurs et un modelage plus
intense et efficace. Tous, enfin, portent une inscription sur la partie inférieure. Le

16 F, D. GAZULLA, Los Reyes de Aragdn y la Purisima Concepcidn de Maria, in Boletin de la Real Academia
de Buenas Letras de Barcelona, 3, 1905-1906, p. 1-18, 49-53, 143-151, 224-233, 258-264, 388-393, 476-
483, 546-550, et 4, 1907-1908, p. 37-41, 116-122, 137-146, 226-234, 298-303, 408-416; voir sp. 118-119,
docs. xxxi et xxxil; X. DE SALAS, 1936, p. 6-8; M. CRISPI, 1996, op. cit. (n. 1), p. 91-92.

17 X. DE SALAS, op. cit. (n. 3), p. 432; M. CRISPi, 1996, p. 92.

18 ) MASSO TORRENTS, Inventari dels bens mobles del rey Marti d’Aragd, in Revue Hispanique, 12, 1905,
p. 413-590, sp. 562, n2 1725; M. CRISPi, 1996, op. cit. (n. 1), p. 92.

19 D'aprés ce que j'ai compris, Bacci a la sagesse de ne pas franchir ce pas; cfr. M. BACCI, op. cit. (n. 2).

20 ), GUDIOL, S. ALCOLEA | BLANCH, Pintura gética catalana, Barcelona, 1986, cat. n2 244, 260 et 261,

p. 95-96.



panneau de Vic posséde l'inscription la plus simple: Maria Virgo; celui de Tortosa: Ave
Maria gra(tia) plena D(omi)n(u)s. L'inscription de la piéce ayant appartenu a une
collection parisienne n'a pas été transcrite et nous pouvons pas le faire a partir des
photographies, mais il pourrait aussi s'agir de la salutation angélique ou de I'Ave Maria.
Il a d0 y avoir de nombreuses autres répliques similaires.

Nous pourrions nous demander si cette multiplication des copies de la Véronique de la
Vierge a été promue directement par le roi ou son entourage immédiat, puisque la
production de copies constitue |'une des stratégies typiques de promotion d'une image
cultuelle?!. Si c'est le cas, cela a renforcé 'initiative, bien documentée, de donner de la
visibilité a I'icbne par sa participation a la procession de I'lmmaculé Conception.
Malheureusement, nous manquons de données pour apporter une réponse positive et
catégorique a cette question. Reste séduisante |I'hypothése, lancée par Marta Crispi,
désignant le confesseur du roi Martin, Pere Despujol, comme un agent qui aurait pu
soutenir le roi dans la promotion, la multiplication et la diffusion de I'icobne mariale
tant en Catalogne (il fut chanoine et sacristain de la cathédrale de Vic, chanoine de la
cathédrale de Barcelone et sacristain de la cathédrale d'Elna) qu’a Valence (en 1398 il
entre a la chartreuse de Porta Coeli et en 1402 il est nommé prieur de la chartreuse de
Valldecrist) et a Majorque (en 1400 il est nommé prieur de la chartreuse de
Valldemossa)?2.

Il n'est pas nécessaire ici de rassembler toutes les données documentaires connues sur
le reliquaire de la Véronique de la Vierge. Il convient toutefois de rappeler qu'il est
resté pendant un certain temps entre les mains des premiers rois aragonais de la
dynastie des Trastamara, toujours comme élément du trésor de la chapelle palatine de
Barcelone. Il est donc compréhensible que les premiéres copies picturales soient des
produits catalans. Cependant, le 18 mars 1437, la Véronique de la Vierge et d'autres
reliques et bijoux sont déposés dans la cathédrale de Valence par Jean, roi de Navarre
et lieutenant de son frere Alphonse le Magnanime, au nom de ce dernier, en garantie
d'un prét. A cette époque, I'image est déja décrite comme un original peint par Saint
Luc ("la qual sent Luch pintd de les sues mans")?3.

Si la scene précédemment commentée du Retable de saint Luc de la cathédrale de
Valence, ainsi que la Véronique de la Vierge du roi Martin sont chronologiquement
situées autour du passage du XIV® au XVésiécle, les premiers témoignages conservés
en Catalogne de la Vera Icona du Christ sont antérieurs?*. L'exemple le plus ancien que

21 Voir H. BELTING, op. cit. (n. 12), p. 503ss.

22 M. CRISPI, La difusié de les ‘Veroniques’ de la Mare de Déu a les catedrals de la Corona d’Aragé a finals
de I’Edat Mitjana, in Lambard. Estudis d’art medieval, 9, 1996 (1997), p. 84-103, sp. 95-96. Le probleme
est que les sources citées par I'auteur sont plutét tardives. Pour plus de données biographiques sur Pere
Despujol voir J. VALERO MOLINA, Bernat Despujol: un destacat benefactor de la Seu de Vic, in Lambard.
Estudis d’art medieval, 8, 1995, p. 161-177, sp. 164-165.

23 X, DE SALAS, op. cit. (n. 3), p. 434.

24 La bibliographie sur le Mandylion oriental et |la Véronique occidentale est abondante. Parmi les
apports récents voir H. L. KESSLER, G. WOLF (eds.), The Holy Face and the Paradox of Representation,
Bologna, 1998; H. BELTING, Das echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen, Munich, 2005; Ch. L



nous connaissions est la remarquable peinture murale avec le cycle de la Vie du Christ
sur le mur coté Evangile du choeur de I'ancienne cathédrale de Lérida (Seu Vella),
probablement réalisée vers 1330. La Sainte Face, avec le cou, est représenté comme
une imago clipeata dans chacun des écoingons des arcs de l'architecture peinte qui
encadre les scenes. Cela fait un total de vingt-quatre Faces du Christ, une
multiplication qui doit consciemment évoquer la production sérielle et massive des
Véroniques sous forme d'insignes de pelerins et qui peut donc étre mise en relation
avec le culte de la Véronique de saint Pierre promu par le Jubilé de 1300%°. Deux
Véroniques du Christ, cette fois du type disembodied head dérivé du Mandylion, se
trouvent dans deux écoingons du registre supérieur du Retable de la Résurrection de
I'église Saint-Sépulcre de Saragosse (Musée de Saragosse), une ceuvre documentée du
catalan Jaume Serra, réalisée vers 1381-82.

Un autre panneau catalan —d'une chronologie proche du cycle mural de la cathédrale
de Lérida, peut-étre légerement postérieur— est conservé dans I'église Sant Lloreng de
Lérida, ou est représentée une sorte de Maesta de la Vierge, tandis que I'imago
clipeata de la Sainte Face est située au centre du pignon, entourée d'anges. Comme
cela a déja été suggéré, il est possible de repérer dans ces ceuvres une allusion au
débat doctrinal sur la "vision béatifique" suscité par le pape Jean XXIl —une
interprétation qui serait peut-étre plus forcée dans le cas du décor mural de la
cathédrale?®. Une seule Face du Christ, surmontant la scéne du Calvaire, surplombe
également le pinacle central du Retable des Joies de la Vierge de |'église Santa Maria
de Rubid, datant d’environ le troisieme quart du XIV® siecle. Enfin, la représentation la
plus remarquable et «xautonome» de la Sainte Face, selon le type du Mandylion, est
peut-étre la version en haut relief située au centre du pignon du Portal del Mirador de
la Cathédrale de Majorque, jusqu’a aujourd’hui négligée dans le contexte de notre
sujet, car improprement décrite comme un Salvator Mundi dans I’historiographie
(peut-étre parce qu’une représentation en relief semblait conceptuellement
contradictoire avec I'idée de I'empreinte sur la toile). Ce relief a été taillé par le
sculpteur d'origine picarde Pere de Sant Joan a peu prés a la méme époque ou le roi
Martin dote son humble Véronique de la Vierge d'un reliquaire fastueux.

Il n’est donc pas possible dire que le motif du Mandylion ou de la Vera Icona du Christ
aient été ignorés en Catalogne. Mais nous pouvons affirmer qu'au XV® siecle, ce théeme
est relancé lorsqu'il est associé a la Véronique de la Vierge, sous la forme de «double
Véronique». Par ailleurs, la diffusion de la Véronique de Marie a partir du prototype du
roi Martin constitue une prémisse de ce nouveau cycle de la double Véronique, qui a
sans doute été inspiré par des précédents tels que le Diptyque d'Avignon. Dans les
pays catalans, cependant, la double Véronique s'est multipliée de deux maniéres : soit

FROMMEL, G. WOLF (eds.), Limmagine di Cristo, dall’acheropita alla mano d’artista. Dal tardo medioevo
all’eta barocca, Cité du Vatican, 2006; MURPHY et alt. (eds.), op. cit. (n. 1).

25 H. L. KESSLER, op. cit., (n. 14), p. 36.

26 Cfr. R. ALCOY, La felicidad de los santos y de los hombres y mujeres que no lo fueron, in R. ALCOY, P.
BESERAN (eds.), Art i devocid a I'Edat Mitjana, Barcelona, 2011, p. 93-108: 100-104; M. SUREDA, op. cit.,
(n. 1), p. 202-205.



sous forme de diptyque, soit sous forme de panneau a double face avec un cadre
pédiculé, a la maniere d'un reliquaire. Ce second type est nettement plus abondant
gue le premier, du moins lorsque la double Véronique était destinée a un espace
ecclésiastique (une autre possibilité, apparemment plus tardive, est la paire de
Véroniques pédiculées, du Christ et de la Vierge). Un phénomeéne concomitant se
produit dans la méme zone géographique : |la prolifération de nouvelles versions
picturales qui ne suivent plus de maniere reconnaissable le prototype du roi Martin,
méme si elles se situaient idéalement dans la méme tradition (toujours avec la
référence ultime a Saint Luc). Ces variantes présentent non seulement de nouveaux
traits typologiques ou iconographigues, mais correspondent également aux vagues
successives d'aggiornamento stylistique. Ces divers parameétres sont souvent
indissociables.

A Majorque, par exemple, deux exemples importants de la double Véronique ont été
conservés sous forme d'un diptyque et sous forme d'un reliquaire double face
pédiculé. Le Reliquaire de la Colonne du Christ de la cathédrale de Majorque est une
ceuvre imaginative d’argenterie dans laquelle un panneau biface avec la Véronique du
Christ et la Vierge est associé a une petite boite reliquaire au sommet (rappelant
conceptuellement le montage de la Véronique de la Vierge du roi Martin avec le
peigne) (fig. 4-5). Les peintures de ce reliquaire, que I'on peut dater vers 1435-1445,
sont I'ceuvre d'un peintre de culture valencienne, actif a Majorque, qui a été identifié
avec Miquel Alcanyis?’. Bien qu’assez libre et modernisée, 'image de la Vierge est
encore une version reconnaissable du prototype du roi Martin, tandis que celle du
Christ correspond au type du mandylion, avec la téte détachée du corps (disembodied
head), alors que le Diptyque d'Avignon montrait le buste entier. Dans les doubles
véroniques catalanes-valenciennes, le type du mandylion a initialement été préféré,
bien qu’il comporte une asymétrie choquante avec le buste de la Vierge. C'est ce que
nous voyons également dans le Diptyque des Véroniques du Christ et de la Vierge
provenant de la Chartreuse de Valldemossa (Museu de Mallorca), attribué au peintre
catalan Bernat Martorell ou du moins a son atelier. Dans ce cas, I'image de la Vierge
s'écarte considérablement du prototype du roi Martin. Alors que dans ce dernier et
dans la version de la cathédrale de Majorque la téte de la Vierge n'est pas inclinée —ou
son inclinaison est a peine perceptible—, dans la version provenant de Valldemossa elle
est penchée, un mouvement accentué par ses paupieres baissées et son regard dirigé
vers le bas. Mais ce qui attire I’attention c'est le geste de sa main droite saisissant le
voile intérieur : H. L. Kessler a relié ce motif a I'une des légendes tardives sur I'origine
de la Véronique (du Christ), que I'on trouve dans la Venjeance de Nostre Seigneur (ca.
1200). Dans ce récit c'est la Vierge qui obtient la Face imprimée du Fils sur son propre
voile, et puis la remet a Sainte Véronique (qui, selon la Iégende la plus répandue est la
protagoniste de I'histoire)?®. Comme I'a souligné plus récemment Marc Sureda, cette
variante dans laquelle la Vierge obtient I'impression de la Face du Christ sur son voile

27 ). DOMENGE, Enlluernats per I’argent. Una visita al Tresor, in A. PASCUAL (ed.), La Seu de Mallorca,
Palma de Mallorca, 1995, p. 257-272: 260.
2 H, L. KESSLER, op. cit., (n. 14), p. 45.



se retrouve également dans une source catalane comme la Destruccio de Jerusalem,
une version de la Vindicta Salvatoris®.

Si ces deux exemples majorquins révelent le rayonnement des variantes catalane et
valencienne du "style international", a Valence nous conservons un autre groupe
notable qui correspond a cette méme phase. Son prototype pourrait étre antérieur aux
deux oeuvres majorquines mentionnées ci-dessus et il s’agit probablement d’'une
création de Gongal Peris (alias Sarria), qui a ensuite été copiée plus ou moins
fidelement par d'autres peintres. Le plus bel exemplaire et le plus connu, ceuvre
autographe de Gongal Peris, est le panneau double face qui, selon la tradition, provient
de la Chartreuse de Valldecrist (Museu de Belles Arts de Valence) (fig. 6-7). La Vierge a
la téte inclinée et le regard tourné vers le bas, les paupieres a moitié baissées. Sous
son buste nous pouvons lire l'inscription Ave gratia plena Dom(inus tecum). Rappelons
gue des inscriptions de ce type, avec la salutation angélique (ou bien I’Ave Maria), sont
déja présentes sur des véroniques catalanes du début du XVe siecle attribuées a
Cabrera ou a son atelier. En outre, la salutation angélique du panneau de Valence a sa
contrepartie sur |'autre c6té du panneau, ou la scene de I'Annonciation est
délicatement représentée. Cette association pourrait suggérer que le portrait de la
Vierge doit également s’interpréter comme une Annunciata. Cependant, cette
combinaison ne semble pas avoir eu beaucoup de succes, et presque tous les autres
panneaux recto-verso qui subsistent montrent plut6t les véroniques du Christ et de la
Vierge. Le modele de I'icone de la Vierge vraisemblablement créé par Gongal Peris est
repris sur un panneau ayant appartenu a la collection Linares de Madrid, ceuvre
probablement autographe de ce méme maitre, et par des ceuvres d'autres artistes. Je
me limiterai a citer ici la version de Joan Reixach récemment acquise par le Louvre.
Bien que cet artiste ait déja assimilé des éléments du nouveau réalisme eyckien, son
buste de la Vierge conserve des traits archaisants typiques du gothique international,
sans doute dans l'intention de respecter un prototype qui devait déja étre prestigieux.
Une fois encore, il s'agit d'un panneau a deux faces, avec le type Mandylion sur |'autre
coté.

C'est précisément la réception a Valence du langage illusionniste de Jan van Eyck qui
conduit a une réinterprétation plus naturaliste de la Véronique de la Vierge. Jan van
Eyck lui-méme a réinterprété la Vera Icona du Christ en une sorte de portrait réaliste,
une création —dont I'original n'a pas survécu— qui a donné lieu a plusieurs copies
fideles ainsi qu’a une infinité de variantes. Or, la vue de face de la Vera Icona
eyckienne contraste, de maniere évidente, avec la formule du portrait de trois quarts
qui est caractéristiqgue du nouveau réalisme flamand (par opposition a la formule du
portrait de profil qui est resté en vigueur pendant un certain temps dans I'ltalie de la
Renaissance). Jan van Eyck évite, a juste titre, la formule du disembodied head propre
au Mandylion : la vue frontale du portrait du Christ est, pour ainsi dire, la derniere
concession nécessaire pour exprimer la majesté et la divinité du Fils de Dieu. Quoi qu'il

29 M. SUREDA, op. cit. (n. 1) p. 202.



en soit, le portrait réaliste flamand de trois quarts a comporté a Valence une nouvelle
modernisation de la Véronique de la Vierge.

Parmi les Véroniques de la Vierge valenciennes de cette période, il faut sauver de
I'oubli un exemple conservé a la National Gallery de Londres (fig. 8), qui a notre avis
pourrait étre I'ceuvre de Lluis Dalmau ou une copie d'un original perdu de ce maitre. Si
tel est le cas, Dalmau serait vraisemblablement le premier Valencien a réinterpréter le
type de la Vierge du roi Martin a la maniéere eyckienne. Rappelons que Dalmau était le
peintre de chambre du roi Alphonse V d’Aragon et que, sur ses ordres, il s'est rendu en
Flandre en 1431, ol il est entré en contact avec Jan Van Eyck.

Le panneau de la Pinacoteca Comunale de Come est, sans doute, beaucoup plus connu
(Fig. 9). Présumant une origine italienne de la piece, I'historiographie a d’abord
proposé diverses options : Antonello de Messine, Colantonio ou son cercle, ou un
anonyme ibéro-napolitain. Aujourd'hui, sa provenance valencienne est claire et il est
plausible de la rendre a Jacomart (identifié au Mafitre de Bonastre)®, le peintre de cour
d'Alphonse le Magnanime qui, sur ordre de celui-ci, se rend a Naples, ou il exerce une
certaine influence sur Colantonio. Malgré les limites du talent de I'artiste, cette icbne a
un remarquable aspect de portrait réaliste. Il y a quelques années, nous avons signalé
son affinité avec un portrait perdu d'Alphonse le Magnanime qui était conservé dans
I'ancienne Casa de la Ciutat de Valence, une oeuvre que nous connaissons aujourd'hui
grace a une reproduction graphique du XIX® siecle et qui nous semble étre attribuable
a Jacomart lui-méme3*. Tout comme la variante que nous attribuons a Dalmau, la
Véronique de la Vierge de Come semble reprendre des aspects essentiels du modeéle
du roi Martin. La téte de la Vierge reste droite et pas inclinée comme dans la variante
attribuée a Gongal Peris et dans d’autres variantes valenciennes de la période
d'influence eyckienne. Si ce n’est que la Vierge dirige son regard vers le spectateur, on
pourrait dire que c'est un visage inexpressif. Avec son réalisme de "nature morte" ala
maniére eyckienne, I'icone nous offre une transcription optique efficace des textures,
des transparences et des reflets, notamment ceux du maphorion et du voile
transparent qui couvre son front.

Comme de nombreuses autres versions valenciennes, le panneau de Come montre un
phylactére avec l'inscription Ave Maria gr(ati)a plena. Dans un article bref mais
intéressant, V. M. Schmidt et A. de Vries s’interrogent sur "le véritable sujet" de cette
image (“its true subject”)??. lls soulignent a juste titre que l'inscription a d{ conduire a
son identification comme Annunciata, mais que cette inscription se retrouve

30 Voir F. BENITO DOMENECH, Evocaciones flamencas en los Primitivos Valencianos, in F. BENITO
DOMENECH, J. GOMEZ FRECHINA, La Clave Flamenca en los Primitivos Valencianos, catalogue de
I’exposition (Valence, Museo de Bellas Artes, 30 mayo-2 septiembre 2001), Valence, 2001, p. 23-62, sp.
31-45; J. GOMEZ FRECHINA jbidem, cat. n? 23, p. 192-197.

31 R. CORNUDELLA, Un ritratto scomparso di Alfonso il Magnanimo, l'influenza eyckiana a Valencia e
I’enigma Jacomart, in M. PIETROGIOVANNA (ed.), Uno sguardo verso nord. Scritti in onore di Caterina
Virdis Limentani, Padova, 2016, p. 123-131

32y, M. SCHMIDT, A. DE VRIES, A Fifteenth-Century Head of the Virgin in Como, in A. W.A. BOSCHLOO et
alt. (eds.), ‘Aux Quatre Vents’. A Festschrift for Bert W. Meijer, Firenze, 2002, p. 175-177.



également sur de nombreuses images de la Vierge a I'Enfant. La réponse donnée par
ces auteurs se fonde sur une filiation typologique déja bien connue : “The meaning of
this image is no doubt basically that of the Roman icons : that of the Virgin as
‘Advocata’...” Enfin, I'inscription Ave Maria gratia plena serait cohérente avec cette
hypothese, puisque la célebre priere est une demande d'intercession. Nous avons vu,
cependant, que d'autres versions catalano-valenciennes de la Véronique de la Vierge
portent de préférence la formule de la salutation stricte : Ave gratia plena Dominus
tecum, ce qui suggere plutdt le theme de I'Annonciation. Que cette typologie
iconographique soit formellement dérivée des icones des avvocate romaines ne fait
aucun doute : nous pensons avoir fourni quelques arguments additionnels pour
renforcer cette filiation. La question est de savoir si, une fois la formule abrégée, en
coupant le buste plus haut et en supprimant les mains, l'icOne peut encore étre
identifiée sans équivoque au type de la Virgo advocata (Hagiosoritissa).

M. Crispi, et plus tard M. Bacci, ont insisté sur |'association de la Véronique de la Vierge
du roi Martin avec I'lmmaculée Conception, en invoquant son utilisation
processionnelle a l'initiative de ce roi. Cependant, une fois encore, la question se pose
de savoir s'il faut identifier I'icobne comme étant une Immaculée Conception. Comme |'a
montré M. Sureda, les véroniques catalano-valenciennes —du Christ et de la Vierge ou
seulement de la Vierge— ne peuvent pas étre spécifiquement liées a une féte liturgique
spécifique, car elles sont utilisées a diverses occasions33. La Véronique de Martin
I'Humain est une image particulierement neutre, inexpressive, au visage sans age
défini, une image détachée de tout épisode historique et sans attitude ou geste précis.
Ce n'ést ni plus ni moins que la véritable image de la Vierge, copie (bien sir) d'un
original de saint Luc, et en elle pouvaient résonner tous les attributs ou invocations
mariales, toutes les notions relatives a la Vierge et a son r6le dans I'économie du Salut.
Le "découpage" ou I'abréviation du type Avvocata équivaut a une modification de son
sens qui, dans ce cas, n'a fait qu'élargir I'éventail des possibilités sémantiques : ce sont
principalement les différents contextes cultuels de ces icones, leurs usages liturgiques
et processionnels qui peuvent toujours activer I'une de ces possibilités au-dessus des
autres.

Il est certain que le type du portrait en buste de la Vierge n'a pas eu, dans aucune
autre région européenne, I'importance qu'il avait dans les terres de langue catalane. La
question de savoir si elle a eu une diffusion significative dans la Naples aragonaise (ou
I'icone mariale du roi René a pu étre introduite auparavant) devrait étre mieux
étudiée. En ce qui concerne le panneau de Come, Roberto Longhi a souligne a juste
titre la ressemblance de cette "monaca di casa" avec les tétes des clarisses dans le
panneau du Saint Francgois remettant la regle aux deux ordres (Capodimonte), ce qui
peut étre justifié par I'influence de Jacomart sur le maitre napolitain. Dans ce contexte,
il convient d’envisager le probleme posé par la Vierge lisant appartenant a |'ancienne
collection Mino Forti —récemment donnée au Museo Poldi Pezzoli, avec une
attribution (tres contestée) a Antonello de Messine— et par la Vierge lisant au Walters

33 M. SUREDA, op. cit. (n. 1), p. 201-215.



Art Museum de Baltimore qui, selon nous, peut tout au plus étre I'ceuvre d'un disciple
d'Antonello3*. D'une part, ces deux versions de la Vierge lisant —-notamment la Madone
Forti— sont clairement liées au panneau de Come. D’autre part, elles présentent des
motifs qui rappellent sans aucun doute des ceuvres autographes d'Antonello, en
particulier la Madone Salting (Londres, The National Gallery) et la Vierge du Polyptyque
de saint Grégoire (Messine, Museo Regionale). Cependant, nous avons toujours pensé
que la Vierge lisant Forti n’est pas seulement entachée d’une mauvaise technique
picturale mais qu'elle présente également un aspect déconcertant de pastiche, un
mélange maladroit d’éléments extraits du panneau de CoOme et des oeuvres certaines
d’Antonello. Cela a tel point qu'il nous semble, en somme, qu'il s’agit d’un faux maillon
entre Jacomart et Antonello® —ce qui, avec un peu plus de prudence, pourrait
également étre suggéré a propos du panneau de Baltimore. Faut-il en conclure
qu'Antonello a ignoré les versions valenciennes de la Véronique de la Vierge? Pour
explorer cette question, nous devons oublier le panneau Forti et interroger plutét les
Annunciate d'Antonello conservées a la Galleria Regionale della Sicilia de Palerme et a
I'Alte Pinakothek de Munich3®. Dans ces deux cas, il ne fait aucun doute qu'il s'agit de
la Vierge de I'Annonciation bien que la figure de I'ange soit manquante, une absence
qui constitue la principale spécificité conceptuelle de ces extraordinaires ceuvres du
maitre sicilien.

H. Belting signale a cet égard qu’Antonello a peut-étre connu le type d'icone florentine
de I'Annunciata cultivé par Niccolo di Pietro Gerini (Munich, Alte Pinakothek), dont
I'activité est documentée entre 1368 et 1415. Dans cette image la Vierge est
représentée seule, sans I'ange, en vue frontale®’. Toutefois, H. Belting attache encore
plus d'importance a une icone de la Vierge, datable du XllI® siecle, que le prédicateur
franciscain Giacomo delle Marche a introduit a Fermo en 1473, assurant qu'il s'agissait
d'une icone de la main de saint Luc. La Madone est représentée les mains croisées sur
la poitrine et la téte inclinée, conformément a l'iconographie byzantine de la Vierge
pleurant son Fils. Sa signification cependant semble avoir changé pour celle de
I'Annonciation : I'icone était conservée dans I'église de I'Annunziata et dans son cadre
inférieur se trouve un petit reliquaire portant l'inscription Annuntiatio. L'image en
close-up, les mains croisées sur la poitrine et I'association avec le theme de
I'Annonciation fournissent ainsi des éléments qui rappellent I’Annunciata d'Antonello a

34 Ver M. LUCCO in M. LUCCO (ed.), Antonello da Messina, I'opera completa, catalogue de I’exposition
(Rome, Scuderie del Quirinale 18 mars-25 juin 2006), Milan, 2006, cat. n2 2, p. 128-131, et cat. n2 3, p.
132-133.

3Les résultats publiés de I'examen technique ne font qu'ajouter des motifs de perplexité face a ce
tableau; voir I. VILLAFRANCA SOISSONS, La ‘Vergine leggente’ della collezione Forti di Venezia, in G.
POLDI, G. C. F. VILLA (eds.), Antonello da Messina. Analisi scientifiche, restauri e prevenzione sulle oprere
di Antonello da Messina in occasione della mostra alle Scuderie del Quirinale, Cisinello Balsamo, 2006, p.
8-21, S. CAGLIO, F. FREZZATO, G. POLDI, Pittore valenzano (gia antonello da Messina), ibidem, p. 212-
223.

36 Pour un état de la question voir M. LUCCO in M. LUCCO (ed.), op. cit. (n. 35), cat. n2. 35, p. 232-235, et
ne 41, p. 254-255.

37 H. BELTING, The Invisible Icon and the Icon of the Invisible: Antonello and New Paradigms in
Renaissance Painting, in L. CATTERSON, M. ZUCKER (eds.), Watching Art: Writings in Honor of James
Beck, Todi, 2006, p. 73-83.



Munich. Les deux modeles évoqués par H. Belting sont intéressants, bien qu'ils
n'épuisent pas le répertoire des images qui ont pu stimuler les inventions d'Antonello,
d'autant plus que I'Annunciata de Palerme présente la Vierge dans une toute autre
attitude.

Ces inventions d'Antonello font cependant partie d'un processus plus général et
complexe, en vertu duquel les anciens prototypes iconiques sont réinterprétés et
transformés en portraits vivants, conformément aux priorités d'un nouvel art
naturaliste. Par ailleurs, le portrait-icone a mi-corps ou en buste pouvait étre
transformé en un portrait «narratif», en y modifiant ou ajoutant les éléments
nécessaires pour identifier un épisode de I’histoire sainte. On peut décrire en revanche
une procédure inverse, consistant a découper et isoler la figure protagoniste d’une
scéne narrative pour obtenir également une sorte de portrait narratif. Comme en un
zoom cinématographique, la demi-figure en close-up est isolée de son contexte
narratif, en laissant hors champ les autres acteurs du drame. Le nouveau langage
naturaliste de la peinture ouvre de nouvelles possibilités d'interaction entre I'image
iconique et la scéne narrative. Dans cette logique, les peintres ont exploité avec une
intensité renouvelée les procédures de découpage et d’assemblage, visant a la
transposition et I’hybridation des typologies iconographiques et des formules de
composition32.

Il suffit de rappeler que, siJan Van Eyck réinterprete la Vera Icona (du Christ) comme
un portrait réaliste a I'expression impassible, ce modeéle eyckien sera bientot
transformé par Petrus Christus en I'image du Christ souffrant, du Christ couronné
d'épines ou I'Ecce Homo (New York, Metropolitan Museum of Art). D'autres peintres
ont ensuite accentué davantage I'expression pathétique de ce gros plan du Christ
souffrant. Quoi qu'il en soit, I'image du Christ en close-up s’est concrétisé dans un
grand nombre de variantes iconographiques, dont le Christ bénissant ou Salvator
Mundi. Le schéma du Diptyque d'Avignon, repris dans de nombreuses variantes tout
au long du XVe siecle, tend également a privilégier I'image du Christ souffrant et de la
Vierge douloureuse. Bien entendu, les variantes de I'Ecce Homo, du Christ a la colonne
et du Christ bénissant d'Antonello de Messine témoignent de cette évolution générale.
Ces inventions sont le paralléle parfait de la dynamisation psychologique qu'Antonello
lui-méme explore dans le domaine du portrait proprement dit —du portrait sur le vif—,
également basé sur des modeles flamands, notamment ceux de Jan van Eyck et de
Petrus Christus.

Nous avons vu que dans le contexte valencien, I'ancienne icone de la Véronique de la
Vierge fait également I'objet d'une réinterprétation eyckienne. Il semble probable
qu'Antonello de Messine ait connu un exemplaire de ce type (autre que celui de
Come). A cet égard, la proéminence du manteau ou maphorion, qui recouvre
entierement la chevelure de la Vierge dans les deux Annunciate d'Antonello n’est pas

38 \oir les essais de Panofsky réunis dans E. PANOFSKY, Peinture et dévotion en Europe du Nord @ la fin
du Moyen Age, Paris, 1997; et I'essai non moins classique de S. RINGBOM, /con to Narrative. The Rise of
Dramatic Close-up in Fifteenth-Century Devotional Painting, Abo, 1965.



un indice sans importance : dans ses autres images de la Vierge, y compris
I'Annonciation de Syracuse (Galleria Regionale di Palazzo Bellono), le sicilien préfere
laisser la chevelure découverte ou du moins partiellement visible. Les inscriptions
récurrentes sur les véroniques catalano-valenciennes de la Vierge —Ave gratia plena ou
Ave Maria gratia plena— ont pu suggérer au peintre I'association de l'icone au theme
de I'Annunciata (bien que cette identification n'était ni univoque ni nécessaire dans le
contexte catalan). Outre les précédents italiens signalés, le type catalano-valencien de
la Véronique de la Vierge a donc pu étre I'un des tremplins ayant stimulé la créativité
d'Antonello.



Figure 1
Lloreng Saragossa (?), Saint Luc recevant la ‘Veronica’ de la Vierge, détrempe sur bois, 142 x 45
cm. (Valence, Museu de Belles Arts)

Figure 2

Peintre romain (?), fin du XllI¢ siecle (?), et Bartomeu Coscolla, argentier (ca.1398), Reliquiare
de la Véronique de la Vierge, argent, émails, pierres précieuses, détrempe sur vélin. Valence,
Cathédrale

Figure 3
Jaume Cabrera (?), Véronique de la Vierge, ca.1400, détrempe sur bois, 40 x 29,6 cm.
(Collection particuliere)

Figures4 et 5

Antoni Oliva (?), argentier, et Miquel Alcanyis (?), peintre, Reliquiaire de la Colonne avec les
Véroniques du Christ et de la Vierge, argent, détrempe sur bois, 105 x 34 x 23,8 cm., Cathédrale
de Majorque (Museu Capitular)

Figure 6 et 7
Gongal Peris Sarria, Véronique de la Vierge et Annonciation, table a double face, détrempe sur
bois, 44,4 x 37,5 cm. (Valence, Museu de Belles Arts)

Figure 8
Lluis Dalmau (ou suiveur), Véronique de la Vierge, huile sur bois, 34,9 x 26 cm. (Londres, The
National Gallery)

Figure 9
Jacomart Bago, Véronique de la Vierge, huile sur bois, 57 x 39 cm. (Como, Pinacoteca Civica)

Figure 10
Antonello de Messine, Annunciata, détrempe et huile sur bois, 45 x 34,5 cm. (Palermo, Galleria
Regionale della Sicilia di Palazzo Abatellis)



