
This is the accepted version of the book part:

Cornudella i Carré, Rafael. «Variations sur le portrait de la Vierge en buste : de
la “Verònica de la Verge” du roi Martin l’Humain aux “Annunciate” d’Antonello
de Messine». Repenser l’histoire de l’art médiéval en 2023. Recueil d’études
offertes à Xavier Barral i Altet,

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/324530

under the terms of the  license.

https://ddd.uab.cat/record/324530


Variations sur le portrait de la Vierge en buste : de la Verònica de la 
Verge du roi Martin l’Humain aux Annunciate d’Antonello de Messine 

Rafael Cornudella 
Universitat Autònoma de Barcelona et Institut d’Estudis Catalans 
 

Contrairement à l’importante prolifération de l'image maternelle de la Vierge à 
l'Enfant, l'image autonome de la Vierge en buste, sans l'Enfant, est une formule 
beaucoup moins fréquente dans l’iconographie chrétienne. Elle a été diffusée selon 
deux modalités : soit comme une image indépendante de la Vierge, soit comme un 
couple ou un diptyque avec les images du Christ et de la Vierge, à l’instar du Diptyque 
d'Avignon, sur lequel nous reviendrons. Pour ce qui est d’une représentation 
indépendante de la Vierge en buste, si l'on en juge par les exemples conservés, sa 
diffusion s’observe en Europe occidentale dès la fin du XIVe siècle. En Italie nous avons 
le cas du panneau du Rijksmuseum d'Amsterdam, attribué au milieu de Lorenzo 
Monaco, et d'autres exemples, quoique peu nombreux, datant du XVe siècle, dont le 
panneau de Pietro di Giovanni d'Ambroggio du Musée Chrétien d'Esztergom. En 
France, une version de l'image en buste de la Vierge, telle qu'elle est représentée sur 
une feuille du Livre d'heures de René d'Anjou (Paris, BnF), a bénéficié de la vénération 
de ce roi et a donné lieu à d'autres versions ultérieures. Cependant, c'est dans 
l'ancienne couronne d'Aragon, et plus particulièrement dans les territoires de langue 
catalane –Catalogne, Valence et Majorque– que la formule de la Vierge en buste a eu 
sa plus grande diffusion1. 

Le Museu de Belles Arts de Valence abrite quatre panneaux, chacun avec une scène 
narrative, d'un retable dédié à saint Luc provenant de la chapelle que la confrérie de 
peintres et de charpentiers avait dans l'église de Sant Joan del Mercat à Valence. Ils 
sont attribués au Maître de Villahermosa, identifié par certains historiens comme étant 
le peintre Llorenç Saragossà, dont la période valencienne est documentée entre 1374 
et 1406. L'une des scènes représente l'évangéliste recevant de la Vierge un panneau 
avec le portrait de celle-ci en buste, coupé au niveau des clavicules, dans une vue 
strictement frontale. Comme dans les autres scènes du même retable, une inscription 
en catalan identifie l'épisode : “Com feu la Verònica la qual la Verge Maria se posà en 
sa cara” (fig. 1). La Vierge est représentée flottant, en vol, de sorte qu'il doit s'agir 
d'une apparition, probablement après sa mort. Le contenu figuratif de la scène suggère 
sans doute une genèse miraculeuse de l'image, qui n'a pas été peinte par l'évangéliste 
puisqu'il la reçoit de la Vierge. En outre, le fait que l'inscription la désigne comme 

 
1 Voir notamment J. GUDIOL, Les Veròniques, in Vell i Nou, 2/13, 1921, p. 1-11, 2/15, 1921, p. 67-76 ; M. 
CRISPÍ I CANTÓN, La difusió de les ‘veròniques’ de la Mare de Déu a les catedrals de la Corona d’Aragó a 
finals de l’Edat Mitjana, in Lambard. Estudis d’art medieval, 9, 1996 (1997), p. 83-103, 319-322; ID., La 
verònica de Madona Santa Maria i la processó de la Puríssima organitzada per Martí l’Humà, in Locus 
Amoenus, 2, 1996, p. 85-101; M. SUREDA I JUBANY, From Holy Images to Liturgical Devices. Models, 
Objects and Rituals around the Veronicae of Christ and Mary in the Crown of Aragon (1300-1550), in A 
MURPHY et alt. (eds.), The European Fortune of the Roman Veronica in the Middle Ages (Convivium, 
Supplementum), Brno, 2017, p. 194-217. 



Véronique suggère également une analogie avec l'acheropite de la Face du Christ. À 
vrai dire, l'inscription nous offre une description plutôt déroutante de la façon dont 
l'image a été générée, et nous pensons que seulement par hypothèse nous pouvons 
interpréter –comme le suggère Michele Bacci– que l’on parle d’un contact ou une 
empreinte de la Face de la Vierge sur le support2. Bien qu'il s'agisse d'un retable pour 
la confrérie des peintres et des charpentiers, les commanditaires n’ont pas songé à 
valoriser le travail du peintre, comme cela se produit quelque peu plus tardivement 
dans la peinture flamande. La scène représentée dans le retable valencien entraîne 
donc une conciliation plutôt paradoxale et naïve de deux traditions apparemment 
incompatibles, à savoir celle de l'image acheropite et celle de Saint Luc peignant la 
Vierge. Ce récit de la genèse miraculeuse de l'icône a toutefois dû favoriser la 
représentation frontale du buste par analogie avec l'acheropite ou Vera Icona du 
Christ.  

Quoi qu'il en soit, cette scène de la Vierge remettant son icône à l'évangéliste 
n'apparaît plus dans la peinture valencienne ultérieure. La représentation frontale du 
buste de la Vierge n’est pas non plus la formule dominante dans la peinture catalane et 
valencienne. Comme dans la grande majorité des icônes figurant la Vierge en buste, 
qui se sont multipliées en Europe occidentale, dans les pays catalans le type habituel 
est celui d’une tête vue de trois quarts. C'est le cas de la Véronique de la Vierge du roi 
Martin l'Humain, qui est sans doute la source de la prolifique série de copies et 
variantes produite dans les territoires de langue catalane (fig. 2). Les premières 
évidences documentaires de cette oeuvre dont nous disposons sont les nouvelles 
dispositions promulguées par le roi Martin, adressées aux membres de la Confrérie de 
l'Immaculée Conception de Barcelone, datées du 20 décembre 1397 à Saragosse3. Déjà 
son frère aîné, le roi Jean Ier le Chasseur, ordonne en mars 1391 la célébration de la 
fête de l’Immaculée dans la chapelle royale de Barcelone, tous les 8 décembre, et 
approuve une réforme des statuts de cette confrérie en 1393. Martin, pour sa part, 
approuve une nouvelle compilation des ordonnances de la confrérie, qui prévoit une 
célébration plus solennelle. Le cadre topographique de la fête reste toujours le Palais 
Royal de Barcelone –la Grande Salle, la Chapelle et la Cour– mais celle-ci est désormais 
complétée d’une procession devant commencer et finir au Palais, passer par plusieurs 
rues de la ville ainsi que s'arrêter devant le portail principal de la cathédrale. Pour 
cette procession, le roi s'engage à prêter "la molt devota Verònica de Madona Santa 
Maria". C'est sans doute à ce moment-là que commence la promotion royale de cette 
humble image de la Vierge, executée à la détrempe sur vélin et qui semble presque 
être un dessin monochrome avec un léger modelé. Deux lettres du roi datées du 26 
janvier4 et du 21 avril 13985, adressées à Bartomeu Coscollà, le plus prestigieux orfèvre 

 
2 M. BACCI, Kathreptis, o La Veronica della Vergine, in Iconographica, 3, 2004, p. 11-37, sp. 29. 
3 X. DE SALAS, Una obra de Bartomeu Coscollà, argenter. La Verònica de la Verge a la catedral de 
València, in Homenatge a Antoni Rubió i Lluch. Miscel·lània d’estudis literaris, històrics i lingüístics, vol. 
2, Barcelona, 1936, p. 425-439 
4 D. GIRONA LLAGOSTERA, Itinerari del rey en Martí (1396-1402), in Anuari de l’Institut d’Estudis 
Catalans, 1913-1914, doc. 10, p. 110. 
5 X. DE SALAS, op. cit. (n. 3), p. 436, et doc. 1, p. 438. 



valencien de l'époque, font sans aucun doute référence à la fabrication par cet artiste 
du somptueux cadre pédiculé qui, avec l'image, est conservé aujourd'hui dans le Trésor 
de la cathédrale de Valence. Le 14 janvier, le roi admoneste l'orfèvre parce que celui-ci 
avait promis de se rendre à Saragosse, où se trouve alors le roi, "avec la Véronique 
terminée", promesse qu’il ne tient pas; le 21 avril, le roi le réprimande à nouveau pour 
la même raison et lui ordonne de lui envoyer "la Véronique que nous vous avons 
commandée". L'expression du roi est sans doute métonymique, car l'orfèvre a fait le 
cadre pédiculé et non l'image elle-même. Autrement, aucune source documentaire 
nous révèle comment cette image de la Vierge est parvenue aux mains du roi.  

Malgré des arguments souvent divergents, les historiens ont néanmoins insisté sur les 
origines orientales de la formule autonome du buste de la Vierge telle que présentée 
dans l'image du roi Martin. Ainsi, pour Imre Kóvacs, le prototype des icônes 
occidentales de la Vierge en buste pourrait être identifié dans la Vierge Phileremos, 
appartenant à l'Ordre des Hospitaliers de Saint-Jean de Jérusalem, et probablement 
déjà vénérée à Rhodes avant la conquête de l'île par les Hospitaliers6. Quoi qu'il en 
soit, comme I. Kóvacs l'a remarqué, la Vierge Phileremos pourrait dériver d'un 
prototype oriental plus ancien, provenant de Constantinople ou de Terre Sainte. 
Michele Bacci a, pour sa part, exploré d'autres pistes pour imaginer le prototype 
byzantin à l'origine du Schulterbüste de la Vierge. Il signale notamment la Vierge 
Kathreptis (Vierge-miroir) du monastère de Saint-Paul du Mont Athos, datée de la fin 
du XIIe siècle, ainsi que le schéma similaire de la Vierge Grečescaja-Andronikova 
conservée dans la cathédrale de Viṧnij Voloček (jusqu'à son vol en 1984). Par ailleurs, 
un argument séduisant, qui ne néglige pas non plus les indices russes, conduit M. Bacci 
à insister sur le procédé consistant à obtenir de "gros plans dévotionnels" en 
abrégeant les images miraculeuses les plus célèbres: ainsi la Kathreptis pourrait être 
comprise comme un close-up du type de l'Hagiosoritissa, l'icône de la Chalkoprateia de 
Constantinople, attribuée à saint Luc l'Évangéliste. J'ajouterai que la même hypothèse 
est valable pour la Vierge Phileremos mentionnée ci-dessus.  

Les recherches et les débats sur les origines orientales du Schulterbüste de la Vierge et 
sa diffusion en Occident se sont également intéressés, et à juste titre, aux questions 
soulevées par le Diptyque dit d'Avignon, une œuvre disparue de facture 
incontestablement italienne. Sa mémoire visuelle a survécu grâce à un panneau peint 
du XIVe siècle où le dyptique etait représenté dans un contexte narratif. Ce panneau, 
aujourd'hui perdu, était accroché au XVIIe siècle au-dessus de la porte de la sacristie de 
la Sainte Chapelle à Paris, lorsque sont réalisés les dessins en couleur de la collection 
de François-Roger de Gaignières. Comme il est bien connu, la scène représente le roi 
Jean le Bon et l'un des papes avignonnais, Clément VI ou plus probablement Urbain V7. 

 
6 I. KÓVACS, An unusual type of the ‘authentic portrtait’ of the Virgin. The iconography of Pietro di 
Giovanni d’Ambroggio’s painting in the Christian Museum of Esztergom, in Acta historiae atrium 
Academiae Scientiarum Hungaricae, 39, 1997, p. 1-18 
7 Voir notamment O. PÄCHT, The ‘Avignon Dyptych’ and Its Eastern Ancestry, in M. MEISS (ed.), Essays in 
Honor of Erwin Panofsky, vol. 1 (De artibus opuscula, 40), New York, 1961, p. 402-421 ; M. BACCI, op. cit. 
(n. 2), p. 13-15. Sur la peinture de la Sainte chapelle voir C. F. O’MEARA, Monarchy and Consent. The 



Le diptyque présente les bustes du Christ, en vue frontale, et de la Vierge, de trois 
quarts avec la tête inclinée vers son Fils. Ce schéma du double portrait en buste du 
Christ et de la Vierge, qui semble avoir été rare à cette époque, a néanmoins été repris 
au début du XVe siècle dans le contexte du nouveau réalisme flamand, donnant lieu à 
d'innombrables variantes.  

Pour l’instant, restons sur l'icône autonome de la Vierge en buste et sur la possibilité 
de générer des icônes en close-up en découpant ou en abrégeant le type de l'avvocata, 
une hypothèse également envisagée pour la Véronique de la Vierge du roi Martin. En 
effet, la plupart des historiens admettent aujourd'hui que la Véronique du roi Martin 
est une version réduite –c'est-à-dire une image coupée au niveau des clavicules– du 
type de la Madonna avvocata (Hagiosoritissa) dont plusieurs exemplaires étaient 
vénérés à Rome. Pendant longtemps, les historiens ont accepté l'idée que la Madone 
de l'Aracoeli était le plus ancien exemplaire de ce type parmi ceux vénérés à Rome, 
alors qu'aujourd'hui les spécialistes s’accordent pour reconnaître dans la Madone de 
San Sisto (Madone du Monasterium Tempuli), actuellement conservée dans l'église 
Madonna del Rosario a Monte Mario, le prototype le plus ancien. Cette dernière est 
probablement une oeuvre du VIIe siècle, tandis que l’icone de l’Ara Coeli peut être 
datée du XIe siècle. En outre, les icônes d'avvocate des églises romaines San Alessio, 
Santa Maria in Via Lata et Santa Maria in Campo Marzio, ainsi que celles de la 
cathédrale de Vetralla et Santa Maria Maggiore à Tivoli dans le Latium ont survécu 
jusqu'à nos jours8. Ces icônes dérivent, soit directement du modèle le plus ancien, 
c’est-à-dire celui de San Sisto, soit de la Madonna de l’Aracoeli, voire elles peuvent 
combiner les deux modèles9.  

Pour ce qui est de la Véronique de la Vierge du roi Martin, outre l'aspect général du 
dessin, deux détails au moins suggèrent que nous sommes bien en présence d'une 
image dérivée d'une des avvocate romaines dont le prototype semble être la Madone 
de San Sisto. Je me réfère, tout d’abord, à la forme illogique de la bordure du 
maphorion de la Vierge sur le devant, qui s'élargit dans la partie centrale et dont le 
bord supérieur trace une forme pointue, ce qui suggère sans doute un vestige du 
diadème représenté dans ces icônes romaines (dans le cas de la Madone de San Sisto, 
le diadème d'or a été ajouté peut-être entre le VIIIe et le Xe siècle) 10. De plus, les traits 
du dessin qui, par groupes de trois, segmentent cette bordure, sont disposées en 
éventail radial sur la partie du devant qui correspondrait au diadème antique. En effet, 
les directions de toutes ces lignes –tant celles correspondant au front que les autres, 
sur les côtés– sont incohérents avec la chute verticale des plis du maphorion. L'effet 
qui en résulte est tout à fait illogique. Or, des lignes ou des traits semblables 
apparaissent dans les coiffes visibles sous le maphorion dans les modèles romains –

 
Coronation Book of Charles V of France. British Library MS Cotton Tiberius B. VIII, Londres, 2001, p. 233-
244 (avec bibliographie précédente). 
8 Pour un bon état de la question, voir les contributions à G. LEONE (ed.), Tavole miracolose. Le Icone 
medioevali di Roma e del Lazio del Fondo Edifici di Culto (catálogo de la exposición, Roma, Palazzo 
Venezia), Rome, 2021.  
9 G. LEONE, Il percorso della mostra, in ID. (ed.), op. cit (n. 9), p. 11-20, sp. 13 
10 G. LEONE in ID., op. cit (n. 9), cat. I.2, p. 43-46. 



comme celui de Saint-Siste ou de l’Ara Coeli– ce qui permet de soupçonner que le 
dessinateur de la Véronique de la Vierge du roi Martin ait transféré le motif décoratif 
de la coiffe à la bordure du maphorion. Il convient même de signaler l’étrange dessin 
de la chute du voile intérieur sur le côté gauche de la tête, car cela semble être un 
souvenir du lobe de l’oreille de la Vierge qui, dans la plupart des images romaines, est 
partiellement visible sous la coiffe. En tout cas, le peintre a ici remplacé la coiffe par un 
voile qui recouvre la tête de la Vierge sous le maphorion. Soulignons également que 
sur le côté droit de la Vierge, entre le maphorion et le voile, surgit de façon inattendue 
une troisième pièce ou voile qui semble là encore être le résultat d'une 
réinterprétation hésitante du modèle qui a inspiré l’artiste. 

Il a souvent été supposé que la Véronique de la Vierge du roi Martin dérive 
spécifiquement de l'icone de l'Aracoeli. La datation présumée du dessin à la fin du XIVe 
siècle est cohérente avec cette hypothèse, puisqu'à cette époque l'icône de l’Ara Coeli 
semble prendre l'avantage sur ses concurrentes du même type, à la suite d'une habile 
promotion comme «original» de saint Luc par les Franciscains. Olga Pujmanová met 
cette hypothèse en parallèle avec la diffusion de l'icône de l'Ara Coeli en Bohême à 
l'initiative de l'empereur Charles IV11, et M. Bacci a opportunément rappelé le passage 
de la Vita Christi du franciscain catalan Francesc Eiximenis, écrite vers 1397-98, où 
celui-ci raconte son expérience d'observateur privilégié de l'icône de l'Ara Coeli, 
décrivant en détail la physionomie et l'expression de la Vierge12. Toutefois, comme l'a 
remarqué Hans Belting, une source tardive comme l'Itinerarium urbis Romae de Fra 
Mariano da Firenze (publié en 1517) parle encore de la compétition cultuelle entre les 
icônes de San Sisto, aux mains des religieuses dominicaines, celle de l'Ara Coeli aux 
mains des franciscains, et bien sûr celle de Santa Maria Maggiore qui correspond au 
type de l'Odigitria13. 

Sans exclure l'hypothèse de l'icône de l’Ara Coeli, il faut se demander si la Véronique 
de la Vierge ne pourrait pas dériver d'une des autres icônes romaines du même type. 
Herbert L. Kessler a observé que: “In linear reduction and emphatically dissimilar eyes 
–the one looking out to the devout, the other directed toward the unseen Christ– it is 
particularly close to the version in Sta. Maria in Via Lata”.14 Le vestige visuel du 
diadème –que j'ai essayé de décrire précédemment– semble également être proche 
de l'icône de Santa Maria in Via Lata mais peut-être encore plus du diadème de l'icône 
de l'Ara Coeli. Les traits physionomiques se raprochent de ceux de la Vierge de l'Ara 
Coeli mais semblent encore plus près de ceux de la Vierge de San Sisto. Le profil du 
visage ressemble davantage à celui de San Sisto. Il ne semble donc pas qu’on puisse 
établir un lien univoque et certain avec l'icône de l'Ara Coeli. 

 
11 O. PUJMANOVÁ, Studi sul culto della Madonna di Aracoeli e della Veronica nella Boemia 
tardomedievale, in Arte Cristiana, 80/751, 1992, p. 243-264. 
12 M. BACCI, op. cit. (n. 2), p. 32-33. 
13 H. BELTING, Image et culte. Une histoire de l’image avant l’époque de l’art, Paris, 2007(Bild und Kult. 
Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, Munich, 1990), p. 419-444 et 715-716. 
14 H. L. KESSLER, Paradigms of movement in medieval art: Establishing connections and effecting 
transition, in Codex Aquilarensis, 29, 2013, p. 29-48, sp. 14.  



Contrairement à ce qui a parfois été suggéré, l’icône sur vélin du roi Martin nous 
semble tout à fait étrangère au monde de la peinture catalane de la fin du XIVe siècle, 
de sorte qu’il est peu raisonnable de l’attribuer à un artiste local. La comparaison avec 
les répliques picturales catalanes les plus fidèles –auxquelles je fais référence ci-
dessous– confirme précisément le caractère non catalan de l'icône du roi Martin. 
Convaincus de cette prémisse d'exclusion, nous suggérons l'attribution du dessin à un 
peintre romain actif vers la fin du XIIIe siècle, qui aurait réinterprété l'une des 
anciennes icônes romaines, que ce soit celle de San Sisto ou celle de l'Ara Coeli, voire 
une autre aujourd'hui perdue. 

Les rapports d'Eiximenis avec la cour d'Aragon pourraient sans doute expliquer 
l'acquisition et la promotion de la Véronique de la Vierge par le roi Martin. Bien sûr, 
une autre voie pour expliquer cette acquisition pointe vers l'antipape Benoît XIII, mais 
il s'agit là aussi d'une hypothèse purement spéculative, sans support documentaire. 
Au-delà de l'invocation à la paternité topique de saint Luc, nous ne connaissons pour 
l'instant aucun récit légendaire relatif à l’icône du roi Martin : aucune narration sur sa 
«biographie», sur la manière dont elle est parvenue aux mains du roi, ni sur des 
miracles rendus possibles grâce à elle. Cela semble contraster avec l'énorme diffusion 
que cette icône de la Vierge a eu dans les pays de langue catalane. Face à cette 
situation, la promotion royale de l'icône acquiert donc un poids décisif. Le contraste 
aigu entre l'humilité de l'objet et le somptueux cadre orfevré fourni par Martin 
l'Humain est éloquent à cet égard : le pouvoir et le prestige du roi sont ainsi transférés 
sur l’humble icône et la font vivre, rayonner et se multiplier rapidement au travers de 
répliques très fidèles, ainsi que d'innombrables productions plus libres. Le propriétaire 
royal est ici le principal garant du statut privilégié de cette modeste image, voire de 
son authentification comme vera effigies dérivée d'un archétype de saint Luc. Souligné 
par le cadre somptueux ponctué des armes royales, le «sceau» royal est alors le 
meilleur certificat d'authenticité. 

Peut-être pouvons-nous admettre que la Véronique de la Vierge a rempli une fonction 
de devotion «privée» de cour15. Mais sa fonction publique est tout aussi évidente, non 
seulement parce que, à l’instar d’autres reliques, elle était affectée au culte dans le 
cadre de la chapelle royale, mais aussi parce que sa visibilité publique s’intensifiait lors 
de la procession de l’Immaculé Conception, le tout conformément aux intentions du 
roi. Dans ce cas, comme dans tant d'autres, le binôme public/privé ne peut donc pas 
être posé dans un sens disjonctif. La participation de l'icône mariale est l'un des signes 
du rôle que le roi s’assure dans cette fête et qui a contribué à son tour à promouvoir 
l'icône-reliquaire. Les intentions de Martin l’Humain se font voir lorsque, en 1405, 
pendant une de ses absences, les confrères de la Puríssima de Barcelone, pour 
économiser des frais, souhaitent déplacer la célébration de la chapelle royale à la 
cathédrale, ce qui provoque la colère du roi. S’ils persistent dans leur dessein, le roi 
menace de leur interdire de porter son brandon et celui de la reine, ainsi que "la 

 
15 Cfr BELTING, op. cit. (n. 11), p. 568ss. 



verònica" à la procession, et enfin de faire rayer le nom du roi du Llibre de la 
Confraria16.   

La fonction plus strictement privée et même intime que pouvait remplir l'icone mariale 
est explicitement attestée par le fait que Ferdinand d'Antequera, successeur de Martin 
l’Humain, demande dans les derniers jours de sa vie, en 1416, qu'on lui envoie la 
Véronique avec le reliquaire du peigne contenant les cheveux de la Vierge ("la 
Verònica de la Verge Maria ab la pinta") ainsi que la chemise de Notre Seigneur et les 
épines de sa couronne17. En effet, dès l’époque du roi Martin, il est décidé de monter 
au-dessus du reliquaire de la Véronique un reliquaire sous la forme d’un peigne avec 
les cheveux de la Vierge (ainsi décrit dans l’inventaire post mortem des biens du roi 
Martin)18. L’association du portrait authentique de la Vierge avec la relique des 
cheveux a dû sembler particulièrement cohérente. De plus, l’ajout de cette relique 
corporelle renforçait le statut de quasi-relique du portrait. En tout cas, le cadre-
support de la Véronique est décrit à l’époque comme un reliquaire (par exemple dans 
l’inventaire cité). Il pourrait sembler abusif de qualifier la Véronique de Martin de 
Vierge-miroir (Kathreptis)19 en supposant que le roi eut à l’esprit un tel concept, mais 
le fait est que l'ensemble du dispositif –portrait en close-up au cadre pédiculé– devait 
fortement évoquer l'aspect d'un tel miroir, et donc l'idée du miroir de la Vierge. La 
gamme de métaphores ou d'associations suggérées par le dispositif-miroir serait sans 
doute interminable. 

La promotion royale de la Véronique de la Vierge a rapidement donné lieu à une série 
de répliques catalanes assez fidèles, dont nous possédons quelques exemplaires peints 
sur bois que l'on peut dater d'environ 1400 ou des premières décennies du XVe siècle, 
à l’instar de celui de la cathédrale de Vic (Museu Episcopal de Vic), celui de la 
cathédrale de Tortosa et celui qui a appartenu à une collection privée à Paris et qui est 
réapparu il y a quelques années sur le marché antiquaire international (Sotheby's 
2020), ce dernier étant, à mon avis, celui de plus haute qualité20 (fig. 3). La pièce de 
Tortosa imite le cadre pédiculé du modèle royal, bien que réalisé de manière plus 
pauvre, en bois doré, tandis que les deux autres exemples mentionnés sont encadrés 
d'un guardapols, à la manière d'un petit retable d’oratoire. L’ensemble de ces 
panneaux sont aujourd’hui attribués à Jaume Cabrera ou à son entourage, bien que 
leur qualité soit inégale. Tous corrigent assez correctement les hésitations et les non-
sens du dessin original, le réinterprétant avec des couleurs et un modelage plus 
intense et efficace. Tous, enfin, portent une inscription sur la partie inférieure. Le 

 
16 F. D. GAZULLA, Los Reyes de Aragón y la Purísima Concepción de María, in Boletín de la Real Academia 
de Buenas Letras de Barcelona, 3, 1905-1906, p. 1-18, 49-53, 143-151, 224-233, 258-264, 388-393, 476-
483, 546-550, et 4, 1907-1908, p. 37-41, 116-122, 137-146, 226-234, 298-303, 408-416; voir sp. 118-119, 
docs. XXXI et XXXII; X. DE SALAS, 1936, p. 6-8; M. CRISPÍ, 1996, op. cit. (n. 1), p. 91-92. 
17 X. DE SALAS, op. cit. (n. 3), p. 432; M. CRISPÍ, 1996, p. 92. 
18 J. MASSÓ TORRENTS, Inventari dels bens mobles del rey Martí d’Aragó, in Revue Hispanique, 12, 1905, 
p. 413-590, sp. 562, nº 1725; M. CRISPÍ, 1996, op. cit. (n. 1), p. 92. 
19 D'après ce que j'ai compris, Bacci a la sagesse de ne pas franchir ce pas; cfr. M. BACCI, op. cit. (n. 2).  
20 J. GUDIOL, S. ALCOLEA I BLANCH, Pintura gótica catalana, Barcelona, 1986, cat. nº 244, 260 et 261, 
p. 95-96. 



panneau de Vic possède l'inscription la plus simple: Maria Virgo; celui de Tortosa: Ave 
Maria gra(tia) plena D(omi)n(u)s. L’inscription de la pièce ayant appartenu à une 
collection parisienne n'a pas été transcrite et nous pouvons pas le faire à partir des 
photographies, mais il pourrait aussi s'agir de la salutation angélique ou de l'Ave Maria. 
Il a dû y avoir de nombreuses autres répliques similaires. 

Nous pourrions nous demander si cette multiplication des copies de la Véronique de la 
Vierge a été promue directement par le roi ou son entourage immédiat, puisque la 
production de copies constitue l'une des stratégies typiques de promotion d'une image 
cultuelle21. Si c'est le cas, cela a renforcé l'initiative, bien documentée, de donner de la 
visibilité à l'icône par sa participation à la procession de l’Immaculé Conception. 
Malheureusement, nous manquons de données pour apporter une réponse positive et 
catégorique à cette question. Reste séduisante l'hypothèse, lancée par Marta Crispí, 
désignant le confesseur du roi Martin, Pere Despujol, comme un agent qui aurait pu 
soutenir le roi dans la promotion, la multiplication et la diffusion de l’icône mariale 
tant en Catalogne (il fut chanoine et sacristain de la cathédrale de Vic, chanoine de la 
cathédrale de Barcelone et sacristain de la cathédrale d'Elna) qu’à Valence (en 1398 il 
entre à la chartreuse de Porta Coeli et en 1402 il est nommé prieur de la chartreuse de 
Valldecrist) et à Majorque (en 1400 il est nommé prieur de la chartreuse de 
Valldemossa)22.   

Il n'est pas nécessaire ici de rassembler toutes les données documentaires connues sur 
le reliquaire de la Véronique de la Vierge. Il convient toutefois de rappeler qu'il est 
resté pendant un certain temps entre les mains des premiers rois aragonais de la 
dynastie des Trastámara, toujours comme élément du trésor de la chapelle palatine de 
Barcelone. Il est donc compréhensible que les premières copies picturales soient des 
produits catalans. Cependant, le 18 mars 1437, la Véronique de la Vierge et d'autres 
reliques et bijoux sont déposés dans la cathédrale de Valence par Jean, roi de Navarre 
et lieutenant de son frère Alphonse le Magnanime, au nom de ce dernier, en garantie 
d'un prêt. A cette époque, l'image est déjà décrite comme un original peint par Saint 
Luc ("la qual sent Luch pintà de les sues mans")23.  

Si la scène précédemment commentée du Retable de saint Luc de la cathédrale de 
Valence, ainsi que la Véronique de la Vierge du roi Martin sont chronologiquement 
situées autour du passage du XIVe au XVe siècle, les premiers témoignages conservés 
en Catalogne de la Vera Icona du Christ sont antérieurs24. L'exemple le plus ancien que 

 
21 Voir H. BELTING, op. cit. (n. 12), p. 503ss. 
22 M. CRISPÍ, La difusió de les ‘Veròniques’ de la Mare de Déu a les catedrals de la Corona d’Aragó a finals 
de l’Edat Mitjana, in Lambard. Estudis d’art medieval, 9, 1996 (1997), p. 84-103, sp. 95-96. Le problème 
est que les sources citées par l'auteur sont plutôt tardives. Pour plus de données biographiques sur Pere 
Despujol voir J. VALERO MOLINA, Bernat Despujol: un destacat benefactor de la Seu de Vic, in Lambard. 
Estudis d’art medieval, 8, 1995, p. 161-177, sp. 164-165. 
23 X. DE SALAS, op. cit. (n. 3), p. 434. 
24 La bibliographie sur le Mandylion oriental et la Véronique occidentale est abondante. Parmi les 
apports récents voir H. L. KESSLER, G. WOLF (eds.), The Holy Face and the Paradox of Representation, 
Bologna, 1998; H. BELTING, Das echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen, Munich, 2005; Ch. L 



nous connaissions est la remarquable peinture murale avec le cycle de la Vie du Christ 
sur le mur côté Évangile du chœur de l'ancienne cathédrale de Lérida (Seu Vella), 
probablement réalisée vers 1330. La Sainte Face, avec le cou, est représenté comme 
une imago clipeata dans chacun des écoinçons des arcs de l'architecture peinte qui 
encadre les scènes. Cela fait un total de vingt-quatre Faces du Christ, une 
multiplication qui doit consciemment évoquer la production sérielle et massive des 
Véroniques sous forme d'insignes de pèlerins et qui peut donc être mise en relation 
avec le culte de la Véronique de saint Pierre promu par le Jubilé de 130025. Deux 
Véroniques du Christ, cette fois du type disembodied head dérivé du Mandylion, se 
trouvent dans deux écoinçons du registre supérieur du Retable de la Résurrection de 
l'église Saint-Sépulcre de Saragosse (Musée de Saragosse), une œuvre documentée du 
catalan Jaume Serra, réalisée vers 1381-82.  

Un autre panneau catalan –d'une chronologie proche du cycle mural de la cathédrale 
de Lérida, peut-être légèrement postérieur– est conservé dans l'église Sant Llorenç de 
Lérida, où est représentée une sorte de Maestà de la Vierge, tandis que l’imago 
clipeata de la Sainte Face est située au centre du pignon, entourée d'anges. Comme 
cela a déjà été suggéré, il est possible de repérer dans ces œuvres une allusion au 
débat doctrinal sur la "vision béatifique" suscité par le pape Jean XXII –une 
interprétation qui serait peut-être plus forcée dans le cas du décor mural de la 
cathédrale26. Une seule Face du Christ, surmontant la scène du Calvaire, surplombe 
également le pinacle central du Retable des Joies de la Vierge de l'église Santa Maria 
de Rubió, datant d’environ le troisième quart du XIVe siècle. Enfin, la représentation la 
plus remarquable et «autonome» de la Sainte Face, selon le type du Mandylion, est 
peut-être la version en haut relief située au centre du pignon du Portal del Mirador de 
la Cathédrale de Majorque, jusqu’à aujourd’hui négligée dans le contexte de notre 
sujet, car improprement décrite comme un Salvator Mundi dans l’historiographie 
(peut-être parce qu’une représentation en relief semblait conceptuellement 
contradictoire avec l’idée de l’empreinte sur la toile). Ce relief a été taillé par le 
sculpteur d'origine picarde Pere de Sant Joan à peu près à la même époque où le roi 
Martin dote son humble Véronique de la Vierge d'un reliquaire fastueux. 

Il n’est donc pas possible dire que le motif du Mandylion ou de la Vera Icona du Christ 
aient été ignorés en Catalogne. Mais nous pouvons affirmer qu'au XVe siècle, ce thème 
est relancé lorsqu'il est associé à la Véronique de la Vierge, sous la forme de «double 
Véronique». Par ailleurs, la diffusion de la Véronique de Marie à partir du prototype du 
roi Martin constitue une prémisse de ce nouveau cycle de la double Véronique, qui a 
sans doute été inspiré par des précédents tels que le Diptyque d'Avignon. Dans les 
pays catalans, cependant, la double Véronique s'est multipliée de deux manières : soit 

 
FROMMEL, G. WOLF (eds.), L’immagine di Cristo, dall’acheropita alla mano d’artista. Dal tardo medioevo 
all’età barocca, Cité du Vatican, 2006; MURPHY et alt. (eds.), op. cit. (n. 1). 
25 H. L. KESSLER, op. cit., (n. 14), p. 36. 
26 Cfr. R. ALCOY, La felicidad de los santos y de los hombres y mujeres que no lo fueron, in R. ALCOY, P. 
BESERAN (eds.), Art i devoció a l’Edat Mitjana, Barcelona, 2011, p. 93-108: 100-104; M. SUREDA, op. cit., 
(n. 1), p. 202-205. 



sous forme de diptyque, soit sous forme de panneau à double face avec un cadre 
pédiculé, à la manière d'un reliquaire. Ce second type est nettement plus abondant 
que le premier, du moins lorsque la double Véronique était destinée à un espace 
ecclésiastique (une autre possibilité, apparemment plus tardive, est la paire de 
Véroniques pédiculées, du Christ et de la Vierge). Un phénomène concomitant se 
produit dans la même zone géographique : la prolifération de nouvelles versions 
picturales qui ne suivent plus de manière reconnaissable le prototype du roi Martin, 
même si elles se situaient idéalement dans la même tradition (toujours avec la 
référence ultime à Saint Luc). Ces variantes présentent non seulement de nouveaux 
traits typologiques ou iconographiques, mais correspondent également aux vagues 
successives d'aggiornamento stylistique. Ces divers paramètres sont souvent 
indissociables. 

À Majorque, par exemple, deux exemples importants de la double Véronique ont été 
conservés sous forme d'un diptyque et sous forme d'un reliquaire double face 
pédiculé. Le Reliquaire de la Colonne du Christ de la cathédrale de Majorque est une 
œuvre imaginative d’argenterie dans laquelle un panneau biface avec la Véronique du 
Christ et la Vierge est associé à une petite boîte reliquaire au sommet (rappelant 
conceptuellement le montage de la Véronique de la Vierge du roi Martin avec le 
peigne) (fig. 4-5). Les peintures de ce reliquaire, que l’on peut dater vers 1435-1445, 
sont l'œuvre d'un peintre de culture valencienne, actif à Majorque, qui a été identifié 
avec Miquel Alcanyís27. Bien qu’assez libre et modernisée, l’image de la Vierge est 
encore une version reconnaissable du prototype du roi Martin, tandis que celle du 
Christ correspond au type du mandylion, avec la tête détachée du corps (disembodied 
head), alors que le Diptyque d'Avignon montrait le buste entier. Dans les doubles 
véroniques catalanes-valenciennes, le type du mandylion a initialement été préféré, 
bien qu’il comporte une asymétrie choquante avec le buste de la Vierge. C'est ce que 
nous voyons également dans le Diptyque des Véroniques du Christ et de la Vierge 
provenant de la Chartreuse de Valldemossa (Museu de Mallorca), attribué au peintre 
catalan Bernat Martorell ou du moins à son atelier. Dans ce cas, l'image de la Vierge 
s'écarte considérablement du prototype du roi Martin. Alors que dans ce dernier et 
dans la version de la cathédrale de Majorque la tête de la Vierge n'est pas inclinée –ou 
son inclinaison est à peine perceptible–, dans la version provenant de Valldemossa elle 
est penchée, un mouvement accentué par ses paupières baissées et son regard dirigé 
vers le bas. Mais ce qui attire l’attention c'est le geste de sa main droite saisissant le 
voile intérieur : H. L. Kessler a relié ce motif à l'une des légendes tardives sur l'origine 
de la Véronique (du Christ), que l'on trouve dans la Venjeance de Nostre Seigneur (ca. 
1200). Dans ce récit c'est la Vierge qui obtient la Face imprimée du Fils sur son propre 
voile, et puis la remet à Sainte Véronique (qui, selon la légende la plus répandue est la 
protagoniste de l'histoire)28. Comme l'a souligné plus récemment Marc Sureda, cette 
variante dans laquelle la Vierge obtient l'impression de la Face du Christ sur son voile 

 
27 J. DOMENGE, Enlluernats per l’argent. Una visita al Tresor, in A. PASCUAL (ed.), La Seu de Mallorca, 
Palma de Mallorca, 1995, p. 257-272: 260. 
28 H. L. KESSLER, op. cit., (n. 14), p. 45. 



se retrouve également dans une source catalane comme la Destrucció de Jerusalem, 
une version de la Vindicta Salvatoris29.   

Si ces deux exemples majorquins révèlent le rayonnement des variantes catalane et 
valencienne du "style international", à Valence nous conservons un autre groupe 
notable qui correspond à cette même phase. Son prototype pourrait être antérieur aux 
deux oeuvres majorquines mentionnées ci-dessus et il s’agit probablement d’une 
création de Gonçal Peris (alias Sarrià), qui a ensuite été copiée plus ou moins 
fidèlement par d'autres peintres. Le plus bel exemplaire et le plus connu, œuvre 
autographe de Gonçal Peris, est le panneau double face qui, selon la tradition, provient 
de la Chartreuse de Valldecrist (Museu de Belles Arts de Valence) (fig. 6-7). La Vierge a 
la tête inclinée et le regard tourné vers le bas, les paupières à moitié baissées. Sous 
son buste nous pouvons lire l'inscription Ave gratia plena Dom(inus tecum). Rappelons 
que des inscriptions de ce type, avec la salutation angélique (ou bien l’Ave Maria), sont 
déjà présentes sur des véroniques catalanes du début du XVe siècle attribuées à 
Cabrera ou à son atelier. En outre, la salutation angélique du panneau de Valence a sa 
contrepartie sur l'autre côté du panneau, où la scène de l'Annonciation est 
délicatement représentée. Cette association pourrait suggérer que le portrait de la 
Vierge doit également s’interpréter comme une Annunciata. Cependant, cette 
combinaison ne semble pas avoir eu beaucoup de succès, et presque tous les autres 
panneaux recto-verso qui subsistent montrent plutôt les véroniques du Christ et de la 
Vierge. Le modèle de l'icône de la Vierge vraisemblablement créé par Gonçal Peris est 
repris sur un panneau ayant appartenu à la collection Linares de Madrid, œuvre 
probablement autographe de ce même maître, et par des œuvres d'autres artistes. Je 
me limiterai à citer ici la version de Joan Reixach récemment acquise par le Louvre. 
Bien que cet artiste ait déjà assimilé des éléments du nouveau réalisme eyckien, son 
buste de la Vierge conserve des traits archaïsants typiques du gothique international, 
sans doute dans l'intention de respecter un prototype qui devait déjà être prestigieux. 
Une fois encore, il s'agit d'un panneau à deux faces, avec le type Mandylion sur l'autre 
côté. 

C'est précisément la réception à Valence du langage illusionniste de Jan van Eyck qui 
conduit à une réinterprétation plus naturaliste de la Véronique de la Vierge. Jan van 
Eyck lui-même a réinterprété la Vera Icona du Christ en une sorte de portrait réaliste, 
une création –dont l'original n'a pas survécu– qui a donné lieu à plusieurs copies 
fidèles ainsi qu’à une infinité de variantes. Or, la vue de face de la Vera Icona 
eyckienne contraste, de manière évidente, avec la formule du portrait de trois quarts 
qui est caractéristique du nouveau réalisme flamand (par opposition à la formule du 
portrait de profil qui est resté en vigueur pendant un certain temps dans l’Italie de la 
Renaissance). Jan van Eyck évite, à juste titre, la formule du disembodied head propre 
au Mandylion : la vue frontale du portrait du Christ est, pour ainsi dire, la dernière 
concession nécessaire pour exprimer la majesté et la divinité du Fils de Dieu. Quoi qu'il 

 
29 M. SUREDA, op. cit. (n. 1) p. 202. 



en soit, le portrait réaliste flamand de trois quarts a comporté à Valence une nouvelle 
modernisation de la Véronique de la Vierge. 

Parmi les Véroniques de la Vierge valenciennes de cette période, il faut sauver de 
l'oubli un exemple conservé à la National Gallery de Londres (fig. 8), qui à notre avis 
pourrait être l'œuvre de Lluís Dalmau ou une copie d'un original perdu de ce maître. Si 
tel est le cas, Dalmau serait vraisemblablement le premier Valencien à réinterpréter le 
type de la Vierge du roi Martin à la manière eyckienne. Rappelons que Dalmau était le 
peintre de chambre du roi Alphonse V d’Aragon et que, sur ses ordres, il s'est rendu en 
Flandre en 1431, où il est entré en contact avec Jan Van Eyck.  

Le panneau de la Pinacoteca Comunale de Côme est, sans doute, beaucoup plus connu 
(Fig. 9). Présumant une origine italienne de la pièce, l'historiographie a d’abord 
proposé diverses options : Antonello de Messine, Colantonio ou son cercle, ou un 
anonyme ibéro-napolitain. Aujourd'hui, sa provenance valencienne est claire et il est 
plausible de la rendre à Jacomart (identifié au Maître de Bonastre)30, le peintre de cour 
d'Alphonse le Magnanime qui, sur ordre de celui-ci, se rend à Naples, où il exerce une 
certaine influence sur Colantonio. Malgré les limites du talent de l'artiste, cette icône a 
un remarquable aspect de portrait réaliste. Il y a quelques années, nous avons signalé 
son affinité avec un portrait perdu d'Alphonse le Magnanime qui était conservé dans 
l'ancienne Casa de la Ciutat de Valence, une oeuvre que nous connaissons aujourd'hui 
grâce à une reproduction graphique du XIXe siècle et qui nous semble être attribuable 
à Jacomart lui-même31. Tout comme la variante que nous attribuons à Dalmau, la 
Véronique de la Vierge de Côme semble reprendre des aspects essentiels du modèle 
du roi Martin. La tête de la Vierge reste droite et pas inclinée comme dans la variante 
attribuée à Gonçal Peris et dans d’autres variantes valenciennes de la période 
d'influence eyckienne. Si ce n’est que la Vierge dirige son regard vers le spectateur, on 
pourrait dire que c'est un visage inexpressif. Avec son réalisme de "nature morte" à la 
manière eyckienne, l'icône nous offre une transcription optique efficace des textures, 
des transparences et des reflets, notamment ceux du maphorion et du voile 
transparent qui couvre son front. 

Comme de nombreuses autres versions valenciennes, le panneau de Côme montre un 
phylactère avec l'inscription Ave Maria gr(ati)a plena. Dans un article bref mais 
intéressant, V. M. Schmidt et A. de Vries s’interrogent sur "le véritable sujet" de cette 
image (“its true subject”)32. Ils soulignent à juste titre que l'inscription a dû conduire à 
son identification comme Annunciata, mais que cette inscription se retrouve 

 
30 Voir F. BENITO DOMÉNECH, Evocaciones flamencas en los Primitivos Valencianos, in F. BENITO 
DOMÉNECH, J. GÓMEZ FRECHINA, La Clave Flamenca en los Primitivos Valencianos, catalogue de 
l’exposition (Valence, Museo de Bellas Artes, 30 mayo-2 septiembre 2001), Valence, 2001, p. 23-62, sp. 
31-45; J. GOMEZ FRECHINA ibidem, cat. nº 23, p. 192-197. 
31 R. CORNUDELLA, Un ritratto scomparso di Alfonso il Magnanimo, l’influenza eyckiana a Valencia e 
l’enigma Jacomart, in M. PIETROGIOVANNA (ed.), Uno sguardo verso nord. Scritti in onore di Caterina 
Virdis Limentani, Padova, 2016, p. 123-131 

32 V. M. SCHMIDT, A. DE VRIES, A Fifteenth-Century Head of the Virgin in Como, in A. W.A. BOSCHLOO et 
alt. (eds.), ‘Aux Quatre Vents’. A Festschrift for Bert W. Meijer, Firenze, 2002, p. 175-177. 



également sur de nombreuses images de la Vierge à l'Enfant. La réponse donnée par 
ces auteurs se fonde sur une filiation typologique déjà bien connue : “The meaning of 
this image is no doubt basically that of the Roman icons : that of the Virgin as 
‘Advocata’…”  Enfin, l'inscription Ave Maria gratia plena serait cohérente avec cette 
hypothèse, puisque la célèbre prière est une demande d'intercession. Nous avons vu, 
cependant, que d'autres versions catalano-valenciennes de la Véronique de la Vierge 
portent de préférence la formule de la salutation stricte : Ave gratia plena Dominus 
tecum, ce qui suggère plutôt le thème de l'Annonciation. Que cette typologie 
iconographique soit formellement dérivée des icônes des avvocate romaines ne fait 
aucun doute : nous pensons avoir fourni quelques arguments additionnels pour 
renforcer cette filiation. La question est de savoir si, une fois la formule abrégée, en 
coupant le buste plus haut et en supprimant les mains, l'icône peut encore être 
identifiée sans équivoque au type de la Virgo advocata (Hagiosoritissa).   

M. Crispí, et plus tard M. Bacci, ont insisté sur l'association de la Véronique de la Vierge 
du roi Martin avec l'Immaculée Conception, en invoquant son utilisation 
processionnelle à l'initiative de ce roi. Cependant, une fois encore, la question se pose 
de savoir s'il faut identifier l'icône comme étant une Immaculée Conception. Comme l'a 
montré M. Sureda, les véroniques catalano-valenciennes –du Christ et de la Vierge ou 
seulement de la Vierge– ne peuvent pas être spécifiquement liées à une fête liturgique 
spécifique, car elles sont utilisées à diverses occasions33. La Véronique de Martin 
l'Humain est une image particulièrement neutre, inexpressive, au visage sans âge 
défini, une image détachée de tout épisode historique et sans attitude ou geste précis. 
Ce n'ést ni plus ni moins que la véritable image de la Vierge, copie (bien sûr) d'un 
original de saint Luc, et en elle pouvaient résonner tous les attributs ou invocations 
mariales, toutes les notions relatives à la Vierge et à son rôle dans l'économie du Salut. 
Le "découpage" ou l'abréviation du type Avvocata équivaut à une modification de son 
sens qui, dans ce cas, n'a fait qu'élargir l'éventail des possibilités sémantiques : ce sont 
principalement les différents contextes cultuels de ces icônes, leurs usages liturgiques 
et processionnels qui peuvent toujours activer l'une de ces possibilités au-dessus des 
autres. 

Il est certain que le type du portrait en buste de la Vierge n'a pas eu, dans aucune 
autre région européenne, l'importance qu'il avait dans les terres de langue catalane. La 
question de savoir si elle a eu une diffusion significative dans la Naples aragonaise (où 
l'icône mariale du roi René a pu être introduite auparavant) devrait être mieux 
étudiée. En ce qui concerne le panneau de Côme, Roberto Longhi a souligne à juste 
titre la ressemblance de cette "monaca di casa" avec les têtes des clarisses dans le 
panneau du Saint François remettant la règle aux deux ordres (Capodimonte), ce qui 
peut être justifié par l'influence de Jacomart sur le maître napolitain. Dans ce contexte, 
il convient d’envisager le problème posé par la Vierge lisant appartenant à l'ancienne 
collection Mino Forti –récemment donnée au Museo Poldi Pezzoli, avec une 
attribution (très contestée) à Antonello de Messine– et par la Vierge lisant au Walters 

 
33 M. SUREDA, op. cit. (n. 1), p. 201-215. 



Art Museum de Baltimore qui, selon nous, peut tout au plus être l'œuvre d'un disciple 
d'Antonello34. D'une part, ces deux versions de la Vierge lisant –notamment la Madone 
Forti– sont clairement liées au panneau de Côme. D’autre part, elles présentent des 
motifs qui rappellent sans aucun doute des œuvres autographes d'Antonello, en 
particulier la Madone Salting (Londres, The National Gallery) et la Vierge du Polyptyque 
de saint Grégoire (Messine, Museo Regionale). Cependant, nous avons toujours pensé 
que la Vierge lisant Forti n’est pas seulement entachée d’une mauvaise technique 
picturale mais qu'elle présente également un aspect déconcertant de pastiche, un 
mélange maladroit d’éléments extraits du panneau de Côme et des oeuvres certaines 
d’Antonello. Cela a tel point qu'il nous semble, en somme, qu'il s’agit d’un faux maillon 
entre Jacomart et Antonello35 –ce qui, avec un peu plus de prudence, pourrait 
également être suggéré à propos du panneau de Baltimore. Faut-il en conclure 
qu'Antonello a ignoré les versions valenciennes de la Véronique de la Vierge? Pour 
explorer cette question, nous devons oublier le panneau Forti et interroger plutôt les 
Annunciate d'Antonello conservées à la Galleria Regionale della Sicilia de Palerme et à 
l'Alte Pinakothek de Munich36. Dans ces deux cas, il ne fait aucun doute qu'il s'agit de 
la Vierge de l'Annonciation bien que la figure de l’ange soit manquante, une absence 
qui constitue la principale spécificité conceptuelle de ces extraordinaires œuvres du 
maître sicilien.  

H. Belting signale à cet égard qu’Antonello a peut-être connu le type d'icône florentine 
de l'Annunciata cultivé par Niccolò di Pietro Gerini (Munich, Alte Pinakothek), dont 
l'activité est documentée entre 1368 et 1415. Dans cette image la Vierge est 
représentée seule, sans l'ange, en vue frontale37. Toutefois, H. Belting attache encore 
plus d'importance à une icône de la Vierge, datable du XIIIe siècle, que le prédicateur 
franciscain Giacomo delle Marche a introduit à Fermo en 1473, assurant qu'il s'agissait 
d'une icône de la main de saint Luc. La Madone est représentée les mains croisées sur 
la poitrine et la tête inclinée, conformément à l'iconographie byzantine de la Vierge 
pleurant son Fils. Sa signification cependant semble avoir changé pour celle de 
l'Annonciation : l'icône était conservée dans l'église de l'Annunziata et dans son cadre 
inférieur se trouve un petit reliquaire portant l'inscription Annuntiatio. L'image en 
close-up, les mains croisées sur la poitrine et l'association avec le thème de 
l'Annonciation fournissent ainsi des éléments qui rappellent l’Annunciata d'Antonello à 

 
34 Ver M. LUCCO in M. LUCCO (ed.), Antonello da Messina, l’opera completa, catalogue de l’exposition 
(Rome, Scuderie del Quirinale 18 mars-25 juin 2006), Milan, 2006, cat. nº 2, p. 128-131, et cat. nº 3, p. 
132-133. 
35Les résultats publiés de l'examen technique ne font qu'ajouter des motifs de perplexité face à ce 
tableau; voir I. VILLAFRANCA SOISSONS, La ‘Vergine leggente’ della collezione Forti di Venezia, in G. 
POLDI, G. C. F. VILLA (eds.), Antonello da Messina. Analisi scientifiche, restauri e prevenzione sulle oprere 
di Antonello da Messina in occasione della mostra alle Scuderie del Quirinale, Cisinello Balsamo, 2006, p. 
8-21, S. CAGLIO, F. FREZZATO, G. POLDI, Pittore valenzano (già antonello da Messina), ibidem, p. 212-
223. 
36 Pour un état de la question voir M. LUCCO in M. LUCCO (ed.), op. cit. (n. 35), cat. nº. 35, p. 232-235, et 
nº 41, p. 254-255.  
37 H. BELTING, The Invisible Icon and the Icon of the Invisible: Antonello and New Paradigms in 
Renaissance Painting, in L. CATTERSON, M. ZUCKER (eds.), Watching Art: Writings in Honor of James 
Beck, Todi, 2006, p. 73-83. 



Munich. Les deux modèles évoqués par H. Belting sont intéressants, bien qu'ils 
n'épuisent pas le répertoire des images qui ont pu stimuler les inventions d'Antonello, 
d'autant plus que l'Annunciata de Palerme présente la Vierge dans une toute autre 
attitude. 

Ces inventions d'Antonello font cependant partie d'un processus plus général et 
complexe, en vertu duquel les anciens prototypes iconiques sont réinterprétés et 
transformés en portraits vivants, conformément aux priorités d'un nouvel art 
naturaliste. Par ailleurs, le portrait-icône à mi-corps ou en buste pouvait être 
transformé en un portrait «narratif», en y modifiant ou ajoutant les éléments 
nécessaires pour identifier un épisode de l’histoire sainte. On peut décrire en revanche 
une procédure inverse, consistant à découper et isoler la figure protagoniste d’une 
scène narrative pour obtenir également une sorte de portrait narratif. Comme en un 
zoom cinématographique, la demi-figure en close-up est isolée de son contexte 
narratif, en laissant hors champ les autres acteurs du drame. Le nouveau langage 
naturaliste de la peinture ouvre de nouvelles possibilités d'interaction entre l'image 
iconique et la scène narrative. Dans cette logique, les peintres ont exploité avec une 
intensité renouvelée les procédures de découpage et d’assemblage, visant à la 
transposition et l’hybridation des typologies iconographiques et des formules de 
composition38.  

Il suffit de rappeler que, si Jan Van Eyck réinterprète la Vera Icona (du Christ) comme 
un portrait réaliste à l'expression impassible, ce modèle eyckien sera bientôt 
transformé par Petrus Christus en l’image du Christ souffrant, du Christ couronné 
d'épines ou l'Ecce Homo (New York, Metropolitan Museum of Art). D'autres peintres 
ont ensuite accentué davantage l'expression pathétique de ce gros plan du Christ 
souffrant. Quoi qu'il en soit, l'image du Christ en close-up s’est concrétisé dans un 
grand nombre de variantes iconographiques, dont le Christ bénissant ou Salvator 
Mundi. Le schéma du Diptyque d'Avignon, repris dans de nombreuses variantes tout 
au long du XVe siècle, tend également à privilégier l'image du Christ souffrant et de la 
Vierge douloureuse. Bien entendu, les variantes de l'Ecce Homo, du Christ à la colonne 
et du Christ bénissant d'Antonello de Messine témoignent de cette évolution générale. 
Ces inventions sont le parallèle parfait de la dynamisation psychologique qu'Antonello 
lui-même explore dans le domaine du portrait proprement dit –du portrait sur le vif–, 
également basé sur des modèles flamands, notamment ceux de Jan van Eyck et de 
Petrus Christus. 

Nous avons vu que dans le contexte valencien, l'ancienne icône de la Véronique de la 
Vierge fait également l'objet d'une réinterprétation eyckienne. Il semble probable 
qu'Antonello de Messine ait connu un exemplaire de ce type (autre que celui de 
Côme). À cet égard, la proéminence du manteau ou maphorion, qui recouvre 
entièrement la chevelure de la Vierge dans les deux Annunciate d'Antonello n’est pas 

 
38 Voir les essais de Panofsky réunis dans E. PANOFSKY, Peinture et dévotion en Europe du Nord à la fin 
du Moyen Âge, Paris, 1997; et l’essai non moins classique de S. RINGBOM, Icon to Narrative. The Rise of 
Dramatic Close-up in Fifteenth-Century Devotional Painting, Âbo, 1965. 



un indice sans importance : dans ses autres images de la Vierge, y compris 
l'Annonciation de Syracuse (Galleria Regionale di Palazzo Bellono), le sicilien préfère 
laisser la chevelure découverte ou du moins partiellement visible. Les inscriptions 
récurrentes sur les véroniques catalano-valenciennes de la Vierge –Ave gratia plena ou 
Ave Maria gratia plena– ont pu suggérer au peintre l'association de l'icône au thème 
de l'Annunciata (bien que cette identification n'était ni univoque ni nécessaire dans le 
contexte catalan). Outre les précédents italiens signalés, le type catalano-valencien de 
la Véronique de la Vierge a donc pu être l'un des tremplins ayant stimulé la créativité 
d'Antonello.  



 

Figure 1 
Llorenç Saragossà (?), Saint Luc recevant la ‘Verònica’ de la Vierge, détrempe sur bois, 142 x 45 
cm. (Valence, Museu de Belles Arts)  

Figure 2 
Peintre romain (?), fin du XIIIe siècle (?), et Bartomeu Coscollà, argentier (ca.1398), Reliquiare 
de la Véronique de la Vierge, argent, émails, pierres précieuses, détrempe sur vélin. Valence, 
Cathédrale  

Figure 3 
Jaume Cabrera (?), Véronique de la Vierge, ca.1400, détrempe sur bois, 40 x 29,6 cm.  
(Collection particulière) 

Figures 4 et 5 
Antoni Oliva (?), argentier, et Miquel Alcanyís (?), peintre, Reliquiaire de la Colonne avec les 
Véroniques du Christ et de la Vierge, argent, détrempe sur bois, 105 x 34 x 23,8 cm., Cathédrale 
de Majorque (Museu Capitular) 

Figure 6 et 7 
Gonçal Peris Sarrià, Véronique de la Vierge et Annonciation, table à double face, détrempe sur 
bois, 44,4 x 37,5 cm. (Valence, Museu de Belles Arts) 

Figure 8 
Lluís Dalmau (ou suiveur), Véronique de la Vierge, huile sur bois, 34,9 x 26 cm. (Londres, The 
National Gallery)  

Figure 9 
Jacomart Baçó, Véronique de la Vierge, huile sur bois, 57 x 39 cm. (Como, Pinacoteca Civica) 

Figure 10 
Antonello de Messine, Annunciata, détrempe et huile sur bois, 45 x 34,5 cm. (Palermo, Galleria 
Regionale della Sicilia di Palazzo Abatellis) 


