
LA PUESTA EN VALOR TURÍSTICO DE LAS ANTIGUAS 
FESTIVIDADES POPULARES RELIGIOSAS. LOS APLECS DE 
LA CERDANYA

Prat-Forga.José M

Institut d’Estudis Ceretans y grupo de investigación Tudistar (Universitat Autònoma de Barcelona), 

ieceretans@gmail.com

Indicar eje temático al que se vincula: Patrimonio cultural y turismo

RESUMEN:

El panorama lúdico-religioso tradicional de las comarcas interiores de Catalunya en la actualidad es poco 

relevante, aunque fue muy importante en los pasados siglos. Por ello, al igual que está ocurriendo en muchos 

otros destinos de interior, en estos últimos años se están empezando a aprovechar estos casi olvidados 

recursos patrimoniales, materiales e inmateriales, para ponerlos en valor turístico y así ofrecer una 

diversidad de actividades pseudoreligiosas que permitan experimentar a sus participantes unas emociones 

de distinta intensidad, pero que les satisfagan y les comprometan emocionalmente con el lugar y su 

patrimonio, creando un vínculo y diferenciándolos de los demás.

Con este nuevo producto también se contribuye a la recuperación, revaloración, restauración, preservación 

y protección de un patrimonio cultural muchas veces olvidado y en fase de desaparición. Por ello, el objetivo 

del presente artículo es, a partir del análisis de la documentación encontrada y de las entrevistas personales 

realizadas, conocer la resiliencia y el potencial turístico que presentan estas festividades y de su importancia 

como elementos de cohesión social entre la población local y los turistas que participan en ellas.

Para ello se han analizado dos de estas festividades en la comarca pirenaica de la Cerdanya. En concreto, se 

han estudiado más detalladamente los aplecs o encuentros populares-religiosos de Rigolisa (en Puigcerdà) 

y de Sant Salvador de Predanies (en Prats i Sansor), analizándose su puesta en valor como producto turístico, 

así como sus consecuencias sociales y culturales.

En primer lugar, se ha efectuado la recogida y análisis de la bibliografía existente, seguido por la realización 

de diez entrevistas personales en profundidad que, después, se han  vaciado en el programa de análisis 

cualitativo QDA Miner Lite con el fin de obtener los patrones más significativos que nos permiten estudiar 

la utilidad de estas manifestaciones culturales como elementos regeneradores de un patrimonio y una 

557



memoria histórica casi olvidados, y su valor como instrumento cohesionador, identificador y fomentador de 

un turismo respetuoso con el territorio y sostenible para las futuras generaciones.

Finalmente, se ha confirmado que el turismo cultural es uno de los principales productos turísticos para los 

destinos de interior y se ha comprobado que el factor emocional es relevante en la experiencia de consumo 

del turismo cultural-religioso, ya que las emociones son el elemento central en la satisfacción del turista y, 

como consecuencia, la gestión de sus expectativas debe completarse con la gestión de dichas emociones.

PALABRAS CLAVE:  1, Patrimonio etnológico 2, Cultura 3, Folclore 4, Turistificación 

558



1.INTRODUCCIÓN Y JUSTIFICACIÓN

Según el diccionario de la Real Academia Española de la Lengua, un "encuentro" o aplec, en catalán, puede 

definirse como el acto de coincidir en un punto dos o más cosas, a veces chocando una contra otra. Es 

decir, genéricamente es una reunión de personas con intereses comunes, especialmente en orden a dialogar, 

a hacer alguna celebración, etc. Así pues, el encuentro supone la simple congregación de gente en un 

espacio determinado, exterior o interior, y con una temática común.  Los encuentros de índole más o menos 

religiosa los encontramos alrededor de ermitas y santuarios, también en torno a elementos naturales, como 

fuentes, árboles, rocas, etc., muchos de ellos antiguos lugares sagrados y posteriormente cristianizados.

El origen de los aplecs es muy diverso y aunque predominan las motivaciones religiosas, también 

hay de origen secular. Su cronología es muy antigua, ya que históricamente se tiene constancia que durante 

el inicio de la colonización benedictina. A partir del siglo IX, ya se empezaron a construir una gran cantidad 

de capillas, ermitas y pequeñas iglesias, algunas vinculadas a núcleos de población y a  lugares de tránsito, 

otras a castillos o a casas señoriales. Algunos de estos santuarios o capillas son los sitios donde se celebraban 

dichas actividades, actuando esencialmente como lugares de conexión entre lo divino y lo humano, con una 

simbología propia que lo patentizaba.

La mayoría de este tipo de encuentros populares-religiosos constaban de tres elementos esenciales: 

la celebración de la eucaristía, el canto de gozos y la comida compartida. No obstante, después de un gran 

apogeo a finales del siglo XIX y principios del siglo XX, se cayó en un proceso de progresiva desaparición 

y olvido, que se está volviendo a revitalizar en estas últimas décadas, aunque hay que señalar que durante 

los últimos años ha aumentado la secularización de la mayoría de estos encuentros. Además de la dimensión 

religiosa, dichos encuentros también tienen otras funciones, como: vincular periódicamente la población a 

un lugar concreto y un tiempo determinado; ayudar a mantener no solo vínculos sociales, sino también 

caminos y pistas, capillas y santuarios, así como los paisajes de su entorno; y fomentar un ambiente de 

fraternidad y confianza entre todos los participantes.

Otra de las características definitorias de estos encuentros es el movimiento. El desplazamiento 

hacia el lugar santo, desde los puntos de origen o de encuentro de quien participa, ha adoptado maneras 

muchos diversas a lo largo de la historia, algunas individuales de cariz penitencial, otras colectivas, más 

solemnes, como por ejemplo las procesiones, etc.

A pesar de que se encuentran fenómenos similares en otras muchas partes del mundo, estos 

encuentros lúdico-religiosos presentan en los Pirineos algunos aspectos particulares, como puede ser el 

pequeño alcance territorial de la mayoría de ellos, y el hecho que, todo y la reducida participación, haya una 

notable densidad. Algunos se han conservado hasta nuestros días, otros se han vuelto a recuperar y, los 

559



menos, se han creado de nuevo, de forma que, a pesar del despoblamiento social existente en estos 

territorios, la creciente secularización y los cambios sociales de los últimos decenios, dichas actividades han 

demostrado tener una sorprendente resiliencia y continúan manteniendo una gran significación para la gente 

vinculada a estos valles.

A lo largo de la historia se han venido estableciendo en el territorio pirenaico distintas civilizaciones. 

Cada una con una visión religiosa diferenciada. Así, desde un primitivo sustrato indígena vasco-pirenaico, 

que consideraba la naturaleza como un cuerpo compuesto indisolublemente por elementos materiales y otros 

sobrenaturales, hasta la visión cristiana, que consideraba la naturaleza como una manifestación divina que 

a partir del Renacimiento fue perdiendo la dimensión cósmica; o la visión musulmana, donde la naturaleza 

era considerada como parte de la revelación. Estas tres cosmovisiones, a pesar de sus diferencias, coinciden 

esencialmente en darle un valor espiritual a la naturaleza, a diferencia de la civilización contemporánea, que 

la considera como un recurso que hay que gestionar razonablemente, pero que está desproveído de valores 

intrínsecos (Coll, 1996).

En el proceso de cristianización de estos valles, la Virgen Maria absorbió todos los atributos de las 

divinidades femeninas precristianas. De esta forma fueron propicios a acoger santuarios marianos los 

espacios donde la natura mostraba su singularidad: montañas, cuevas y bosques, fuentes y saltos de agua, 

aconteciendo un ejemplo de vinculación geográfica, telúrica o paisajística, punto de acogida y centro de 

fiestas populares que en general los identificaban.

Hay que recordar que estos encuentros no son un fenómeno exclusivo de la tradición cristiana, sino 

que también se producen en otras muchas tradiciones religiosas del mundo desde tiempos inmemoriales. No 

obstante, el origen histórico de estos encuentros en los Pirineos son, mayoritariamente, las celebraciones 

religiosas vinculadas a la veneración de advocaciones religiosas en unos lugares y días particulares.

 Por ello, al igual que está ocurriendo en muchos otros destinos de interior, en estos últimos años se 

está empezando a aprovechar estos casi olvidados recursos patrimoniales, tanto materiales como 

inmateriales, para ponerlos en valor turístico y así ofrecer una diversidad de actividades lúdicas y 

pseudoreligiosas que permitan experimentar a sus participantes unas emociones de distinta intensidad, pero 

que les satisfagan y les comprometan emocionalmente con el lugar y su patrimonio, creando un vínculo y 

diferenciándolo de los demás. Además, con este nuevo producto se contribuye a la recuperación, 

revaloración, restauración, preservación y protección de un patrimonio cultural inmaterial muchas veces 

olvidado y en fase de desaparición.

Ante esta situación, actualmente en la Cerdanya, una comarca de montaña, hay un gran interés de 

las instituciones para fomentar el conocimiento de su patrimonio cultural entre la población, recuperando 

las tradiciones y los elementos de identidad populares. No se puede obviar que, desde finales del siglo XVIII

560



y durante todo el siglo XIX, el fin del antiguo régimen y el desarrollo del estado liberal provocaron la 

progresiva laicización de la sociedad, con nuevas modas y costumbres. Uno de los hechos fundamentales 

fue la supresión de la antigua forma de organización social establecida por las cofradías en la Edad Media, 

que eran las organizadoras de muchas de las antiguas festividades religiosas, provocando una pérdida 

progresiva del calendario festivo tradicional. Al respecto, es importante señalar que cuando estas 

celebraciones cívico-religiosas estaban sufragadas por las cofradías era cuando se ponían de manifiesto las 

diferencias de recursos entre ellas, diferencias todavía más evidentes en las actividades de las fiestas 

patronales.

En general, este tipo de encuentros, tal y como se perciben y celebran hoy en día, son el resultado 

de la acumulación de un conjunto de prácticas y creencias, muchas de ellas de origen ancestral y en la 

mayoría de casos desconocido, cristianizadas en la época que estas montañas se habían integrado en los 

condados de la frontera meridional del imperio carolingio, a lo largo de los tres primeros siglos del segundo 

milenio. Los asentamientos que se establecieron entonces, con pocos cambios, han perdurado hasta hoy, y 

son los que han definido los distintivos culturales e identitarios de los habitantes de este territorio.

2. MARCO CONCEPTUAL

Muchos destinos de interior, con el objetivo de reducir la emigración y el envejecimiento de su población 

autóctona, buscan reinventarse poniendo en valor turístico sus tradiciones y su patrimonio, asumiendo que 

si estos se olvidan también se acabará perdiendo la propia identidad del lugar, por lo que este proceso se 

está convirtiendo en una oportunidad para la dinamización y afianzamiento de estos territorios (Cànoves y 

Prat, 2016; Alvarez y Aulet, 2021).

Hay de tener en cuenta que el concepto de patrimonio se ha ido ampliando a lo largo del tiempo, 

cambiando desde una visión histórico-artística a otra más social y territorial, pasando de este modo de tener 

una vinculación directa con la posesión de unos bienes, el prestigio social y el poder, a una visión más 

fundamentada en la comprensión y transmisión del conocimiento, lo que implica su conservación, 

interpretación, difusión y puesta en valor (Prat, 2020).

En consecuencia, muchos destinos de interior que poseen un patrimonio cultural de una cierta 

relevancia han apostado por realizar un importante esfuerzo para rehabilitarlo, reacondicionarlo y 

promocionarlo, convirtiéndolo en un nuevo producto turístico y dotándolo de adecuados accesos y servicios, 

disponiendo de personal de información y de material promocional, y difundiéndolo a través de las redes 

sociales (Gossing y Scott, 2015; Prat, 2020). No se puede olvidar que los turistas, cada vez más 

561



experimentados, críticos, exigentes e individualistas, han modificado sus motivaciones e inquietudes, 

demandando unas actividades más personalizadas auténticas y que les aporten valores y experiencias 

(Cànoves et al., 2012; Donaire, 2012; Lin y Fu, 2020).

Tampoco se debe olvidar que el patrimonio cultural de un lugar está formado por un conjunto de 

elementos y manifestaciones producidas históricamente por las sociedades como resultado de un proceso 

evolutivo, donde la reproducción de las ideas y del material son factores que identifican y diferencian ese 

territorio de los demás (Prat, 2013). Dicho patrimonio incluye elementos arquitectónicos del pasado 

(sitios y objetos arqueológicos) y las diversas manifestaciones de la cultura allí presentes, su arte, sus

conocimientos, sus valores, su religión, sus costumbres y sus tradiciones.

  En este contexto, algunos territorios que poseen un determinado patrimonio religioso, material o 

inmaterial, lo han recuperado y transformado en un producto turístico multifuncional y polifacético, punto 

de encuentro de turistas y de la población local (Esteve, 2002; Prat y Cànoves, 2018). Dentro de las

nuevas actividades que se están desarrollando alrededor de este turismo lúdico-cultural-religioso destacan 

los aplecs, que podemos definir como un encuentro de personas, generalmente al aire libre, con motivo de 

una fiesta o una celebración religiosa determinada, como sucede en el caso aquí considerado.

  En ellos, además de las actividades puramente religiosas (misa, bendición pan, del territorio y de 

los feligreses), también se aprovecha para realizar otros actos festivos vinculados con las tradiciones del 

lugar (bailes y cantos populares, comidas y bebidas comunitarias, etc.), ya que las prácticas turísticas son 

vistas cada vez más como conductores de experiencias (Cheer, Belhassen y Kujawa, 2017), y dentro de 

estas experiencias, en el caso de los aplecs aquí considerados podemos hablar de reuniones inicialmente 

basadas en una celebración por razones espirituales y/o religiosas y actualmente reconvertidas en lúdicas y 

de mantenimiento de las tradiciones del lugar (Abad y Guereño, 2016).

  Estos nuevos productos turístico-culturales generan unas dinámicas que son de gran relevancia en 

el mundo académico, ya que están incluidas en una nueva filosofía turística, generando cambios en la forma 

de administrar y gestionar estos destinos, de manera que no sólo sea un cambio de mentalidad sino también 

una realidad que incentive una adecuada interacción entre residentes y visitantes, permitiendo la apropiación 

de los bienes culturales, el aprendizaje de saberes y la protección del patrimonio material e inmaterial.

  De este modo este turismo puede ser visto como un nuevo producto muy adecuado para poner en 

valor no solamente diferentes formas de espiritualidad sino también los diferentes valores patrimoniales que 

se han generado a su alrededor (artísticos, arquitectónicos, orales, etc.). Al respecto no podemos olvidar que 

el turismo religioso es multivalente, ya que comprende diversas categorías que incluyen distintas actividades 

como, entre otros, ir a celebraciones y festividades, tener encuentros conmemorativos, hacer peregrinajes o 

celebrar procesiones (Cheer, Belhassen y Kujawa, 2017).

562



  Así pues, nos encontramos frente a unas actividades, basadas inicialmente en eventos religiosos y 

tradicionales, que en estos últimos años se han reconvertido en una atracción turística lúdico-religiosa, 

sirviendo además como herramienta de mantenimiento de las tradiciones y del patrimonio cultural existente 

en un territorio. Sin embargo, también son actividades de encuentro y de interrelación entre los asistentes, 

tanto los residentes como la población estacional, lo que ayuda a limar las posibles asperezas que puedan 

producirse entre ambos grupos, ya que suelen presentar motivaciones diferentes para acudir a estos actos 

(Royo y Ruiz, 2009). Por ello, desde los ayuntamientos y las restantes instituciones públicas, así como las 

asociaciones culturales privadas, sabedores de la importancia económica, social y cultural de este tipo de 

turismo en estos destinos, se promueven activamente cada vez más este tipo de eventos, que asimismo 

presentan un coste económico bastante reducido.

  Sin embargo, aunque el desarrollo y potenciación de estas reuniones turístico-religiosas ayudan a 

mantener el patrimonio cultural y aumentar el sentimiento de pertenencia a un determinado lugar y asumir 

su identidad cultural, también pueden provocar su artificialización y comercialización cultural, con 

conflictos sociales en la comunidad de destino debido a las diferencias socioculturales, de bienestar 

económico y de poder adquisitivo entre los residentes y los visitantes (Royo y Ruiz, 2009; Prat y Cànoves, 

2018).

  Así pues, estas nuevas prácticas turísticas son vistas como conductores de experiencias, y dentro de 

estas experiencias podemos definir estos encuentros religioso-laicos como un viaje al pasado (Cànoves, 

2006; Lin y Fu, 2020). Además, siguiendo a Sheldon (2020), nos encontramos ante un tipo de turismo que 

fomenta el despertar de consciencias y contribuye a fomentar nuevas dinámicas sociales, ya que ayuda a la 

creación de nuevos imaginarios de los lugares a partir de las distintas construcciones sociales (Prat y 

Cànoves, 2018) y  genera cambios en la forma de administrar y gestionar estos territorios, no sólo como un 

cambio de mentalidad sino también incentivando la interacción entre los residentes y los visitantes, 

permitiendo la apropiación de los bienes culturales y la protección del patrimonio material e inmaterial.

  Ante esta situación, no es extraño observar como en estos últimos años, desde la geografía y otras 

disciplinas afines, se han realizado múltiples e interesantes aportaciones sobre esta temática específica, 

destacando últimamente, entre otros autores, los trabajos de: Esteve, 2002; Andrés y Espejo, 2006; Brace et 

al., 2006; Buttimer, 2006; Cànoves, 2006; Ferber, 2006; Blackwell, 2007; Collins-Kreiner, 2010; Millan et 

al., 2012; Wilson et al., 2013; Cebrián y García, 2014; Uriely et al., 2015; Abad y Guereño, 2016; 

Cànoves y Prat, 2016; Cheer, Belhassen y Kujawa, 2017; Kujawa, 2017; Prat y Cànoves, 2018; Di 

Giovine y Choe, 2019; Lin y Fu, 2020; Prat, 2020; Sheldon, 2020; Mroz, 2021; Alvarez y Aulet, 

2021.

563



3. OBJETIVOS, METODOLOGÍA APLICADA Y CASOS DE ESTUDIO

El principal objetivo del presente artículo es, a partir de la recopilación y el análisis de la documentación 

encontrada y de las diez entrevistas personales realizadas en profundidad, conocer las características y el 

potencial de este nuevo producto turístico, así como su importancia como elemento de cohesión social entre 

la población local y los turistas que participan. Para ello se han analizado dos de estos encuentros festivos-

religiosos en la Cerdanya.

En concreto, se han escogido los de Rigolisa, en el término municipal de Puigcerdà, y de Sant 

Salvador de Predanies, en el término municipal de Prats i Sansor. El primero, muy concurrido a principios 

del XX, mientras que el segundo se empezó a celebrar pasada la mitad del siglo XX; y se ha analizado, 

seguidamente, su puesta en valor como producto turístico, así como sus consecuencias sociales y culturales.

El aplec de Sant Jaume de Rigolisa se celebra cada 25 de julio alrededor de una iglesia de estilo 

neogótico y con un campanario de 17 metros de altura, construida en el año 1887, que disponía de un retablo 

y unos cuadros del pintor Pere Borrell del Caso, destruidos durante la Guerra Civil. Dicho edificio religioso 

se construyó en las inmediaciones de otro anterior, del siglo X y estilo románico, situado en el camino de 

Sant Jaume y que fue saqueado por las tropas francesas en 1793, posteriormente reconstruido y nuevamente 

en ruinas en 1885. A principios del siglo XX se celebraba en la nueva iglesia de Rigolisa un aplec muy 

concurrido alrededor de la fuente que había en sus cercanías, con misa, bailes, cantos y comidas en unas 

mesas y bancos que allí estaban distribuidos. En la actualidad, en la nueva iglesia se celebra la misa y una 

coral canta temas religiosos. Al acabar, en sus inmediaciones, se efectúa la entrega de coca y vino moscatel.

El aplec de Sant Salvador de Predanies se realiza cada 6 de agosto en, y alrededor, de la pequeña 

iglesia románica de Sant Salvador, situada en la cima de un pequeño montículo del Serrat Solà, en un lugar 

estratégico muy cercano al coll de Saig y desde el que se divisa gran parte de la comarca, y que fue restaurada 

en la segunda mitad del siglo XX. Desde entonces allí se celebra una misa, luego se bendice el término 

municipal de Prats i Sansor y el valle de la Cerdanya, se reparte coca, vino moscatel y el pan bendecido, y 

se ejecutan cánticos religiosos.

De este modo, utilizando una metodología de análisis cualitativo, en primer lugar, se ha efectuado 

la recogida y análisis de la bibliografía existente, seguido por la realización de diez de entrevistas personales 

en profundidad a lo largo del verano del año 2023, de las que cinco eran personas que habían acudido alguna 

vez al aplec de Sant Salvador y las otras cinco al de Rigolisa. Después se ha procedido a vaciar los resultados 

de estas entrevistas en el programa de análisis cualitativo QDA Miner Lite con el objetivo de obtener los 

564



patrones más significativos que nos han permitido analizar la utilidad de estas manifestaciones culturales 

como elementos regeneradores de un patrimonio y una memoria histórica casi olvidados, así como su valor 

como instrumento de cohesión, identificador e incluso fomentador de un turismo cultural religioso 

respetuoso con el territorio y sostenible para las futuras generaciones.

4. RESULTADOS Y DISCUSIÓN

A partir de las diez entrevistas en profundidad realizadas, cinco con personas que han asistido al aplec de 

Rigolisa y otras cinco que lo han hecho con el de Sant Salvador, se ha podido constatar que la mayoría de 

los entrevistados valora más el patrimonio inmaterial que no el material, a causa de su mayor grado de 

intangibilidad y fragilidad, tal como indican algunas de sus respuestas recogidas: "Las cosas que se ven son 

más fáciles de percibir y transmiten un sentimiento directo. En cambio, el patrimonio inmaterial requiere 

un conocimiento que no es directo." o bien "El inmaterial se valora más. Los turistas vienen más por eso." 

o también "El material se ve y se toca. El inmaterial se valora más, pero es más frágil."

Por ello, también consideran que el patrimonio inmaterial se encuentra en un peor estado de salud 

que el material, ya que no es algo que se pueda tocar físicamente, diciendo: "Es difícil de decir… pero te 

diría que el inmaterial está peor, por el tema de los valores tradicionales." o "El inmaterial es un patrimonio 

que se encuentra en peligro de extinción ya que no se usa." o también "El inmaterial, ya que no es algo fijo 

y permanente."

Ya fijándonos específicamente en el patrimonio inmaterial, para los entrevistados y las entrevistadas 

lo que más les interesa son las actividades lúdicas alrededor de las celebraciones religiosas tradicionales tal 

como sigue: "Los temas culturales y tradicionales, sobre todo las fiestas." o bien "Los actos festivos y 

religiosos, como los aplecs." o "Un poco todo. La cultura tradicional es muy interesante." o también "Los 

aplecs, ya que permiten recuperar actividades religiosas y culturales antiguas, que se han ido perdiendo en 

las pasadas década."

Profundizando en el patrimonio inmaterial religioso y las tradiciones, creen que con el tiempo se 

han ido perdiendo, aunque en ocasiones se han mantenido pero con sustanciales modificaciones, explicando:  

"Han ido a menos. Se pueden haber incorporado cosas, como que hay más corales, pero han ido a menos." 

o bien "Las fiestas y los aplecs religiosos se mantienen, pero la cultura tradicional de aquí se están 

perdiendo y tenemos el deber de recuperarla." o también "Sí que es cierto que algunas actividades 

565



culturales religiosas han cogido más importancia en estos últimos años, es decir, viene mucha más gente 

de fuera...  También hay otras que se han perdido por falta de interés y de publicidad."

Asimismo, opinan que los aplecs y los cantos populares son los dos elementos más valorados por 

los asistentes a estos actos, diciendo: "Destacaría las fiestas que se hacen en los aplecs. Las han conservado 

y se han recuperado algunas tradiciones casi perdidas." o "Los bailes del aplec de Talló, las caramelles de 

Bellver y el cancionero tradicional."

Con relación a la influencia que perciben que tiene el turismo en estas actividades creen que sí que 

ha influido en su masificación y popularización, especialmente cuando en las últimas décadas estaban en 

franco declive, diciendo: "No lo tengo claro… Diría que depende de los lugares. Sí que ha habido una 

masificación en algunas fiestas religiosas, sobretodo en los aplecs." o bien: "El turismo ha influido en las 

fechas y ha hecho que las fiestas populares religiosas se hayan masificado más, pero solo esto." o "Con la 

música sí. Aquí, siempre se bailaba música tradicional y de baile. Ahora esto ha evolucionado, de manera 

que se mantiene la música tradicional, pero se han incorporado nuevos estilos de música."

No obstante, en general sí que creen que hay interés a nivel social en preservar este patrimonio, 

indicando: "Hay mucha participación e interés en conservarlo." o "Yo diría que sí, ya que la gente se siente 

orgullosa de él." o también: "Sí, la gente de aquí quiere preservar su cultura.", aunque algunos opinan que 

este turismo ha provocado una cierta folclorización de estas actividades lúdico-religiosas, al decir: 

"Seguramente el turismo influencia a nivel de folclorización. Como que es el motor económico de la 

Cerdanya, lo influencia todo, tanto de forma positiva como negativa." o bien: "Las fiestas son igual de 

auténticas que antes, a pesar de haber evolucionado con los nuevos tiempos." o "La gente de fuera tiene 

mucha obsesión con las fiestas, las siguen mucho" o también: "Yo no digo que no vengan los turistas, pero 

que lo respeten y lo valoren."

Finalmente, respecto a las posibles propuestas para conservar este patrimonio, señalan que falta una 

mayor promoción de estas actividades ("Promocionarlo más, con el apoyo de las instituciones locales."), 

una mayor educación alrededor de que representan estos actos ("Que se enseñara a respetar y preservar la 

cultura de la comarca e intentar que la música y las danzas tradicionales que allí se hacían no se pierdan. 

No perder las esencias.") y un aumento del sentido de pertenencia al lugar ("Valorizarlo. Sentirlo nuestro y 

defenderlo.").

Seguidamente se presentan los resultados del análisis realizado con el programa QDA Miner Lite a 

cada una de las diez entrevistas realizadas, después de codificarlas y agrupar, por color en los gráficos 

siguientes, las variables seleccionadas previamente.

566



Así, en la figura 1 puede observarse como el conjunto de las diez personas entrevistadas, al ser 

preguntadas sobre cual creen que es, en la actualidad, la principal preocupación existente en la comarca, 

mayoritariamente señalada, es su preocupación por la resiliencia y mantenimiento de la vida cultural y de 

las tradiciones seculares, seguida por el impacto del turismo, la gentrificación y los cambios sociales que 

allí se están produciendo. También señalan, aunque con menor grado de importancia, el exceso de segundas 

residencias, el importante peso que tiene el sector de la construcción en la actividad económica y el aumento 

de la inmigración, que en algunos municipios, como puede ser el caso de Puigcerdà, su capital, donde ya 

supera el 30% de la población permanente, lo cual puede representar un problema si este contingente 

demográfico no asimila, aunque sea parcialmente, la cultura propia de la comarca.

Fig. 1

Principales preocupaciones presentes en la Cerdanya

A continuación, en la figura 2, se presentan los resultados obtenidos sobre cuales son los principales aspectos 

a considerar entorno al antiguo patrimonio inmaterial religioso tradicional y su grado de turistificación.

567



Fig. 2

Principales aspectos a considerar en el patrimonio inmaterial religioso tradicional

Como se puede observar en el gráfico anterior, las personas entrevistadas, en su conjunto, destacan 

especialmente la necesidad de revalorizar dicho patrimonio, aunque también señalan la importancia de que 

no caiga en el olvido, de mantener el recuerdo de las tradiciones, de que son un magnífico lugar de reunión 

de la gente y de mantener las antiguas fiestas religiosas, en especial los aplecs, vigilando su puesta en valor 

turístico, que permitiendo su promoción y continuidad puede tener el peligro de caer en una excesiva 

folclorización de estas actividades. También indican, aunque en menor importancia, que con ellas se 

aumenta el sentimiento de pertenencia al territorio y que de esta manera se mantiene y/o recuperan las 

canciones y los bailes populares tradicionales. Finalmente, no creen que exista una banalización de las 

mismas ni que, al menos de momento, se puedan provocar conflictos entre la población local y los turistas.

Centrándonos solamente en las cinco personas entrevistadas que manifiestan haber acudido alguna 

vez al aplec de Sant Salvador (figura 3), podemos observar que destacan principalmente tres, a saber: lugar 

de reunión de la gente que hay en el pueblo en estas fechas veraniegas (residentes y turistas), mantener las 

antiguas tradiciones y recoger el pan bendito que luego tienen en sus casas a lo largo de todo el año como 

símbolo de protección. Menor importancia dan a la bendición de la comarca para que se obtengan buenas 

cosechas, a la misa, los cantos religiosos y el reparto de vino y coca entre los asistentes.

568



Fig. 3

Puntos fuertes del aplec de Sant Salvador

Por último, el mismo proceso analítico entre las cinco personas entrevistadas que han manifestado 

haber asistido alguna vez al aplec de Rigolisa (figura 4) indica que, en su caso, lo que más valoran es que 

sirve para mantener las antiguas tradiciones, es un espacio de reunión y se mantienen y/o recuperan los 

cantos religiosos tradicionales, mientras que le dan menor importancia a la celebración de la misa y a la 

entrega de la coca y el vino a los asistentes.

569



Fig. 4

Puntos fuertes del aplec de Rigolisa

Si comparamos ambos resultados vemos que se manifiestan como puntos comunes de los aplecs religiosos 

el ser un lugar de reunión y encuentro de la población local y turista, y que también sirven para mantener 

las antiguas tradiciones y poner en valor el patrimonio cultural local. Sin embargo, la principal diferencia 

entre los dos es que en el aplec de Sant Salvador se le da mucha importancia al reparto de pan bendito, como 

símbolo de protección, mientras que en el de Rigolisa se hace mucho más énfasis en el mantenimiento y/o 

recuperación de los cantos populares antiguos. En ambos casos, los aspectos más religiosos (misa) y 

gastronómicos (reparto de coca y vino) quedan en un segundo término.

Según se desprende de las entrevistas realizadas, la tipología de los asistentes a estos dos aplecs

también es algo distinta. Al de Sant Salvador concurre mayoritariamente gente muy relacionada con el 

municipio de Prats  i Sansor: vecinos actuales, vecinos antiguos y gente con raíces familiares en el pueblo; 

mientras que al de Rigolisa, que es mucho más antiguo, acude principalmente gente de Puigcerdà, tengan 

allí su vivienda actual o no. Por ello, el primero es mucho más rural (valorando las bendiciones del pan y 

del término), siendo el segundo más urbano (valorando los cantes y los bailes populares).

Sin embargo, la asistencia a ambos actos festivo-religiosos está fuertemente consolidada en estos 

últimos años. Su principal problema es la aparición de nuevos aplecs, fundamentalmente laicos y 

gastronómicos, como el del trinxat o el dels naps, que convocan ingentes cantidades de gente, alrededor de 

570



1.000 personas cada uno, o el resurgimiento de gran cantidad de los antiguos aplecs religiosos, como los 

dos aquí estudiados, que permiten que casi en cada pueblo de la comarca se celebre este tipo de actos, lo 

cual diversifica la oferta y distribuye la demanda.

Como puede apreciarse en las respuestas de las personas entrevistadas, entre los participantes en 

estos actos predomina la valoración del aspecto lúdico-festivo sobre el puramente religioso, destacando

especialmente las relaciones sociales, ya que estos eventos han sido históricamente, y siguen siendo en la

actualidad, un lugar de encuentro de la gente que vive habitualmente en el pueblo y otras que no. Este 

fenómeno es más destacable en aquellos participantes que aún residiendo la mayor parte del año fuera, 

mantienen vínculos familiares con el pueblo y también reflejan el sentimiento de pertenencia al territorio, 

la valorización del patrimonio cultural propio y el arraigo a las tradiciones.

5. CONCLUSIONES Y ORIENTACIONES FUTURAS

En estas últimas décadas se han producido importantes cambios en el sector turístico, con nuevas 

motivaciones, expectativas e intereses de los turistas y con una nueva oferta de productos, cada vez más 

temáticos y específicos; así como también en las relaciones sociales generadas alrededor el turismo. Ello 

ha facilitado el auge del turismo cultural en los territorios de interior, cuyo consumo provoca una 

satisfacción a la que no es ajena la imagen proyectada, tanto en la comunidad local como en los visitantes, 

ayudando a consolidar el destino como foco de atracción del patrimonio allí existente.

Del estudio de la celebración de estos encuentros lúdico-religiosos y su origen se desprenden dos 

conclusiones principales: en primer lugar, se trata de celebraciones de origen ancestral, vinculadas en un 

espacio y tiempos santificados que han perdurado a lo largo de los siglos; y en segundo lugar, han sufrido 

un proceso de transformación y adaptación a lo largo del tiempo, que los ha conferido valores y 

significados diversos, además de los religiosos y espirituales originarios, tanto para toda la gente que

participa, personas y comunidades, como hacia los lugares donde se celebran.

Uno de los fenómenos que ha permitido su supervivencia es el sistema de gobernanza, popular y 

local, para mantenerlos y organizarlos. El hecho que la responsabilidad de mantener estos actos esté casi 

siempre en manos del pueblo, a menudo sin ninguna institución reconocida formalmente, permite que la 

organización sea muy efectiva, y también explica el resurgimiento de algunos de ellos, sean tradicionales 

o con nuevas modalidades, un aspecto fundamental para entender su ensambladura en la sociedad rural 

actual y futura.

571



En este artículo se ha confirmado como el factor emocional es relevante en la experiencia de 

consumo del patrimonio inmaterial cultural-religioso, ya que las emociones son el elemento central en la 

satisfacción del turista y, como consecuencia, la gestión de sus expectativas debe completarse con la 

gestión de dichas emociones. De esta forma muchos destinos de interior aprovechan sus recursos 

patrimoniales, y la demanda de consumo de estos productos, para ponerlos en valor turístico y así satisfacer 

estas nuevas necesidades y comprometer a sus participantes emocionalmente con el territorio.

De esta manera, los aplecs presentan una serie de valores artísticos (cantos, melodías, imágenes), 

sociales, estéticos, orales y lingüísticos (relatos e historias más o menos legendarias, topónimos), 

espirituales y religiosos, por lo que se presentan como una actividad lúdico-religiosa que permite mantener 

y/o recuperar el antiguo patrimonio inmaterial, muchas veces abandonado y en peligro de extinción, 

preservar la identidad cultural del territorio y facilitar las relaciones sociales entre la comunidad local y los 

turistas, dos tipos de población con diferentes intereses y motivaciones, evitando la excesiva folclorización 

y banalización de las mismas.

Finalmente, somos conscientes que la muestra de entrevistas realizadas es reducida, por lo que en 

el futuro sería interesante ampliarla, tanto para los dos casos aquí considerados como para otros nuevos 

que se puedan analizar, y así profundizar en el conocimiento de los determinantes de este resurgimiento 

turístico del patrimonio cultural religioso, minimizando la posible aparición de conflictos dentro de la 

misma población local y entre ésta y los turistas. No podemos olvidar que, tal como ya se ha indicado 

anteriormente, nos encontramos ante una comarca con una importante presencia de nuevos residentes, 

tanto del país como extranjeros que aportan nuevas identidades y una cultura propia que, si no se encauza 

adecuadamente, puede llegar a chocar con la cultura autóctona del territorio.

6. BIBLIOGRAFÍA

ABAD, M. y GUEREÑO, B. «Las necesidades del peregrino ignaciano: percepciones de una experiencia». 

International Journal of Scientific Management Tourism, 2, 9-25, 2016.

ALVAREZ, M.A. y AULET, S. «Análisis del impacto espiritual del turismo religioso en la experiencia 

turística: el caso del Camino Ignaciano». Rotur. Revista de Ocio y Turismo, 15 (2), 24-44, 2021.

ANDRÉS, J.L. y ESPEJO, C. «Interacción mito religioso / producto turístico en la imagen de la ciudad: 

Caravaca de la Cruz (Murcia)». Cuadernos de Turismo, 18, 7-62, 2006.

572



BLACKWELL, R. «Motivations for religious tourism, pilgrimage, festivals and events», en RAJ, R. y 

MORPETH, N.D. (Eds.). Religious tourism and pilgrimage festivals management. An international 

perspective. Cambridge: Cab International, 35-47, 2007.

BRACE, C., BAILEY, A.R., y HARVEY, D.C. «Religion, place and space: A framework for investigating 

historical geographies of religious identities and communities». Progress in Human Geography, 30 (1), 28-

43, 2006.

BUTTIMER, A. «Afterword: Reflections on Geography, religion, and Belief Systems». Annals of the 

Association of American Geographers, 96 (1), 197-202, 2006.

CÀNOVES, G. «Turismo religioso en Montserrat: montaña de fe, montaña de turismo». Cuadernos de 

Turismo, 18, 63-76, 2006.

CÀNOVES, G.; ROMAGOSA, F.; BLANCO, A. y PRIESTLEY, G. «Religious tourism and sacred places

in Spain: old practices, new forms of tourism». International Journal of Tourism Anthropology, 2 (4), 282-

298, 2012.

CANOVES, G. y PRAT J.M. «The Determinants of Tourist Satisfaction in Religious Destinations: the case

of Montserrat (Spain)». International Journal of Religious Tourism and Pilgrimage, 4 (5), 26-36, 2016.

CEBRIÁN, A. y GARCÍA, R. «Del turismo religioso a las peregrinaciones per- manentes: diversificación 

turística en el sureste español». Cultur,  Revista de Cultura  e Turismo, 2, 3-30, 2014.

CHEER, J.M.; BELHASSEN, Y. y KUJAWA, J. «The search for spirituality in tourism: Toward a 

conceptual framework for spiritual tourism». Tourism Management Perspectives, 24, 252-256, 2017.

COLL. P. Viatge al Pirineu fantàstic. Barcelona: Columna, 1996.

COLLINS-KREINER, N. «The geography of pilgrimage and tourism: transformations and applications for 

applied geography». Applied Geography, 30 (1), 153-164, 2010.

DI GIOVINE, M. A. y CHOE, J. «Geographies of religion and spirituality: pilgrimage beyond the 

‘officially’ sacred». Tourism Geographies, 21(3), 361-383, 2019.

DONAIRE, J.A. Turismo cultural. Entre la experiencia y el ritual. Girona: Editorial Vitel·la, 2012.

573



ESTEVE, R. Turismo y religión. Aproximación a la historia del turismo religioso. Málaga: Servicio de 

publicaciones de la Universidad de Málaga, 2002.

FERBER, M. «Critical realism and religion: objectivity and the insider/outsider problem». Annals of the 

Association of American Geographers, 96 (1), 176–181, 2006.

HALL, C.M., GOSSING, S. y SCOTT, D. The Routledge Handbook of Tourism and Sustainability. London: 

Routledge, 2015.

KUJAWA, J. «Spiritual tourism as a quest».  Tourism Management Perspectives, 24, 193-200, 2017.

LIN, CHIN-FENG, y FU, CHEN-SU. «Cognitive implications of experiencing religious tourism: An 

integrated approach of means–end chain and social network reoriente.». International Journal of Tourism 

Research, 22 (1), 71-80, 2020.

MILLÁN, M.G., PÉREZ, L.M. y MARTÍNEZ, R. «Etapas del ciclo de vida en  el desarrollo del turismo 

religioso: una comparación de estudios de caso». Cuadernos de Turismo, 30, 241-266, 2012.

MRÓZ, F. «The Impact of COVID-19 on Pilgrimages and Religious Tourism in Europe During the First 

Six Months of the Pandemic». Journal of religion and health, 60 (2), 625-645, 2021.

PRAT, J.M. «Evolució del turisme rural a la Baixa Cerdanya (200-2012)». Querol. Revista Cultural de 

Cerdanya, 13, 36-38, 2013.

PRAT, J.M. «La puesta en valor turístico del patrimonio cultural en fase de desaparición. Una oportunidad 

para los territorios de interior. Los casos de los monasterios de Vilabertran, Scala Dei y Escornalbou, en 

Catalunya» Investigaciones Turísticas, 20, 315–334, 2020.

PRAT, J.M. y CÀNOVES, G. «Las romerías, oportunidad turística y relaciones sociales entre locales y 

visitantes. El caso de la Cerdanya en Catalunya». Cuadernos de Turismo, 41, 575-589, 2018.

ROYO, M. y RUIZ, M.E. «Actitud del residente hacia el turismo y el visitante: factores determinantes en 

el turismo y excursionismo rural-cultural». Cuadernos de Turismo, 23, 217-236, 2009.

SHELDON, P. «Designing tourism experiences for inner transformation». Annals of Tourism Research, 83,

2-12, 2020.

574



URIELY, N., ISRAELI, A., y REICHEL, A. «Religious identity and residents’ attitudes toward heritage 

tourism development: The case of Nazareth». Journal of Hospitality and Tourism Research, 27 (1), 69-84, 

2015.

WILSON, G.B., MCINTOSH, A.J., y ZAHRA, A.L. «Tourism and Spirituality: A phenomenological

analysis». Annals of Tourism Research, 42, 150-168, 2013.

575


