Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena

FRANCESC FOGUET I BOREU
Universitat Autonoma de Barcelona

Resum: La relaci6 sentimental i intellectual entre Hannah Arendt i Martin Heidegger ha
seduit també la literatura dramatica europea. El present article analitza quatre obres que,
des d’estétiques diferents, especulen sobre el vincle entre totes dues figures: Le Démon de
Hannah (2009) d’Antoine Rault, Mi nombre es Sarah (2013) de Luis Agius, Blut und Boden
('Sang i patria’) (2014) de Manuel Molins i Un rapport sur la banalité de l'amour (2017)
de Mario Diament. Després d’establir un marc general sobre I'«afer Heidegger» i sobre
el lligam entre Arendt i Heidegger, s'examinen els mecanismes de ficcionalitzacié dels
textos, el seu tractament del nazisme i la dimensi6 simbolica i ideologica que adquireixen.

Paraules clau: Hannah Arendt, Martin Heidegger, teatre europeu, nazisme, filosofia.

Hannah Arendt and Martin Heidegger on stage

Summary: The sentimental and intellectual relationship between Hannah Arendt and Martin
Heidegger has also seduced European dramatic literature. This article analyses four plays
that, from different aesthetics, speculate on the link between the two figures: Le Démon de
Hannah (2009) by Antoine Rault, Mi nombre es Sarah (2013) by Luis Agius, Blut und Boden
('Sangipatria’) (2014) by Manuel Molins and Un rapport sur la banalité de 'amour (2017)
by Mario Diament. After establishing a general framework for the «Heidegger case» and
the relationship between Arendt and Heidegger, the mechanisms of fictionalisation of
the works, their treatment of Nazism and the symbolic and ideological dimension they
take on are examined.

Keywords: Hannah Arendt, Martin Heidegger, European theatre, Nazism, philosophy.

Hannah Arendt és una de les figures més influents del pensament
contemporani, la notorietat de la qual ha anat més enlla dels cercles
universitaris. La vigéncia dels seus plantejaments continua generant
debats i controvérsies a escala internacional. No menys polémica
ha estat la personalitat i 'obra de Martin Heidegger, un dels filosofs
contemporanis mundialment més célebres, damunt del qual pesa
tanmateix la llosa del seu compromis amb el nazisme. Aixd no
obstant, des de la literatura dramatica europea, un dels aspectes que
ha despertat més interés és la relacié sentimental i inteHectual entre
ArendtiHeidegger, no tan sols per totes les interpretacions filosofiques
iideologiques que se’'n poden derivar, sin6 també per la forca dialéctica
que crea un acarament a escena de tots dos.

119



120 FRANCESC FOGUET I BOREU

Tant Heidegger com Arendt han suscitat una bibliografia
ingent, de manera que, per emmarcar la relacié del primer amb
el nacionalsocialisme i el vincle intellectual entre ambdoés, ens
veiem impellits a fer-ne una selecci6 molt acurada. Ens hem basat
sobretot en les contribucions que aporten dades primaries, com ara
correspondeéncia (Heidegger i Jaspers 2003; Arendt i Heidegger 2017),
diaris (Arendt 2018), converses (Reif ed. 2006) o testimonis (Lowith
1992), d’'una banda; i que tracten en profunditat la implicaci6 de
Heidegger amb el nazisme (Ott 1992; Farias 2009 i 2010; Faye 2018) i
el lligam que mantingueren Arendt i Heidegger (Grunenberg 20009;
Faye 2016), de l'altra. Com que defugim de 'anecdotari biografic,
hem optat per prendre en consideracié només una de les darreres
biografies d’Arendt (Adler 2019) i, tot i la seva valua divulgativa, hem
prescindit dels estudis més sensacionalistes i novellescos, com el
de Yvonne Sherratt (2022), que titlla Heidegger del «Superman de
Hitler» i el contraposa amb la «jueva opositora» Arendt, o esquematics
i ambivalents, com el de Jeff Collins (2004), que entre ziga-zagues
retoriques considera «obert» el cas Heidegger.

En aquest article exposem de manera succinta un marc general
per poder analitzar i comparar a continuaci6é una mostra de quatre
textos escrits per dramaturgs de latituds i estétiques diferents que
explicitament o implicita se centren en la relacié Arendt i Heidegger:
Le Démon de Hannah (2009) d’Antoine Rault, estrenada a la Comédie
des Champs-Elysées el 2009, sota la direccié de Michel Fagadau; Mi
nombre es Sarah (2013) de Luis Agius; Blut und Boden ('Sang i patria’)
(2014) de Manuel Molins; i Un rapport sur la banalité de 'amour (2017)
de Mario Diament, estrenada al Théatre de la Huchette de Paris el
24 d’abril de 2013, amb direccié d’André Nerman, autor també de la
traduccid al francés. Abordarem transversalment aquestes quatre peces
des d’una triple perspectiva: els mecanismes de ficcionalitzacié del
lligam entre Heidegger i Arendt, 'enfrontament dialéctic respecte al
nazisme ila dimensié simbolica i ideologica que hi prenen totes dues
personalitats en clau de present. Aixi mateix, tindrem en compte, ni
que sigui collateralment, una altra obra en qué Arendt també hi fa acte
de presencia: Le Songe d’Eichmann (2008) de Michel Onfray.



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena 121

L'«afer Heidegger»

La implicacié del filosof en el nacionalsocialisme ha fet escriure
cabalosos i tortuosos rius de tinta. El debat sobre I'«afer Heidegger»,
polaritzat entre partidaris i detractors, adquireix una magnitud molt
més gran des del moment en queé es qiiestiona una figura que ha inspirat
i continua inspirant les grans linies del pensament europeu i nord-
america. Com apunta Donatella di Cesare, mai no s’havia escaigut que
un filosof fes tanta forrolla post mortem fins a 'extrem de convertir-
se en un assumpte mediatic (2017, 15). Lluny dels focus de les cameres
i de les lectures de biopic, és interessant de destacar de bell antuvi,
entre ladocumentacioé primaria, la correspondéncia entre Heidegger
i Karl Jaspers.

Endut per la nostalgia de 'amistat que els lliga en el passat, Jaspers
confia endebades que Heidegger es distanciés de manera publica i
manifesta del nazisme. En la primera carta que li envia en la postguerra,
la del 6 de febrer de 1949, Jaspers li reclama una «explicacié», que mai
no arribaria (Heidegger i Jaspers 2003, 137). Més ben dit, la missiva
de resposta de Heidegger, del 5 de juliol del mateix any, és aclaridora:
equiparava l'experiéncia viscuda per Jaspers i la seva dona jueva, a
causa de la repressié nazi, amb el captiveri a Russia dels seus fills,
soldats del Tercer Reich (Heidegger i Jaspers 2003, 140). De fet, tant en
I'ambit public com en el privat —tampoc respecte a la relacié amb el seu
mentor Edmund Husserl— Heidegger no expressa mai cap sentiment
de culpa, penediment o retractaci6 del seu passat nazi.

Atotestirar, en la carta del 7de mar¢ de 1950, Heidegger reconegué
que no torna a visitar Jaspers, no pas pel fet que visqués amb una dona
jueva, siné perque se sentia avergonyit; i ho reblava, en la lletra del 8
d’abril del mateix any, bo i acceptant la imatge del «<nen que somnia»,
que li proposa el mateix Jaspers, per tal de justificar el periode del
rectorat en termes exculpatoris (Heidegger i Jaspers 2003, 158 i 167).
El contingut d’aquesta darrera missiva deixa perplex Jaspers, que li
respongué dos anys més tard, el 24 de juliol de 1952, per confessar-
li obertament que no tan sols havia eludit «un aspecte essencial», la
seva «culpabilitat», siné que tornava a avivar els fantasmes del passat
(Heidegger i Jaspers 2003, 167-170). En les Notes sobre Heidegger, Jaspers
(1990) intenta aclarir també el sentit de I'adhesi6 apassionada de 'autor



122 FRANCESC FOGUET I BOREU

de Ser i temps al nacionalsocialisme i identificar els elements de la seva
filosofia que hi sintonitzaven.

Des de la historia i la filosofia, els estudis d’Hugo Ott (1992), Victor
Farias (2009) i Emmanuel Faye (2016 i 2018) aprofundeixen en aquesta
linia, ja iniciada ben mirat pel testimoni de Karl Lowith (1992):
demostren que Heidegger estigué compromes tant des del punt de vista
personal com politic i filosofic amb el nacionalsocialisme. La recerca
critica sobre la seva trajectoria coincideix, aixi doncs, a descartar un
compromis epidérmic, passatger o accidental amb el nazisme —un dels
arguments dels seus incondicionals. A grans trets, de tot aquest afer,
que és molt complex, caldria destacar-ne —si més no— dos aspectes
que han estat motiu d’agres debats internacionals i que es troben en
el rerefons dels textos dramatics estudiats: en primer lloc, el grau —i
la durada— de la implicaci6é de Heidegger amb el nazisme, i, en segon
lloc, Ia vinculacié del seu pensament amb la cosmovisié nazi.

Respecte ala primera qiiestio, les evidéncies documentals aportades
per Ott, Farias i Faye confirmen que Heidegger es mantingué fidel a
la ideologia nacionalsocialista durant tota la vida, encara que, en la
immediata postguerra, amb l'objectiu de rehabilitar-se i adaptar-se
a la nova situacio, construis un relat autojustificatiu que falsificava
o manipulava els fets per minimitzar el seu compromis politic. Per
tal de netejar la seva imatge, arriba a adoptar I’actitud de victima,
tant respecte als adversaris del partit nazi com als aliats i, fins i tot,
a atribuir-se el qualificatiu de resistent anticomunista. En realitat,
durant la década de 1930, Heidegger ja havia pres partit a favor del
nacionalsocialisme: lluia la creu gammada en actes publics, mantenia
bones relacions amb els cercles nazis, publicava els seus articles en
revistes d’aquesta orbita i reconeixia que la seva propia filosofia n’era
propera. E1 1933 ingressa al NSDAP —el partit nazi— i en paga les quotes
com a afiliat fins al 1945.

En aquest sentit, un dels episodis crucials de la biografia académica
de Heidegger és el nomenament com a rector de la Universitat de
Friburg (1933-1934), que fou tutelat pels quadres nazis i ana precedit
d’'una depuraci6 del professorat jueu. En ser designat Fiihrer de la
universitat, com a aplicacio del Fiihrerprinzip que facultava el rector
a decidir els carrecs més rellevants, Heidegger escolli membres
o collaboradors del partit nazi. El seu célebre discurs del rectorat,



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena 123

l'actuaci6 despotica, marcial i intrigant com a maxim responsable de la
universitat i les aspiracions que tenia en mateéria de politica cientifica
—analitzades amb precisi6 per Ott (1992)— corroboren que Heidegger
no fou un nazi accidental, siné tot al contrari: sabia molt bé el que feia.

Com matisa Farias, Heidegger actua en tant que rector amb
connivencia amb les associacions d’estudiants nazis, escrivi articles
en els seus organs de premsa, pronuncia encesos discursos en festes i
celebracions i mostra una palmaria fe nazi, vinculada a la persona de
Hitler (2009, 198). A més, adopta tota una série de mesures d’actuacio en
lalinia nacionalsocialista: 'expulsi6 dels docents jueus, 'obligacié de la
salutacié nazial comencamential final deles classes, l'organitzacié del
Departament Racial Universitari dirigit per les SS, 'ajuda a membres
dels grups paramilitars, la dentncia a professors o 'obligatorietat del
servei militar universitari, entre d’altres (Farias 2009, 201 221). També
participa en la direccio politica d’activitats d’adoctrinament nazi per
a estudiants i professors universitaris i intervingué en I’ambit de la
politica universitaria amb la creacié d’una alianca entre estudiants,
professors i rectors nazis per incidir en ’Associacié de les Universitats
ila Conferéncia dels Rectors.

No obstant la seva dimissié com a rector el 1934, motivada en part
pel fracas de la gesti6 que dugué a terme i de la proposta de renovacio
de la universitat alemanya que propugnava, el compromis politic
amb el nacionalsocialisme continua vigent, com estudia Faye (2018),
de manera publica com a professor de la Universitat de Friburg;
entre altres activitats, per exemple, el 1934 integra la Comissi6 per
a la filosofia del dret de ’Académia per al dret alemany, presidida pel
dirigent nazi Hans Frank, 'objectiu de la qual era modelar la concepci6
de I'Estat hitleria, i, el 1935, s'implica oficialment en els treballs dels
Arxius Nietzsche, un dels pilars ideologics de I'Estat nacionalsocialista
(2018, 3311397-398).

Pel que faallligam del pensament de Heidegger amb la cosmovisié
nazi, les investigacions de Farias (2009) i Faye (2016 1 2018) evidencien
el nacionalisme i ’antisemitisme primerencs del seu pensament
filosofic, que el conduirien posteriorment a ’adhesi6é gradual al
nacionalsocialisme. Durant l'etapa del rectorat, en qué estigué en
contacte amb les instancies oficials del partit nazi, Heidegger esdevé
un ideodleg del nacionalsocialisme: les seves intervencions publiques



124 FRANCESC FOGUET I BOREU

—cada cop més belligerants— revelen la voluntat de convertir la seva
filosofia en la base espiritual del moviment nazi en auge. N’és una
bona mostra —al marge de la llegendaria arenga al rectorat— el
discurs en la Manifestacié de la Ciéncia Alemanya a favor de Hitler,
de 1933, en qué el Fiihreres converteix en I’heroi absolut teoritzat a Ser
i temps (1927). En aquesta obra ja s’hi detectarien, fet i fet, conviccions
filosofiques que determinaren el compromis posterior del filosof amb
el nacionalsocialisme. En altres discursos publics, Heidegger també
legitima el nazisme fins al punt que, a parer de Farias (2009, 177),
algunes de les idees que hi expressa tenen parallelismes amb Mein
Kampf d’Adolf Hitler.

Com infereix Faye (2018), la radicalitat del racisme i de 'antisemi-
tisme de Heidegger —confirmada per la publicaci6 el 2014 i 2015 dels
primers Quaderns negres— el dugueren a I'extrem de legitimar la po-
litica nazi d’extermini. En els seus escrits, Heidegger no tan sols in-
trodui els fonaments del nazisme i de 'hitlerisme en la filosofia i en
I'ensenyament durant el Tercer Reich, siné que arriba a assumir el rol
de Fiihrer espiritual del moviment nacionalsocialista en el present i
en el futur. Per torna, sense renegar-ne mai, basti una obra filosofica
que, sempre segons els plantejaments de Faye (2018, 389 i 500), apun-
taria a la destrucci6 dela filosofia i a I'erradicacio del sentit huma. En
aquest aspecte, el seu llenguatge filosofic validaria un programa me-
tapolitic i d’esperit nacionalsocialista (Faye 2016, 24).

A partir de 1945, Heidegger malda per emmascarar la seva adhesio al
nazisme per sortir indemne del procés de depuracié de la postguerra.
Com un au fénix, Heidegger —el simil és d’Ott (1992, 359-361)— ressorgi
deles cendres i, per mediaci6 sobretot de Jean-Paul Sartre, s'integra ala
vida intelectual de Franca com la for¢a filosofica determinant —aixi ho
testimonia, d’altra banda, Hans Magnus Enzensberger (2021, 208) amb
notable ironia. Malgrat aixo, algunes afirmacions disseminades en les
obres que Heidegger publica després de 1945 son reveladores igualment
del seu pervers negacionisme del genocidi nazi, com per exemple quan
—en unade les conferéncies de Bremen de 1949— redueix les cambres
de gasiels camps d’extermini a un simple dispositiu industrial i técnic,
i ho compara amb la mecanitzaci6 de la industria alimentaria o la
fabricacié de bombes d’hidrogen (Faye 2016, 199).



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena 125

A la llum de tota la documentacié exhumada, resulta dificil
d’acceptar, per tant, que I'adhesi6 de Heidegger al nazisme fos
el resultat d’'una «feblesa humana», propia de la ingenuitat dels
filosofs, com pretén Arendt (Farias 2009, 556). No fou tampoc un
afer «transitori», justificable per la voluntat de passar a I'accid, com
suggeri també Arendt amb la metafora de la guineu que caigué en la
seva mateixa trampa (Grunenberg 2009, 213). Ni fou, encara menys,
questié d’«un periode molt breu» d’enlluernament filonazi, com ella
mateixa disculpava l'actuacié d’«alguns» intellectuals alemanys en la
celebre conversa de 1964 amb Glinter Gaus (Reif ed. 2006, 24). Lluny
de considerar el compromis de Heidegger amb el nacionalsocialisme
com a conjuntural, les investigacions d’Ott, Farias i Faye constaten
que la realitat del nazisme inspira i nodri en profunditat la seva obra
filosofica, de manera que es fa impossible deslligar-la —com pretenen
els heideggerians més acérrims— del compromis politic de 'autor.

Arendt & Heidegger

Més enlla de la relacié sentimental que iniciaren el 1925, Arendt i
Heidegger compartien la fascinacio pel pensament filosofic. Tanmateix,
I’assalt al poder dels nazis els separa tant en termes afectius com
intellectuals: ell simplica en el nazisme, mentre que ella s’acosta al
sionisme (Grunenberg 2009, 10). Un dels documents més reveladors
del seu vincle és, sens dubte, la correspondéncia que —a intervals i amb
pérdues— abraca cinquanta anys, de 1925 a 1975 (Arendt i Heidegger
2017). Al marge dels afers del cor, que, com afirma Pascal, té les seves
raons que la raé desconeix, les missives posen de manifest que la
principal discrepancia ideologica entre tots dos es produeix cap a
I’hivern de 1932-1933 arran de les acusacions que circulaven sobre
I'antisemitisme de Heidegger, de les quals el mateix filosof es defensa
en una carta poc convincent, en qué la seva disculpa no deixava de ser
una confessio tacita d’antisemitisme (Arendt i Heidegger 2017, 64-65).

Un cop acabada la guerra, Arendt comenta a Jaspers que considerava
Heidegger un cas patologic i el tingué per I’«assassi potencial» de
Husserl com a responsable maxim de la seva exclusié de la universitat
(Grunenberg 2009, 283). Arendt lamentava en privat la traicié d'un
amic que s’havia compromes amb el nazisme, pero no oblidava la



126 FRANCESC FOGUET I BOREU

relaci6 sentimental d’anys enrere (Grunenberg 2009, 296). En canvi,
després del retrobament afectiu amb Heidegger el 1950, retorna al
pensament heideggeria i accepta en bona part el relat victimista
del filosof: el presenta com a politicament irresponsable i, tal com
hem indicat, formula la parabola ambigua de la guineu atrapada
en la propia trampa (Grunenberg 2009, 373-374). Les seves obres
més rellevants d’aquells anys, La condicié humana (1958) i Sobre la
revolucié (1963), entaulen, en certa manera, un dialeg filosofic amb
Heidegger. A Eichmann a Jerusalem (1963), Arendt arriba a afirmar
que, a diferéncia d’Eichmann, Heidegger només havia d’assumir la
responsabilitat politica de pertanyer a la comunitat en nom de la
qual s’havien perpetrat els crims (Grunenberg 2009, 421). Quan la
polémica generada per Eichmann a Jerusalem s’apaivagava, Arendt
reprengué el 1966 la relaci6 amb Heidegger que, amb intermitencies,
duraria tota la vida.

Un altre punt d’inflexi6 en I'epistolari —testimoni de la revifalla del
dialeg intellectual entre tots dos— ésla carta de 1969, amb dedicatoria
personalitzada inclosa, en qué Arendt envia a Heidegger el text que
havia redactat amb motiu del seu vuitante aniversari: hi subratllava
la importancia de la seva contribuci6 a la historia del pensament i, al
final, hi tractava indirectament del seu compromis amb el nazisme
amb una excusatio atenuant en tota regla. Arendt recordava que Aris-
totil recomana als fildsofs que no juguessin a ser reis en el mén de
la politica, i planteja que Heidegger, com Platd, també havia cedit a
aquesta temptacio, perd de manera temporal, circumscrita al periode
del rectorat i gairebé com per «deformaci6 professional» dels grans
pensadors (Arendt i Heidegger 2017, 178-180). Oimés: Arendt sostenia
que la collaboracié de Heidegger amb el nazisme fou un mer «error
passatger» que el filosof hauria contrarestat assumint un risc excepci-
onal en el context de les universitats alemanyes del seu temps (Arendt i
Heidegger 2017, 326), una valoraci6 que, com hem vist, no s’adeia amb
la realitat, atés que Heidegger fou un actor politic important i recone-
gut publicament com a tal pel nacionalsocialisme. No sera fins prac-
ticament al final de la seva vida que Arendt aconsegueix, segons Lau-
re Adler (2019, 498), alliberar-se de la influéncia teorica de Heidegger.

Tot un altre punt de vista és el que ofereix Emmanuel Faye a Arendt
et Heidegger. Extermination nazie et destruction de la pensée (2016).



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena 127

A criteri seu, Arendt esdevingué una de les principals figures que,
després del 1945, contribui a la difusié internacional del pensament de
Heidegger.Justament, la seva «apologie» del filosof del 1969 que acabem
d’esmentar havia fet més que cap altre text «pour I’ériger en légende
vivante» (Faye 2016, 12). Aixi mateix, Faye fa notar la contradicci6 que
suposa que Arendt fos capac¢ de descriure la dinamica destructiva
dels moviments totalitaris del segle xx i, al mateix temps, exonerés
Heidegger de tota responsabilitat respecte al nazisme (2016, 13). Al seu
entendre, es tractava, en realitat, d'una contradiccié aparent, ja que
calvincular-laambla interpretacié arendtiana del nacionalsocialisme.
En aquest punt, Faye examina amb detall el que podriem anome-
nar les derives heideggerianes del pensament d’Arendt i 'operaci6 de
«blanqueig» del nazisme del seu antic professor que emprén en obres
com ara Els origens del totalitarisme (1951), en que faria responsables
de l'antisemitisme modern, que condui a I'extermini dels jueus d’Eu-
ropa pels nazis, les mateixes victimes i eximiria de tota responsabilitat
les elits intellectuals del nazisme (2016, 82 i 129). La condicié humana
(1958), un altre dels assaigs principals d’Arendt, seria un manifest post-
modern avant la lettre en el qual defensaria que els nous temps estari-
en marcats per l'alienaci6é del mén, seguint Carta sobre 'lhumanisme,
o es valdria de conceptes clau com ara natalitat o pluralitat d’inspira-
ci6 heideggeriana, entre altres deutes al seu antic professor, sobretot
en relacié amb la concepci6 de la modernitat (Faye 2016, 368 i 400).
Eichmann a Jerusalem, en definitiva, permetria contraposar «el rei
secret del reialme del pensament», Heidegger, amb un arquetip de la
humanitat corrent, caracteritzada per 'abséncia de pensament, Eich-
mann; i, de manera tacita, disculpar 'autor de Ser i temps de les seves
responsabilitats en la legitimaci6 del moviment nazi (Faye 2016, 456-
457 i 481). Arendt interpreta el nazisme i I’'accié d’Eichmann a partir
de lavisi6 heideggeriana de la modernitat i ignora que el filosof oferi
una anuencia d’aparenca filosofica a la cosmovisié i al moviment nazis
(Faye 2016, 485 i 510). Al capdavall, I'alt dignatari del reialme del pen-
sament esdevindria, sempre segons Faye (Faye 2016, 510), un «rei nu».
Més secundariament, consignem també I'asimetria de la relaci6é
intellectual i personal entre Arendt i Heidegger, ates que ella dedica
nombrosos estudis al seu antic professor, mentre que ell se n’estigué;
i ella conserva les cartes que li envia, mentre que ell en destrui una



128 FRANCESC FOGUET I BOREU

bona part (Faye 2016, 270). Entre els textos que consagra a Heidegger,
Faye destaca que, tant en I'article de 1946 com en ’homenatge de 1969,
Arendt justifica el compromis politic del filosof amb el nacionalsocia-
lisme «comme chose annexe et subalterne» i intenta separar-lo de I'exa-
men del seu pensament (2016, 297). Pel que fa al retrobament de 1950,
cal advertir que una figura com Arendt, jueva i célebre, podia neutra-
litzar fins a un cert punt les acusacions persistents d’antisemitisme
que requeien com un llast sobre Heidegger (Faye 216, 337). De més a
més, és a partir de la represa del contacte amb el seu antic professor
que Arendt escriu el Diari filosofic, un material de treball intellectual,
en que Heidegger és, de bracet amb Aristotil, Kant, Hegel o Marx, un
dels filosofs més convocats directament o indirecta (Arendt 2018). Per
alludir a la relacié amb el seu antic professor i amant, Arendt hi em-
pra també l'allegoria de la «trampa» de la «guineu Heidegger» (2018,

2551390-391).

Mecanismes de ficcionalitzacio

El retrobament entre Arendt i Heidegger el 1950 és precisament el
punt de partida de Le Démon de Hannah d’Antoine Rault. Amb un joc
d’ombresicontrastos, la cita entre tots dos es confronta amb I'etapa de
joventut, a la Universitat de Marburg. En 'acte I, la delimitaci6 de dos
espais imaginaris —la casa de Heidegger a Friburg i 'estudi d’Arendt
a Nova York— permet de situar 'espectador en els dies previs, quan
Martin es troba sotmeés a la depuraci6 dels aliats, que —agullonat per
la seva dona Elfride— percep com una humiliacié; i Hannah, per la
seva banda, té por de retornar a Europa —en una missié del Comite
Jueu per la Reconstruccié Cultural—, ja que sap que retrobara I'antic
professor i amant, i de resultes d’aixo pot revifar 'amor de joventut.
En canvi, davant d’Elfride, Martin justifica la necessitat de reveure
Hannah perqué podria ajudar-lo en la seva rehabilitacié ptblica.

La ficcionalitzaci6 de la trobada real entre Arendt i Heidegger
a I’hotel de Friburg el 1950 es descabdella durant I'acte IT i té una
doble trama discursiva: la revifalla de 'amor i el debat inteHectual.
Les confidéncies amoroses, els greuges i les justificacions d’antics
amants deixen pas a I'evidéncia que tots dos han viscut en realitats
molt diferents, que les seves concepcions filosofiques so6n distants



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena 129

i, en relaci6 amb I’'Holocaust, que no tenen la mateixa percepci6 del
mal. Des del punt de vista afectiu, la confessi6 de fidelitat amorosa de
Hannah contrastaamb l'actitud més interessada i cinica de Martin. En
la dialéctica entre tots dos, base de I'obra, simposa la visi6é intima de
cadascun, mentre que la dimensio6 filosofica queda en un segon terme.
Lairrupcioé d’Elfride en I'escena 4, enervada pel fet de trobar-los junts,
desemmascara les pretensions ocultes del seu marit: instrumentalitzar
Hannah per salvar la seva reputaci6 i renegar del passat nazi. Les
darreres escenes —5 i 6— exposen els motius que conduiren Martin
i Hannah a retrobar-se: descobrir si 'amor encara era viu, segons
ell; confiar en la possibilitat de comprendre’s, segons ella. Tots dos,
tanmateix, a la seva manera, reconeixen que 'amor perviu.

La relaci6 sentimental entre Arendt i Heidegger és també el fil
conductor d’Un rapport sur la banalité de 'amour de Mario Diament.
Les successives trobades entre tots dos —de 1925 al 1950, passant per
1926, 1930 i 1933— estructuren la peca en una seqiiéncia temporal de
signe biografic. Al comencament de les cinc escenes, talment un cor
grec, un petit grup d’universitaris, anomenats «témoignages», apareix
en una pantalla de cinema o de televisi6 per presentar els personatges,
contextualitzar la situacié i dur el debat a 'actualitat. Des de la primera
escena, el tema del nazisme de Heidegger és objecte d’una controversia
més aviat superficial, que punteja la relacié amorosa, capac de superar
totes les vicissituds.

Al marge dels afers amorosos i de la seva evolucid, el dialeg que
mantenen Arendt i Heidegger cada vegada que es retroben adquireix
també, com veurem, una dimensio filosofica i ideologica. Ara bé,
tot i que les discussions integrades en el vis a vis amords dels dos
protagonistes deixin aflorar les discordances i els retrets, 'amor passi6
se sobreposa a tot i a tothom. Hannah accepta totes les disculpes i
pretextos de Martin, i admet que creu en la seva «<innocéncia», per
tal com mai no ha deixat d’estimar-lo: 'amor entre tots dos esta per
sobre de les circumstancies i les dissorts del seu temps; fa possible, en
definitiva, donar sentit a 'existéncia. En la lletra que escriu a Martin
després del retrobament de 1950, reconeix que no pot ignorar la seva
collaboracié amb el nazisme, pero que no té forca per jutjar-lo.

Mi nombre es Sarah de Luis Agius duu per subtitol «El suefio de
Hannah Arendt»is’inspiralliurement sobretot en Eichmann a Jerusalem



130 FRANCESC FOGUET I BOREU

i,en unsegon pla, en Els origens del totalitarisme i La condicié humana.
El centre d’interés de I'obra és el judici d’Eichmann, el 1961, pel Tribunal
Suprem d’Israel i la posicié defensada per Arendt. Bona part de les
escenes giren al voltant de les polémiques que genera la interpretacio
que en feu Arendt a Eichmann a Jerusalem. Aixi, els acaraments amb
Eichmann, en qué intenta endebades aconseguir que es penedeixi;
la polémica amb Gershom Scholem, escriptor i pensador jueu; i la
confrontacié amb Robert Servatius, advocat defensor, contribueixen
aexemplificar, al peu delalletra, la tesi arendtiana sobre la «banalitat
del mal». En una de les darreres répliques a Eichmann, Arendt la
sintetitza quan el titlla d’«asesino de oficina, el ejemplo mas evidente
de la banalidad del mal, pieza de un exterminio mecanizado» (Agius
2013, 67). Enl'obra, el personatge d’Arendt s’erigeix, en poques paraules,
en 'heroina del pensament lliure i independent, en lalinia de Hannah
Arendt (2012), el film de Margarethe von Trotta. Com a contrapunt, les
tragiques conseqiiencies del genocidi nazi de que Eichmann fou un
dels principals artifexs es personifiquen, en I'intermezzo i en l'epileg,
en 'experiencia dArendt mateix i la seva contrafigura Sarah, la dona
alemanya, jueva i supervivent a que alludeix el titol i que es fa portaveu
de les victimes de 'Holocaust.

Només una escena de Mi nombre es Sarah, significativament
intitulada «Pensamiento versus Totalitarismo», convoca Arendt i
Heidegger en un dialeg que ficcionalitza el primer retrobament
imaginari després de la guerra —en realitat, com sabem, es produi onze
anys abans del judici, el 1950. Lacci6 télloc en termes metaforics també
—com la resta de les escenes— a la sala mateix del Tribunal Suprem
d’Israel amb la preséncia silent d’Eichmann, mig adormit darrere la
cabina de vidre dels acusats. Després de recordar 'amor de joventut,
el dialeg se centra en el compromis de Heidegger amb els nazisienla
interpretacié del «cas Eichmann», que els duu a discutir sobre 'adhesio
del poble alemany al nacionalsocialisme i a convenir que el pensament
és un bon dic de contencié enfront dels totalitarismes. Heidegger es
presenta com el professor que, content de la seva alumna avantatjada,
elogia la capacitat filosofica d’Arendt.

Tot un altre plantejament dramaturgic i estetic proposa Manuel
Molins a Blut und Boden (‘'Sang i patria’), vist que es reivindica com
un fruit de la imaginacio, a pesar de partir de fets i persones reals. El



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena 131

mateix titol remet a dues paraules de la doctrina racial i de la mitologia
del protonazisme que Heidegger s’apropia deliberadament. Tota I'obra,
fet i fet, esta minada d’intertextos allusius al pensament nazi del filo-
sof. I, tanmateix, Heidegger hi és trasmudat en Martin Schwarzwald,
un filosof de 55 anys, que té molts punts de coincidéncia amb l'autor
de Ser i temps. Arendt es converteix, per la seva part, en Sharon Stein,
una dona jueva del gueto de Wilno (Polonia, 1943), antiga amant de
Martin. En realitat, Sharon Stein no és només un transsumpte de la
mateixa Arendt, siné que també s’erigeix en un contundent homenat-
ge a les dones assassinades als camps d’extermini nazis. Pren, encara,
una dimensié metateatral, perqué s’inspira en una dona jueva confi-
nada al gueto de Wilno que, segons Arianne Mnouchkine, «de la seva
raci6 diaria de pa imaginava i modelava uns titelles o personatges»
per representar petites histories (Molins 2014, 19). Metaforicament,
Arendt hi és convocada també per Alma, la dona de Martin, com una
de les joves estudiants i amants jueves —anomenades «margarides»—
que Heidegger seduia. El doble vincle, sentimental i intelectual, en-
tre Arendt i Heidegger no és abordat, per tant, d’'una manera directa,
com en la resta d’obres, sin6 obliqua.

En el text de Molins, s’hi entrellacen dues trames relatives a Heideg-
ger i Arendt: en la primera se succeeixen les escenes sobre la persistén-
cia del pensament nazi en Martin, des del discurs d’accés al rectorat de
la Universitat de Friburg el 1933 fins a la postguerra, malgrat les mani-
pulacions amb que s’escuda a partir de 1945; en la segona es descabde-
llen les escenes sobre Sharon Stein, reclosa al gueto de Wilnd, la qual,
totilasevadissort, és capag d’explicar amb titelles fetes de molles de pa
histories comiques que caricaturitzen els nazis i parodien la filosofia
de Heidegger «per mantenir viva 'esperanca de la gent» (Molins 2014,
25). Larelacié entre Arendt i Heidegger hi és tractada també d’'una ma-
nera allusiva, amb un joc d’associacions: les amants jueves —«margari-
des»— de Martin durant la preguerra remeten a Sharon, que n’és una,
i al seu torn a Arendt, que n’era una altra, i que, com a jueva, hauria
acabat també en un camp d’extermini si shagués quedat a Alemanya
o no hagués pogut escapar del camp de concentraci6 de Gurs. Lobra
inclou, entre escena i escena, un calidoscopi de citacions a la mane-
ra de Walter Benjamin de textos diversos —fonamentalment estudis
sobre Heidegger— que amplien i enriqueixen les lectures de la faula.



132 FRANCESC FOGUET I BOREU

Discordances intelectuals

La principal dissensi6 entre Arendt i Heidegger que Rault insinua ja
en lasegona escena de Le Démon de Hannah és la implicacio del filosof
en el nacionalsocialisme —que de fet ja apareix en la primera escena—
amb l'extracte del discurs al rectorat de la Universitat de Friburg el 1933:
«C'est qu’il a fait, c’est impardonnable pour un homme aussi intelligent.
Son attitude est indéfendable, il a été un meurtrier en puissance» (2009,
21), comenta Hannah en una conversa telefonica amb la seva amiga
Hilde. Quan Heinrich, el seu marit, li suggereix que, en el viatge a
Europa, retrobara el seu «grand amour», Hannah ho nega i apela al
rebuig de la seva trajectoria filonazi: «Il a offert ses services aux nazis,
il s’est emballé pour le I1Ie Reich, il a tenu des discours antisémites;
avec sa réputation de grand professeur, il a contribué a rendre ces
saluds respectables» (Rault 2009, 32-33).

Quan els antics amants tornen a estar cara a cara, vint-i-cinc anys
després, a Friburg, els records de 'amor passi6 reverdeixen, pero és
el moment també d’aclarir la collaboracié de Martin amb el nazisme.
Lautodefensa de Martin consisteix a no fer-se responsable de cap crim
ialimitar el seu infortuni al fet d’assumir el rectorat de la Universitat
de Friburg (acte II, escena 3). La réplica de Hannah és rotunda: li
retreu que es planyi tant, si no viu pas en un camp de concentracio, i
li recorda que havia somniat a ser un «Fiihrer spirituel de la nouvelle
Allemagne» (Rault 2009, 65). Entre declaracions de fidelitat amorosa,
Martin relativitza les acusacions d’antisemitisme i les atribueix al
linxament public a qué és sotmés; insisteix també que, d’enca de 1934,
estd allunyat de la politica perqué considera aristotelicament que «ce
n’est pas le role des philosophes» (Rault 2009, 77).

Enfront dels retrets de Hannah pel seu nazisme i especialment
pel seu antisemitisme, que inclouen també el comportament envers
Jaspers i Husserl, Martin nega que mai elogiés Hitler i respon amb
evasives o pretextos, sovint escudant-se en 'amor de joventut o
fent-se la victima. Sobre I'etapa del rectorat, es refugia en la seva
intenci6 de regenerar 'ensenyament universitari i influir sobre el
moviment nacionalsocialista. Hannah li recrimina que, com a filosof,
no s’interrogués sobre les raons que dugueren els nazis a construir
«un systéme qui conduit a la négation totale de I’étre» (Rault 2009,



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena 133

97). Lexhorta també que, com a home, condemni els crims comesos i
que expressi compassio per les victimes, perd Martin es reafirma en
I'argument que no en fou pas responsable i addueix que el seu «error»
és comparable amb el de Platé, que sostingué la tirania de Siracusa
(Rault 2009, 98) —un subterfugi, val a dir-ho, que és manllevat de I'elogi
d’Arendt a Heidegger de 1969.

Baldament li reclami que trenqui el seu silenci i condemni
I’'Holocaust, Martin no recull el guant i redirigeix la qiiesti6 a un afer
privat: la disculpa —relativa, com hem vist— davant Jaspers. En la
patetica escena 4, inspirada tanmateix en fets reals, les cartes d’amor
que llegeix Elfride, concernents als anys de promesos, i les dentincies
contra collegues jueus evidencien I'antisemitisme de Martin, tot i que
el retret final de la seva dona remet a I'excusa platonica que acabem de
comentar: «Tu y croyais, Martin, a ta grande Allemagne, ca t’exaltait
comme un fou —et moi, j’y ai cru aussi. Mais toi, ce qui te grisait plus que
tout, c’est le pouvoir, la gloire. Tu étais le Dieu vivant de la philosophie.
Tu te voyais en mentor spirituel du Fiithrer» (Rault 2009, 108).

A Mi nombre es Sarah, 1a contraposicié entre Arendt i Heidegger
s’exposa en la cinquena escena, en un dialeg en que es delimiten les
posicions de cadasc: per un costat, 'autor de Carta sobre 'humanisme
legitima la ideologia nazi com I'inica capa¢ d’enfrontar-se a la societat
tecnificada i fer realitat el mite del superhome nietzschea; per 'altre,
I'autora d’Eichmann a Jerusalem interpreta el nazisme com un sistema
totalitari que feia emergir «lo peor de la condicién humana: la ausencia
de raciocinio, de pensamiento, la deshumanizacioén, la indiferencia»
(Agius 2013, 60). Seguint el lloc comt d’'un compromis temporal,
contemporitzador amb el nazisme, Heidegger lamenta que aleshores
hagués abdicat de pensaridonalaraéaArendten el sentit que el poble
alemany actua, durant el Tercer Reich, amb indiferéncia i irreflexié.
Al final de I'escena, Arendt defensa la seva tesi sobre la importancia
del pensament individual i de la ra6 per combatre el totalitarisme.

La percepci6 diferent sobre 'antisemitisme i 'increment del poder
nazi en la societat alemanya de 1930 son els dos punts de fricci6 entre
els amants Hannah i Martin a Un rapport sur la banalité de 'amour
(escena 3). Mentre Hannah expressa el seu temor per 'auge del nazisme
jadesdela primera escena, Martin confia en el partit naziiel seu lider
per resoldre la greu crisi del pais. A despit de no compartir del tot el que



134 FRANCESC FOGUET I BOREU

proposen, ell legitima la politica nazi que, com li recorda ella, I'exclou
com ajueva. Hannah li fa coneixer la figura de Rahel Varnhagen que, a
més de presentar afinitats personals amb ella mateixa, visqué en uns
anys en que els jueus pensaven que podrien integrar-se en la societat
alemanya, un miratge que els nazis havien fet impossible.

Quan Hannah, poc abans d’haver de fugir d’Alemanya el 1933 per
evitar de ser detinguda com a jueva, li retreu que doni suport als nazis,
Martin ho desmenteix i li etziba que hauria estat pitjor si els comunistes
estiguessin al poder; de tota manera, manifesta que Hitler és essencial
i, malgrat no aprovar els seus metodes, creu que cal ser-hi per evitar
que el poder caigui en mans dels barbars i salvar la universitat (escena
4). En retrobar-se I'any 1950, un dels primers temes que Hannah treu
a collacié és el nazisme de Heidegger, el qual es defensa restringint la
collaboraci6 al periode del rectorat i exculpant-se de les acusacions
antisemites (escena 5). Davant la imputacié que li fa Hannah de ser
un assassi en potencia, Heidegger nega que hagués estat un nazi i li
confia que el procés del tribunal de desnazificacié el dugué al caire del
suicidi. Com li reclama Martin, ella, com a celebritat, pot convéncer
al mén que ell no fou un nazi.

El grup d’'universitaris que intervé abans de cada escena porten el
debat —ho hem apuntat més amunt— a I'actualitat. Ofereixen també
flaixos sobre la implicacié del filosof en el nacionalsocialisme. Per bé
que posen com a mostra la seva etapa del rectorat, tendeixen a rela-
tivitzar el seu compromis —en les escenes 3 i 4— i a justificar-lo per
I'arrelament al pais i '<antisemitisme banal» del seu temps. En la dar-
rera escena —la 5—, tot i aixi, alludeixen al fet que Heidegger mai no
pronuncia cap mot d’excusa, commiseracié o condemna. Arendt, al
seu torn, havia fet tots els possibles «pour expliquer que le nazisme de
Heidegger était une sorte de ’pathologie’, une 'déformation professi-
onnelle’ surlaquelle il n’aurait eu aucun controle» (Diament 2017, 72).
Hauria refusat, doncs, d’acceptar tot el que havia passat i hauria vol-
gut creure que 'amor per Heidegger podia aportar «une rédemption
acedrame» (Diament 2017, 72). Segons els universitaris, 'autora d’Els
origens del totalitarisme hauria pensat de manera subjacent en Hei-
degger per al seu concepte de «banalitat del mal» aplicat a Eichmann.

La discordanca en Blut und Boden és formulada d’'una manera
indirecta i metaforica: 'antagonista de Martin és Sharon. El pensament



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena 135

de Martin no tan sols legitima el moviment nazi durant el Tercer
Reich, siné que projecta messianicament el supremacisme alemany
cap al futur. Molins vol demostrar com la ideologia nazi de Heidegger
—intellectualment més radical que la de Hitler— tanca en fals la Segona
Guerra Mundial i perviu en el pensament contemporani. En una de les
converses amb la seva dona Alma, ala cabana de Todtnauberg, Martin li
confessala confianca en la «victoria» futuraien el retorn del moviment
nazi «sobre bases més solides»; per a la difusi6 del seu pensament, esta
convencut que Franca en seria «la plataforma de llancament» (Molins
2014, 65). La seva estratégia a llarg termini consisteix a treballar perque
el seu pensament filosofic sigui una garantia de preservacié dels valors
alemanys que ell professa, a fi i efecte que I’Alemanya postnazi tingui
un paper crucial en la construccié d’'una nova Europa. En la darrera
escena, que recupera circularment el discurs ala Universitat de Friburg,
Martin ho expressa en termes profétics: «<Tornarem / Sense nosaltres
no és possible / Trobar el principi i 'origen / Que ens empeny al dema»
(Molins 2014, 78).1, notoriament, esmenta a continuacié el lema «Alles
Grosse steht im Sturm / La grandesa es conquista en I'assalt» que fa
referéncia —a més del moviment preromantic alemany Sturm und
Drang— a la Sturmabteilung (SA, ’Secci6 d’assalt’), una organitzacio
paramilitar del NSDAP —comandada per Ernst Julius Rohm— que
tingué un paper clau en I'ascens al poder de Hitler ala década de 1930
i que fou obertament defensada per Heidegger.

A més de Martin, hi ha dos personatges fonamentals per perfilar el
tractament del «cas Heidegger» a Blut und Boden. D’una banda, el jove
soldat francés, Frédéric Fédier, que té la missi6 de reconstruir els llagos
germanofrancesos a través de la cultura i que observa, entre fascinat
i inquiet, com Heidegger desplega la seva estrategia de camuflatge
en la linia del que han revelat els estudis comentats anteriorment.
Amb tot, Fédier fracassa en la seva comesa de gestionar el possible
debat entre Sartre i Martin, perqué 'autor de Lexistentialisme est un
humanisme s’hi nega (d’aquesta manera es fa allusio a les diferéncies
filosofiques entre tots dos i es qiiestiona el paper de Sartre en la difusio
del heideggerisme a Franga). De I'altra, Alma, la dona de Martin, que
fa aflorar no tan sols les contradiccions, coartades i falsos misticismes
del marit per tal d’encobrir el seu pensament nazi, sind també la seva
personalitat seductora, camaleonica, cinica i manipuladora.



136 FRANCESC FOGUET I BOREU

Eldiscurs abstris heideggeria, darrere del qual s’amaga una defensa
de la ideologia nazi, contrasta amb la transparéncia i nitidesa dels
contes infantils que inspiren Sharon per explicar les seves histories
teatralitzades. N’hi ha dues que mencionen de biaix Heidegger i Arendt:
enl'escena 2, la parddia hilarant de la filosofia de 'autor de Ser i temps
que entona FlautaFiihrer, una caricatura de Hitler; i, en la 6, la veritable
historia de «La Bella Dorment», en qué el referent metaforic és Arendt:
un «princep filosof» d’'un reialme de «margarides» i paraules sedueix
una jove estudiant jueva, a qui recita versos de Holderlin, i, després
d’endur-se-la al bosc, es converteix en un llop ferotge i la devora (Molins
2014, 16 i 50). La relacié Heidegger i Arendt torna a ser evocada en el
monoleg post mortem de Sharon Stein al'escena g, intitulat «Cendres»,
en que recorda com fou seduida pel princep filosof convertit en llop i
reivindica el poder salvific de I'art lliure, capac de preservar la memoria
i lesperanca, perqué és nascut de 'amor.

Dimensi6 simbolica i ideologica

El filosof Michel Onfray (2008, 20) no té cap inconvenient a qualificar
Heidegger com un «penseur nazi» en I'assaig «Un kantien chez les nazis»
dedicat a Adolf Eichmann, en el qual argumenta amb perspicacia
—bo i esmenant la plana a Arendt— que la filosofia d’Immanuel Kant
—un dels referents de la THustracio— és compatible amb la mentalitat
pragmatica de l'oficial nazi. En la peca de teatre Le Songe d’Eichmann
que subsegueix I'assaig, Onfray divulga —per dir-ho d’alguna manera—
la tesi exposada: hi planteja una suggestiva trobada onirica, la vetlladela
seva execucio, entre Eichmann i els filosofs Kant i Nietzsche. Eichmann
confessa a Kant, sota la mirada ironica o burleta de Nietzsche, que ha
estat un fidel seguidor de les seves idees. Arendt només hi fa acte de
presencia al final a través de laveu d’una dona gran que recita el darrer
fragment —abans de I'epileg— d’Eichmann a Jerusalem que descriu el
comportament i 'actitud d’aquest oficial nazi pocs minuts abans de
ser penjat. Amb un punt de grotesc, els darrers moments d’Eichmann
resumeixen, als ulls d’Arendt, la lli¢6 de «la terrible banalitat del mal».

Onfray, seguint Nietzsche, aporta una perspectiva filosofica nova
al cas d’Adolf Eichmann i qiiestiona la visié que n’havia ofert Arendt,
segons la qual aquest genocida nazi havia tergiversat la moral kantiana.



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena 137

Contrariament, Onfray defensa que aquest oficial nazi i criminal de
guerra esdevé un bon exemple de la manera com les «idees pures»
de Kant justificaven la seva actuacié i, fins i tot, la «legitimitat» del
nazisme. En certa manera, si Arendt (2019: 364) prenia Eichmann com
un «fenomen» que concreta amb el concepte de «la banalitat del mal»,
Onfray va més enlla i proposa cercar en Kant i la IHustracio les bases
que podien donar «cobertura moral» al nazisme.

Lobertura de compas que planteja Onfray permet abordar la carrega
simbolica i ideologica que prenen, en clau de present, les figures
d’Arendt i Heidegger en els textos teatrals examinats. Rault a Le Démon
de Hannah incideix en el lloc comd d’'un mer compromis temporal
de Heidegger amb el nacionalsocialisme, un error de perspectiva en
uns anys convulsos, i, mal que mostri 'enfrontament dialéctic entre
Arendtiel seu antic professor i amant, circumscriu el vincle entre tots
dos en 'ambit intim, seguint en bona part el relat de les biografies
publicadesila correspondéncia conservada de Heidegger amb Arendt
iJaspers. La seva proposta, fins a cert punt, melodramatitza la relacio6
Arendt i Heidegger (convertida en un doble triangle sentimental, amb
els personatges d’Elfride i Heinrich), en qué 'amor se sobreposa a tot,
i brinda una versié molt mediatitzada per 'apologia arendtiana del
filosof, per dir-ho en termes de Faye.

En un sentit similar, Agius a Mi nombre es Sarah assumeix el
pensament i la visié6 d’Arendt al cent per cent sobre la banalitat del
mal i el totalitarisme, exposats sobretot a Eichmann a Jerusalem i
a Els origens del totalitarisme. Arriba a posar en boca de Heidegger,
adhuc, lavisié arendtiana sobre la indiferéncia dels alemanys en temps
del Tercer Reich i sobre la forca del pensament i de la raé per lluitar
contra qualsevol sistema totalitari. Com hem vist, el Heidegger historic
estava molt lluny de compartir aquesta tesi. Per acabar-ho d’adobar,
la interpretaci6 arendtiana de la banalitat del mal es fa extensible, tal
com proposa el personatge de Heidegger, al conjunt del poble alemany,
una perillosa extrapolacié que tampoc no s’ajusta a la realitat historica.

Un rapport sur la banalité de 'amour parteix també de la fascinacié
per totes dues figures, Arendt i Heidegger, i posa I'accent en la seva
relaci6 sentimental per fer-ne veure la «<banalitat», el caracter ordinari,
tot i 'excepcionalitat dels protagonistes. Els temes filosofics i ideologics
hi apareixen com a tel6 de fons, ja que hi predomina la dialectica



138 FRANCESC FOGUET I BOREU

amorosa. En certa manera, a pesar de 'asimetria de la relaci6, 'amor
redimeix les diferéncies entre tots dos amants i impossibilita que
Hannah pugui jutjar el seu antic professor per la colaboracié amb
el nazisme que el mateix Martin s’encarrega de minimitzar. Com a
Le Démon de Hannah, tot i les remarques distanciadores del grup
d’universitaris, Diament es deixa endur per 'apologia arendtiana de
Heidegger.

Si totes les obres projecten el debat entre Arendt i Heidegger cap al
present, Blut und Boden va més enlla i insinua —com postulen també
Farias (2010) i Faye (2018)— la influéncia del llegat nazi de 'autor
de Ser i temps en el pensament europeu nascut de les cendres de la
Segona Guerra Mundial. «Ara cal concentrar-se en la filosofia i en la
seva divulgaci6 per aconseguir la reconstrucci6 espiritual que no hem
tingut amb Hitler: Europa sera alemanya o no sera perqué nosaltres
només hem intentat frenar la decadéncia d’Occident», comenta Martin
a Alma (Molins 2014, 68). De manera diafana, doncs, tot i la mediacio
ficcional, Molins presenta un Heidegger que mantingué incolume el
seu compromis amb el nazisme, a despit que 'emmascari per evitar
les represalies dels vencedors. Un Heidegger que, després del 1945,
creu que el seu pensament sera fonamental per a la reconstruccié
espiritual de 'Europa de postguerra, on Alemanya n’esdevindria un
dels pilars principals. Les imatges de manifestacions neonazis recents
que apareixen projectades al final de 'obra fan referéncia a la revifalla
de I'extrema dreta en 'Europa actual i s’avenen, en esséncia, amb les
aspiracions profundes de Heidegger.



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena 139
Bibliografia

Adler, Laure. 2019. Hannah Arendt. Una biografia. Trad. Isabel Margeli. Bar-
celona: Ariel.

Agius, Luis. 2013. Mi nombre es Sarah. Madrid: Ediciones Antigona.

Arendt, Hannah. 2002. Eichmann a Jérusalem. Trad. Anne Guérin. Paris:
Gallimard.

. 2018. Diario filoséfico 1950-1973. Ed. Ursula Ludz i Ingeborg Nord-

mann. Trad. Radl Gabas. Barcelona: Herder.

.2019. La pluralidad del mundo. Antologia. Ed. Andreu Jaume. Barce-
lona: Taurus.

Arendt, Hannah; Heidegger, Martin. 2017. Correspondencia 1925-1975. Ed. Ur-
sula Ludz. Trad. Adan Kovascsics. Barcelona: Herder.

Cesare, Donatella di. 2017. Heideggery los judios. Los ‘Cuadernos negros’. Trad.
Francisco Amella Vela. Barcelona: Gedisa.

Collins, Jeff. 2004. Heideggery los nazis. Trad. Carme Font. Barcelona: Gedisa.

Diament, Mario. 2017. Un rapport sur la banalité de l'amour. Trad. André Ner-
man. Paris: Les Cygnes.

Enzensberger, Hans Magnus. 2021. Un pufiado de anécdotas. Barcelona:
Anagrama.

Farias, Victor. 2009. Heideggery el nazismo. Palma: Lleonard Muntaner, editor.

.2010. Heideggery su herencia. Madrid: Tecnos.

Faye, Emmanuel. 2016. Arendt et Heidegger. Extermination nazie et destructi-
on de la pensée. Paris: Albin Michel.

.2018. Heidegger. La introduccion del nazismo en la filosofia. En torno
a los cursos y seminarios de 1933-1935. Trad. Oscar Moro Abadia. Madrid:
Akal.

Grunenberg, Antonia. 2009. Hannah Arendt et Martin Heidegger. Histoire
d’un amour. Trad. Cédric Cohen Skalli. Paris: Payot.

Heidegger, Martin; Jaspers, Karl. 2003. Correspondencia (1920-1963). Ed. Wal-
ter Biemel i Hans Saner. Trad. Juan José Garcia Norro. Madrid: Sintesis.
Jaspers, Karl. 1990. Notas sobre Heidegger. Trad. Vicente Romano Garcia. Ma-

drid: Mondadori.

Lowith, Karl. 1992. Mi vida en Alemania antesy después de 1933. Un testimonio.
Trad. de Ruth Zauner. Madrid: Visor.

Molins, Manuel. 2014. Blut und Boden ('Sang i patria’). Valls: Cossetania.

Onfray, Michel. 2008. Le Songe d’Eichmann. Paris: Galilée.

Ott, Hugo. 1992. Martin Heidegger. En camino hacia su biografia. Trad. Hele-
na Cortés Gabaudan. Madrid: Alianza.

Rault, Antoine. 2009. Le Démon de Hannah. Paris: Albin Michel.

Reif, Adelbert, ed. 2006. Converses amb Hannah Arendt. Trad. Ramon Farrés.
Palma: Lleonard Muntaner, editor.




140 F. FOGUET I BOREU - Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena

Sherratt, Yvonne. 2022. Los filésofos de Hitler. Trad. Manuel Garrido i Rodri-
go Neira Castafio. Madrid: Catedra.
Trotta, Margarethe von (dir). 2012. Hannah Arendt [film].



