
119

Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena

Francesc Foguet i Boreu
Universitat Autònoma de Barcelona

Resum: La relació sentimental i intel·lectual entre Hannah Arendt i Martin Heidegger ha 
seduït també la literatura dramàtica europea. El present article analitza quatre obres que, 
des d’estètiques diferents, especulen sobre el vincle entre totes dues figures: Le Démon de 
Hannah (2009) d’Antoine Rault, Mi nombre es Sarah (2013) de Luis Agius, Blut und Boden 
(’Sang i pàtria’) (2014) de Manuel Molins i Un rapport sur la banalité de l’amour (2017) 
de Mario Diament. Després d’establir un marc general sobre l’«afer Heidegger» i sobre 
el lligam entre Arendt i Heidegger, s’examinen els mecanismes de ficcionalització dels 
textos, el seu tractament del nazisme i la dimensió simbòlica i ideològica que adquireixen.

Paraules clau: Hannah Arendt, Martin Heidegger, teatre europeu, nazisme, filosofia.

Hannah Arendt and Martin Heidegger on stage
Summary: The sentimental and intellectual relationship between Hannah Arendt and Martin 

Heidegger has also seduced European dramatic literature. This article analyses four plays 
that, from different aesthetics, speculate on the link between the two figures: Le Démon de 
Hannah (2009) by Antoine Rault, Mi nombre es Sarah (2013) by Luis Agius, Blut und Boden 
(’Sang i pàtria’) (2014) by Manuel Molins and Un rapport sur la banalité de l’amour (2017) 
by Mario Diament. After establishing a general framework for the «Heidegger case» and 
the relationship between Arendt and Heidegger, the mechanisms of fictionalisation of 
the works, their treatment of Nazism and the symbolic and ideological dimension they 
take on are examined. 

Keywords: Hannah Arendt, Martin Heidegger, European theatre, Nazism, philosophy.

Hannah Arendt és una de les figures més influents del pensament 
contemporani, la notorietat de la qual ha anat més enllà dels cercles 
universitaris. La vigència dels seus plantejaments continua generant 
debats i controvèrsies a escala internacional. No menys polèmica 
ha estat la personalitat i l’obra de Martin Heidegger, un dels filòsofs 
contemporanis mundialment més cèlebres, damunt del qual pesa 
tanmateix la llosa del seu compromís amb el nazisme. Això no 
obstant, des de la literatura dramàtica europea, un dels aspectes que 
ha despertat més interès és la relació sentimental i intel·lectual entre 
Arendt i Heidegger, no tan sols per totes les interpretacions filosòfiques 
i ideològiques que se’n poden derivar, sinó també per la força dialèctica 
que crea un acarament a escena de tots dos.



120  Francesc Foguet i Boreu

Tant Heidegger com Arendt han suscitat una bibliografia 
ingent, de manera que, per emmarcar la relació del primer amb 
el nacionalsocialisme i el vincle intel·lectual entre ambdós, ens 
veiem impel·lits a fer-ne una selecció molt acurada. Ens hem basat 
sobretot en les contribucions que aporten dades primàries, com ara 
correspondència (Heidegger i Jaspers 2003; Arendt i Heidegger 2017), 
diaris (Arendt 2018), converses (Reif ed. 2006) o testimonis (Löwith 
1992), d’una banda; i que tracten en profunditat la implicació de 
Heidegger amb el nazisme (Ott 1992; Farías 2009 i 2010; Faye 2018) i 
el lligam que mantingueren Arendt i Heidegger (Grunenberg 2009; 
Faye 2016), de l’altra. Com que defugim de l’anecdotari biogràfic, 
hem optat per prendre en consideració només una de les darreres 
biografies d’Arendt (Adler 2019) i, tot i la seva vàlua divulgativa, hem 
prescindit dels estudis més sensacionalistes i novel·lescos, com el 
de Yvonne Sherratt (2022), que titlla Heidegger del «Superman de 
Hitler» i el contraposa amb la «jueva opositora» Arendt, o esquemàtics 
i ambivalents, com el de Jeff Collins (2004), que entre ziga-zagues 
retòriques considera «obert» el cas Heidegger.

En aquest article exposem de manera succinta un marc general 
per poder analitzar i comparar a continuació una mostra de quatre 
textos escrits per dramaturgs de latituds i estètiques diferents que 
explícitament o implícita se centren en la relació Arendt i Heidegger: 
Le Démon de Hannah (2009) d’Antoine Rault, estrenada a la Comédie 
des Champs-Élysées el 2009, sota la direcció de Michel Fagadau; Mi 
nombre es Sarah (2013) de Luis Agius; Blut und Boden (’Sang i pàtria’) 
(2014) de Manuel Molins; i Un rapport sur la banalité de l’amour (2017) 
de Mario Diament, estrenada al Théâtre de la Huchette de París el 
24 d’abril de 2013, amb direcció d’André Nerman, autor també de la 
traducció al francès. Abordarem transversalment aquestes quatre peces 
des d’una triple perspectiva: els mecanismes de ficcionalització del 
lligam entre Heidegger i Arendt, l’enfrontament dialèctic respecte al 
nazisme i la dimensió simbòlica i ideològica que hi prenen totes dues 
personalitats en clau de present. Així mateix, tindrem en compte, ni 
que sigui col·lateralment, una altra obra en què Arendt també hi fa acte 
de presència: Le Songe d’Eichmann (2008) de Michel Onfray. 



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena  121

L’«afer Heidegger» 

La implicació del filòsof en el nacionalsocialisme ha fet escriure 
cabalosos i tortuosos rius de tinta. El debat sobre l’«afer Heidegger», 
polaritzat entre partidaris i detractors, adquireix una magnitud molt 
més gran des del moment en què es qüestiona una figura que ha inspirat 
i continua inspirant les grans línies del pensament europeu i nord-
americà. Com apunta Donatella di Cesare, mai no s’havia escaigut que 
un filòsof fes tanta forrolla post mortem fins a l’extrem de convertir-
se en un assumpte mediàtic (2017, 15). Lluny dels focus de les càmeres 
i de les lectures de biopic, és interessant de destacar de bell antuvi, 
entre la documentació primària, la correspondència entre Heidegger 
i Karl Jaspers.

Endut per la nostàlgia de l’amistat que els lligà en el passat, Jaspers 
confià endebades que Heidegger es distanciés de manera pública i 
manifesta del nazisme. En la primera carta que li envià en la postguerra, 
la del 6 de febrer de 1949, Jaspers li reclamà una «explicació», que mai 
no arribaria (Heidegger i Jaspers 2003, 137). Més ben dit, la missiva 
de resposta de Heidegger, del 5 de juliol del mateix any, és aclaridora: 
equiparava l’experiència viscuda per Jaspers i la seva dona jueva, a 
causa de la repressió nazi, amb el captiveri a Rússia dels seus fills, 
soldats del Tercer Reich (Heidegger i Jaspers 2003, 140). De fet, tant en 
l’àmbit públic com en el privat — tampoc respecte a la relació amb el seu 
mentor Edmund Husserl— Heidegger no expressà mai cap sentiment 
de culpa, penediment o retractació del seu passat nazi. 

A tot estirar, en la carta del 7 de març de 1950, Heidegger reconegué 
que no tornà a visitar Jaspers, no pas pel fet que visqués amb una dona 
jueva, sinó perquè se sentia avergonyit; i ho reblava, en la lletra del 8 
d’abril del mateix any, bo i acceptant la imatge del «nen que somnia», 
que li proposa el mateix Jaspers, per tal de justificar el període del 
rectorat en termes exculpatoris (Heidegger i Jaspers 2003, 158 i 167). 
El contingut d’aquesta darrera missiva deixà perplex Jaspers, que li 
respongué dos anys més tard, el 24 de juliol de 1952, per confessar-
li obertament que no tan sols havia eludit «un aspecte essencial», la 
seva «culpabilitat», sinó que tornava a avivar els fantasmes del passat 
(Heidegger i Jaspers 2003, 167–170). En les Notes sobre Heidegger, Jaspers 
(1990) intentà aclarir també el sentit de l’adhesió apassionada de l’autor 



122  Francesc Foguet i Boreu

de Ser i temps al nacionalsocialisme i identificar els elements de la seva 
filosofia que hi sintonitzaven.

Des de la història i la filosofia, els estudis d’Hugo Ott (1992), Víctor 
Farías (2009) i Emmanuel Faye (2016 i 2018) aprofundeixen en aquesta 
línia, ja iniciada ben mirat pel testimoni de Karl Löwith (1992): 
demostren que Heidegger estigué compromès tant des del punt de vista 
personal com polític i filosòfic amb el nacionalsocialisme. La recerca 
crítica sobre la seva trajectòria coincideix, així doncs, a descartar un 
compromís epidèrmic, passatger o accidental amb el nazisme — un dels 
arguments dels seus incondicionals. A grans trets, de tot aquest afer, 
que és molt complex, caldria destacar-ne — si més no— dos aspectes 
que han estat motiu d’agres debats internacionals i que es troben en 
el rerefons dels textos dramàtics estudiats: en primer lloc, el grau — i 
la durada— de la implicació de Heidegger amb el nazisme, i, en segon 
lloc, la vinculació del seu pensament amb la cosmovisió nazi.

Respecte a la primera qüestió, les evidències documentals aportades 
per Ott, Farías i Faye confirmen que Heidegger es mantingué fidel a 
la ideologia nacionalsocialista durant tota la vida, encara que, en la 
immediata postguerra, amb l’objectiu de rehabilitar-se i adaptar-se 
a la nova situació, construís un relat autojustificatiu que falsificava 
o manipulava els fets per minimitzar el seu compromís polític. Per 
tal de netejar la seva imatge, arribà a adoptar l’actitud de víctima, 
tant respecte als adversaris del partit nazi com als aliats i, fins i tot, 
a atribuir-se el qualificatiu de resistent anticomunista. En realitat, 
durant la dècada de 1930, Heidegger ja havia pres partit a favor del 
nacionalsocialisme: lluïa la creu gammada en actes públics, mantenia 
bones relacions amb els cercles nazis, publicava els seus articles en 
revistes d’aquesta òrbita i reconeixia que la seva pròpia filosofia n’era 
propera. El 1933 ingressà al NSDAP — el partit nazi— i en pagà les quotes 
com a afiliat fins al 1945. 

En aquest sentit, un dels episodis crucials de la biografia acadèmica 
de Heidegger és el nomenament com a rector de la Universitat de 
Friburg (1933–1934), que fou tutelat pels quadres nazis i anà precedit 
d’una depuració del professorat jueu. En ser designat Führer de la 
universitat, com a aplicació del Führerprinzip que facultava el rector 
a decidir els càrrecs més rellevants, Heidegger escollí membres 
o col·laboradors del partit nazi. El seu cèlebre discurs del rectorat, 



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena  123

l’actuació despòtica, marcial i intrigant com a màxim responsable de la 
universitat i les aspiracions que tenia en matèria de política científica 

— analitzades amb precisió per Ott (1992)— corroboren que Heidegger 
no fou un nazi accidental, sinó tot al contrari: sabia molt bé el que feia. 

Com matisa Farías, Heidegger actuà en tant que rector amb 
connivència amb les associacions d’estudiants nazis, escriví articles 
en els seus òrgans de premsa, pronuncià encesos discursos en festes i 
celebracions i mostrà una palmària fe nazi, vinculada a la persona de 
Hitler (2009, 198). A més, adoptà tota una sèrie de mesures d’actuació en 
la línia nacionalsocialista: l’expulsió dels docents jueus, l’obligació de la 
salutació nazi al començament i al final de les classes, l’organització del 
Departament Racial Universitari dirigit per les SS, l’ajuda a membres 
dels grups paramilitars, la denúncia a professors o l’obligatorietat del 
servei militar universitari, entre d’altres (Farías 2009, 201 i 221). També 
participà en la direcció política d’activitats d’adoctrinament nazi per 
a estudiants i professors universitaris i intervingué en l’àmbit de la 
política universitària amb la creació d’una aliança entre estudiants, 
professors i rectors nazis per incidir en l’Associació de les Universitats 
i la Conferència dels Rectors. 

No obstant la seva dimissió com a rector el 1934, motivada en part 
pel fracàs de la gestió que dugué a terme i de la proposta de renovació 
de la universitat alemanya que propugnava, el compromís polític 
amb el nacionalsocialisme continuà vigent, com estudia Faye (2018), 
de manera pública com a professor de la Universitat de Friburg; 
entre altres activitats, per exemple, el 1934 integrà la Comissió per 
a la filosofia del dret de l’Acadèmia per al dret alemany, presidida pel 
dirigent nazi Hans Frank, l’objectiu de la qual era modelar la concepció 
de l’Estat hitlerià, i, el 1935, s’implicà oficialment en els treballs dels 
Arxius Nietzsche, un dels pilars ideològics de l’Estat nacionalsocialista 
(2018, 331 i 397–398). 

Pel que fa al lligam del pensament de Heidegger amb la cosmovisió 
nazi, les investigacions de Farías (2009) i Faye (2016 i 2018) evidencien 
el nacionalisme i l’antisemitisme primerencs del seu pensament 
filosòfic, que el conduirien posteriorment a l’adhesió gradual al 
nacionalsocialisme. Durant l’etapa del rectorat, en què estigué en 
contacte amb les instàncies oficials del partit nazi, Heidegger esdevé 
un ideòleg del nacionalsocialisme: les seves intervencions públiques 



124  Francesc Foguet i Boreu

— cada cop més bel·ligerants— revelen la voluntat de convertir la seva 
filosofia en la base espiritual del moviment nazi en auge. N’és una 
bona mostra — al marge de la llegendària arenga al rectorat— el 
discurs en la Manifestació de la Ciència Alemanya a favor de Hitler, 
de 1933, en què el Führer es converteix en l’heroi absolut teoritzat a Ser 
i temps (1927). En aquesta obra ja s’hi detectarien, fet i fet, conviccions 
filosòfiques que determinaren el compromís posterior del filòsof amb 
el nacionalsocialisme. En altres discursos públics, Heidegger també 
legitimà el nazisme fins al punt que, a parer de Farías (2009, 177), 
algunes de les idees que hi expressà tenen paral·lelismes amb Mein 
Kampf d’Adolf Hitler. 

Com infereix Faye (2018), la radicalitat del racisme i de l’antisemi-
tisme de Heidegger — confirmada per la publicació el 2014 i 2015 dels 
primers Quaderns negres— el dugueren a l’extrem de legitimar la po-
lítica nazi d’extermini. En els seus escrits, Heidegger no tan sols in-
troduí els fonaments del nazisme i de l’hitlerisme en la filosofia i en 
l’ensenyament durant el Tercer Reich, sinó que arribà a assumir el rol 
de Führer espiritual del moviment nacionalsocialista en el present i 
en el futur. Per torna, sense renegar-ne mai, bastí una obra filosòfica 
que, sempre segons els plantejaments de Faye (2018, 389 i 500), apun-
taria a la destrucció de la filosofia i a l’erradicació del sentit humà. En 
aquest aspecte, el seu llenguatge filosòfic validaria un programa me-
tapolític i d’esperit nacionalsocialista (Faye 2016, 24).

A partir de 1945, Heidegger maldà per emmascarar la seva adhesió al 
nazisme per sortir indemne del procés de depuració de la postguerra. 
Com un au fènix, Heidegger — el símil és d’Ott (1992, 359–361)— ressorgí 
de les cendres i, per mediació sobretot de Jean-Paul Sartre, s’integrà a la 
vida intel·lectual de França com la força filosòfica determinant — així ho 
testimonia, d’altra banda, Hans Magnus Enzensberger (2021, 208) amb 
notable ironia. Malgrat això, algunes afirmacions disseminades en les 
obres que Heidegger publicà després de 1945 són reveladores igualment 
del seu pervers negacionisme del genocidi nazi, com per exemple quan 

— en una de les conferències de Bremen de 1949— redueix les cambres 
de gas i els camps d’extermini a un simple dispositiu industrial i tècnic, 
i ho compara amb la mecanització de la indústria alimentària o la 
fabricació de bombes d’hidrogen (Faye 2016, 199).



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena  125

A la llum de tota la documentació exhumada, resulta difícil 
d’acceptar, per tant, que l’adhesió de Heidegger al nazisme fos 
el resultat d’una «feblesa humana», pròpia de la ingenuïtat dels 
filòsofs, com pretén Arendt (Farías 2009, 556). No fou tampoc un 
afer «transitori», justificable per la voluntat de passar a l’acció, com 
suggerí també Arendt amb la metàfora de la guineu que caigué en la 
seva mateixa trampa (Grunenberg 2009, 213). Ni fou, encara menys, 
qüestió d’«un període molt breu» d’enlluernament filonazi, com ella 
mateixa disculpava l’actuació d’«alguns» intel·lectuals alemanys en la 
cèlebre conversa de 1964 amb Günter Gaus (Reif ed. 2006, 24). Lluny 
de considerar el compromís de Heidegger amb el nacionalsocialisme 
com a conjuntural, les investigacions d’Ott, Farías i Faye constaten 
que la realitat del nazisme inspirà i nodrí en profunditat la seva obra 
filosòfica, de manera que es fa impossible deslligar-la — com pretenen 
els heideggerians més acèrrims— del compromís polític de l’autor. 

Arendt & Heidegger

Més enllà de la relació sentimental que iniciaren el 1925, Arendt i 
Heidegger compartien la fascinació pel pensament filosòfic. Tanmateix, 
l’assalt al poder dels nazis els separà tant en termes afectius com 
intel·lectuals: ell s’implicà en el nazisme, mentre que ella s’acostà al 
sionisme (Grunenberg 2009, 10). Un dels documents més reveladors 
del seu vincle és, sens dubte, la correspondència que — a intervals i amb 
pèrdues— abraça cinquanta anys, de 1925 a 1975 (Arendt i Heidegger 
2017). Al marge dels afers del cor, que, com afirma Pascal, té les seves 
raons que la raó desconeix, les missives posen de manifest que la 
principal discrepància ideològica entre tots dos es produeix cap a 
l’hivern de 1932–1933 arran de les acusacions que circulaven sobre 
l’antisemitisme de Heidegger, de les quals el mateix filòsof es defensà 
en una carta poc convincent, en què la seva disculpa no deixava de ser 
una confessió tàcita d’antisemitisme (Arendt i Heidegger 2017, 64–65). 

Un cop acabada la guerra, Arendt comentà a Jaspers que considerava 
Heidegger un cas patològic i el tingué per l’«assassí potencial» de 
Husserl com a responsable màxim de la seva exclusió de la universitat 
(Grunenberg 2009, 283). Arendt lamentava en privat la traïció d’un 
amic que s’havia compromès amb el nazisme, però no oblidava la 



126  Francesc Foguet i Boreu

relació sentimental d’anys enrere (Grunenberg 2009, 296). En canvi, 
després del retrobament afectiu amb Heidegger el 1950, retornà al 
pensament heideggerià i acceptà en bona part el relat victimista 
del filòsof: el presentà com a políticament irresponsable i, tal com 
hem indicat, formulà la paràbola ambigua de la guineu atrapada 
en la pròpia trampa (Grunenberg 2009, 373–374). Les seves obres 
més rellevants d’aquells anys, La condició humana (1958) i Sobre la 
revolució (1963), entaulen, en certa manera, un diàleg filosòfic amb 
Heidegger. A Eichmann a Jerusalem (1963), Arendt arriba a afirmar 
que, a diferència d’Eichmann, Heidegger només havia d’assumir la 
responsabilitat política de pertànyer a la comunitat en nom de la 
qual s’havien perpetrat els crims (Grunenberg 2009, 421). Quan la 
polèmica generada per Eichmann a Jerusalem s’apaivagava, Arendt 
reprengué el 1966 la relació amb Heidegger que, amb intermitències, 
duraria tota la vida. 

Un altre punt d’inflexió en l’epistolari — testimoni de la revifalla del 
diàleg intel·lectual entre tots dos— és la carta de 1969, amb dedicatòria 
personalitzada inclosa, en què Arendt envià a Heidegger el text que 
havia redactat amb motiu del seu vuitantè aniversari: hi subratllava 
la importància de la seva contribució a la història del pensament i, al 
final, hi tractava indirectament del seu compromís amb el nazisme 
amb una excusatio atenuant en tota regla. Arendt recordava que Aris-
tòtil recomanà als filòsofs que no juguessin a ser reis en el món de 
la política, i plantejà que Heidegger, com Plató, també havia cedit a 
aquesta temptació, però de manera temporal, circumscrita al període 
del rectorat i gairebé com per «deformació professional» dels grans 
pensadors (Arendt i Heidegger 2017, 178–180). Oimés: Arendt sostenia 
que la col·laboració de Heidegger amb el nazisme fou un mer «error 
passatger» que el filòsof hauria contrarestat assumint un risc excepci-
onal en el context de les universitats alemanyes del seu temps (Arendt i 
Heidegger 2017, 326), una valoració que, com hem vist, no s’adeia amb 
la realitat, atès que Heidegger fou un actor polític important i recone-
gut públicament com a tal pel nacionalsocialisme. No serà fins pràc-
ticament al final de la seva vida que Arendt aconsegueix, segons Lau-
re Adler (2019, 498), alliberar-se de la influència teòrica de Heidegger. 

Tot un altre punt de vista és el que ofereix Emmanuel Faye a Arendt 
et Heidegger. Extermination nazie et destruction de la pensée (2016). 



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena  127

A criteri seu, Arendt esdevingué una de les principals figures que, 
després del 1945, contribuí a la difusió internacional del pensament de 
Heidegger. Justament, la seva «apologie» del filòsof del 1969 que acabem 
d’esmentar havia fet més que cap altre text «pour l’ériger en légende 
vivante» (Faye 2016, 12). Així mateix, Faye fa notar la contradicció que 
suposa que Arendt fos capaç de descriure la dinàmica destructiva 
dels moviments totalitaris del segle XX i, al mateix temps, exonerés 
Heidegger de tota responsabilitat respecte al nazisme (2016, 13). Al seu 
entendre, es tractava, en realitat, d’una contradicció aparent, ja que 
cal vincular-la amb la interpretació arendtiana del nacionalsocialisme. 

En aquest punt, Faye examina amb detall el que podríem anome-
nar les derives heideggerianes del pensament d’Arendt i l’operació de 
«blanqueig» del nazisme del seu antic professor que emprèn en obres 
com ara Els orígens del totalitarisme (1951), en què faria responsables 
de l’antisemitisme modern, que conduí a l’extermini dels jueus d’Eu-
ropa pels nazis, les mateixes víctimes i eximiria de tota responsabilitat 
les elits intel·lectuals del nazisme (2016, 82 i 129). La condició humana 
(1958), un altre dels assaigs principals d’Arendt, seria un manifest post-
modern avant la lettre en el qual defensaria que els nous temps estari-
en marcats per l’alienació del món, seguint Carta sobre l’humanisme, 
o es valdria de conceptes clau com ara natalitat o pluralitat d’inspira-
ció heideggeriana, entre altres deutes al seu antic professor, sobretot 
en relació amb la concepció de la modernitat (Faye 2016, 368 i 400). 

Eichmann a Jerusalem, en definitiva, permetria contraposar «el rei 
secret del reialme del pensament», Heidegger, amb un arquetip de la 
humanitat corrent, caracteritzada per l’absència de pensament, Eich-
mann; i, de manera tàcita, disculpar l’autor de Ser i temps de les seves 
responsabilitats en la legitimació del moviment nazi (Faye 2016, 456–
457 i 481). Arendt interpreta el nazisme i l’acció d’Eichmann a partir 
de la visió heideggeriana de la modernitat i ignora que el filòsof oferí 
una anuència d’aparença filosòfica a la cosmovisió i al moviment nazis 
(Faye 2016, 485 i 510). Al capdavall, l’alt dignatari del reialme del pen-
sament esdevindria, sempre segons Faye (Faye 2016, 510), un «rei nu».

Més secundàriament, consignem també l’asimetria de la relació 
intel·lectual i personal entre Arendt i Heidegger, atès que ella dedicà 
nombrosos estudis al seu antic professor, mentre que ell se n’estigué; 
i ella conservà les cartes que li envià, mentre que ell en destruí una 



128  Francesc Foguet i Boreu

bona part (Faye 2016, 270). Entre els textos que consagrà a Heidegger, 
Faye destaca que, tant en l’article de 1946 com en l’homenatge de 1969, 
Arendt justifica el compromís polític del filòsof amb el nacionalsocia-
lisme «comme chose annexe et subalterne» i intenta separar-lo de l’exa-
men del seu pensament (2016, 297). Pel que fa al retrobament de 1950, 
cal advertir que una figura com Arendt, jueva i cèlebre, podia neutra-
litzar fins a un cert punt les acusacions persistents d’antisemitisme 
que requeien com un llast sobre Heidegger (Faye 216, 337). De més a 
més, és a partir de la represa del contacte amb el seu antic professor 
que Arendt escriu el Diari filosòfic, un material de treball intel·lectual, 
en què Heidegger és, de bracet amb Aristòtil, Kant, Hegel o Marx, un 
dels filòsofs més convocats directament o indirecta (Arendt 2018). Per 
al·ludir a la relació amb el seu antic professor i amant, Arendt hi em-
pra també l’al·legoria de la «trampa» de la «guineu Heidegger» (2018, 
255 i 390–391). 

Mecanismes de ficcionalització

El retrobament entre Arendt i Heidegger el 1950 és precisament el 
punt de partida de Le Démon de Hannah d’Antoine Rault. Amb un joc 
d’ombres i contrastos, la cita entre tots dos es confronta amb l’etapa de 
joventut, a la Universitat de Marburg. En l’acte I, la delimitació de dos 
espais imaginaris — la casa de Heidegger a Friburg i l’estudi d’Arendt 
a Nova York— permet de situar l’espectador en els dies previs, quan 
Martin es troba sotmès a la depuració dels aliats, que — agullonat per 
la seva dona Elfride— percep com una humiliació; i Hannah, per la 
seva banda, té por de retornar a Europa — en una missió del Comitè 
Jueu per la Reconstrucció Cultural—, ja que sap que retrobarà l’antic 
professor i amant, i de resultes d’això pot revifar l’amor de joventut. 
En canvi, davant d’Elfride, Martin justifica la necessitat de reveure 
Hannah perquè podria ajudar-lo en la seva rehabilitació pública. 

La ficcionalització de la trobada real entre Arendt i Heidegger 
a l’hotel de Friburg el 1950 es descabdella durant l’acte II i té una 
doble trama discursiva: la revifalla de l’amor i el debat intel·lectual. 
Les confidències amoroses, els greuges i les justificacions d’antics 
amants deixen pas a l’evidència que tots dos han viscut en realitats 
molt diferents, que les seves concepcions filosòfiques són distants 



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena  129

i, en relació amb l’Holocaust, que no tenen la mateixa percepció del 
mal. Des del punt de vista afectiu, la confessió de fidelitat amorosa de 
Hannah contrasta amb l’actitud més interessada i cínica de Martin. En 
la dialèctica entre tots dos, base de l’obra, s’imposa la visió íntima de 
cadascun, mentre que la dimensió filosòfica queda en un segon terme. 
La irrupció d’Elfride en l’escena 4, enervada pel fet de trobar-los junts, 
desemmascara les pretensions ocultes del seu marit: instrumentalitzar 
Hannah per salvar la seva reputació i renegar del passat nazi. Les 
darreres escenes — 5 i 6— exposen els motius que conduïren Martin 
i Hannah a retrobar-se: descobrir si l’amor encara era viu, segons 
ell; confiar en la possibilitat de comprendre’s, segons ella. Tots dos, 
tanmateix, a la seva manera, reconeixen que l’amor perviu. 

La relació sentimental entre Arendt i Heidegger és també el fil 
conductor d’Un rapport sur la banalité de l’amour de Mario Diament. 
Les successives trobades entre tots dos — de 1925 al 1950, passant per 
1926, 1930 i 1933— estructuren la peça en una seqüència temporal de 
signe biogràfic. Al començament de les cinc escenes, talment un cor 
grec, un petit grup d’universitaris, anomenats «témoignages», apareix 
en una pantalla de cinema o de televisió per presentar els personatges, 
contextualitzar la situació i dur el debat a l’actualitat. Des de la primera 
escena, el tema del nazisme de Heidegger és objecte d’una controvèrsia 
més aviat superficial, que punteja la relació amorosa, capaç de superar 
totes les vicissituds. 

Al marge dels afers amorosos i de la seva evolució, el diàleg que 
mantenen Arendt i Heidegger cada vegada que es retroben adquireix 
també, com veurem, una dimensió filosòfica i ideològica. Ara bé, 
tot i que les discussions integrades en el vis à vis amorós dels dos 
protagonistes deixin aflorar les discordances i els retrets, l’amor passió 
se sobreposa a tot i a tothom. Hannah accepta totes les disculpes i 
pretextos de Martin, i admet que creu en la seva «innocència», per 
tal com mai no ha deixat d’estimar-lo: l’amor entre tots dos està per 
sobre de les circumstàncies i les dissorts del seu temps; fa possible, en 
definitiva, donar sentit a l’existència. En la lletra que escriu a Martin 
després del retrobament de 1950, reconeix que no pot ignorar la seva 
col·laboració amb el nazisme, però que no té força per jutjar-lo. 

Mi nombre es Sarah de Luis Agius duu per subtítol «El sueño de 
Hannah Arendt» i s’inspira lliurement sobretot en Eichmann a Jerusalem 



130  Francesc Foguet i Boreu

i, en un segon pla, en Els orígens del totalitarisme i La condició humana. 
El centre d’interès de l’obra és el judici d’Eichmann, el 1961, pel Tribunal 
Suprem d’Israel i la posició defensada per Arendt. Bona part de les 
escenes giren al voltant de les polèmiques que generà la interpretació 
que en feu Arendt a Eichmann a Jerusalem. Així, els acaraments amb 
Eichmann, en què intenta endebades aconseguir que es penedeixi; 
la polèmica amb Gershom Scholem, escriptor i pensador jueu; i la 
confrontació amb Robert Servatius, advocat defensor, contribueixen 
a exemplificar, al peu de la lletra, la tesi arendtiana sobre la «banalitat 
del mal». En una de les darreres rèpliques a Eichmann, Arendt la 
sintetitza quan el titlla d’«asesino de oficina, el ejemplo más evidente 
de la banalidad del mal, pieza de un exterminio mecanizado» (Agius 
2013, 67). En l’obra, el personatge d’Arendt s’erigeix, en poques paraules, 
en l’heroïna del pensament lliure i independent, en la línia de Hannah 
Arendt (2012), el film de Margarethe von Trotta. Com a contrapunt, les 
tràgiques conseqüències del genocidi nazi de què Eichmann fou un 
dels principals artífexs es personifiquen, en l’intermezzo i en l’epíleg, 
en l’experiència d’Arendt mateix i la seva contrafigura Sarah, la dona 
alemanya, jueva i supervivent a què al·ludeix el títol i que es fa portaveu 
de les víctimes de l’Holocaust. 

Només una escena de Mi nombre es Sarah, significativament 
intitulada «Pensamiento versus Totalitarismo», convoca Arendt i 
Heidegger en un diàleg que ficcionalitza el primer retrobament 
imaginari després de la guerra — en realitat, com sabem, es produí onze 
anys abans del judici, el 1950. L’acció té lloc en termes metafòrics també 

— com la resta de les escenes— a la sala mateix del Tribunal Suprem 
d’Israel amb la presència silent d’Eichmann, mig adormit darrere la 
cabina de vidre dels acusats. Després de recordar l’amor de joventut, 
el diàleg se centra en el compromís de Heidegger amb els nazis i en la 
interpretació del «cas Eichmann», que els duu a discutir sobre l’adhesió 
del poble alemany al nacionalsocialisme i a convenir que el pensament 
és un bon dic de contenció enfront dels totalitarismes. Heidegger es 
presenta com el professor que, content de la seva alumna avantatjada, 
elogia la capacitat filosòfica d’Arendt.

Tot un altre plantejament dramatúrgic i estètic proposa Manuel 
Molins a Blut und Boden (’Sang i pàtria’), vist que es reivindica com 
un fruit de la imaginació, a pesar de partir de fets i persones reals. El 



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena  131

mateix títol remet a dues paraules de la doctrina racial i de la mitologia 
del protonazisme que Heidegger s’apropià deliberadament. Tota l’obra, 
fet i fet, està minada d’intertextos al·lusius al pensament nazi del filò-
sof. I, tanmateix, Heidegger hi és trasmudat en Martin Schwarzwald, 
un filòsof de 55 anys, que té molts punts de coincidència amb l’autor 
de Ser i temps. Arendt es converteix, per la seva part, en Sharon Stein, 
una dona jueva del gueto de Wilnö (Polònia, 1943), antiga amant de 
Martin. En realitat, Sharon Stein no és només un transsumpte de la 
mateixa Arendt, sinó que també s’erigeix en un contundent homenat-
ge a les dones assassinades als camps d’extermini nazis. Pren, encara, 
una dimensió metateatral, perquè s’inspira en una dona jueva confi-
nada al gueto de Wilnö que, segons Arianne Mnouchkine, «de la seva 
ració diària de pa imaginava i modelava uns titelles o personatges» 
per representar petites històries (Molins 2014, 19). Metafòricament, 
Arendt hi és convocada també per Alma, la dona de Martin, com una 
de les joves estudiants i amants jueves — anomenades «margarides»— 
que Heidegger seduïa. El doble vincle, sentimental i intel·lectual, en-
tre Arendt i Heidegger no és abordat, per tant, d’una manera directa, 
com en la resta d’obres, sinó obliqua.

En el text de Molins, s’hi entrellacen dues trames relatives a Heideg-
ger i Arendt: en la primera se succeeixen les escenes sobre la persistèn-
cia del pensament nazi en Martin, des del discurs d’accés al rectorat de 
la Universitat de Friburg el 1933 fins a la postguerra, malgrat les mani-
pulacions amb què s’escuda a partir de 1945; en la segona es descabde-
llen les escenes sobre Sharon Stein, reclosa al gueto de Wilnö, la qual, 
tot i la seva dissort, és capaç d’explicar amb titelles fetes de molles de pa 
històries còmiques que caricaturitzen els nazis i parodien la filosofia 
de Heidegger «per mantenir viva l’esperança de la gent» (Molins 2014, 
25). La relació entre Arendt i Heidegger hi és tractada també d’una ma-
nera al·lusiva, amb un joc d’associacions: les amants jueves — «margari-
des»— de Martin durant la preguerra remeten a Sharon, que n’és una, 
i al seu torn a Arendt, que n’era una altra, i que, com a jueva, hauria 
acabat també en un camp d’extermini si s’hagués quedat a Alemanya 
o no hagués pogut escapar del camp de concentració de Gurs. L’obra 
inclou, entre escena i escena, un calidoscopi de citacions a la mane-
ra de Walter Benjamin de textos diversos — fonamentalment estudis 
sobre Heidegger— que amplien i enriqueixen les lectures de la faula. 



132  Francesc Foguet i Boreu

Discordances intel·lectuals

La principal dissensió entre Arendt i Heidegger que Rault insinua ja 
en la segona escena de Le Démon de Hannah és la implicació del filòsof 
en el nacionalsocialisme — que de fet ja apareix en la primera escena— 
amb l’extracte del discurs al rectorat de la Universitat de Friburg el 1933: 
«C’est qu’il a fait, c’est impardonnable pour un homme aussi intelligent. 
Son attitude est indéfendable, il a été un meurtrier en puissance» (2009, 
21), comenta Hannah en una conversa telefònica amb la seva amiga 
Hilde. Quan Heinrich, el seu marit, li suggereix que, en el viatge a 
Europa, retrobarà el seu «grand amour», Hannah ho nega i apel·la al 
rebuig de la seva trajectòria filonazi: «Il a offert ses services aux nazis, 
il s’est emballé pour le IIIe Reich, il a tenu des discours antisémites; 
avec sa réputation de grand professeur, il a contribué à rendre ces 
saluds respectables» (Rault 2009, 32–33). 

Quan els antics amants tornen a estar cara a cara, vint-i-cinc anys 
després, a Friburg, els records de l’amor passió reverdeixen, però és 
el moment també d’aclarir la col·laboració de Martin amb el nazisme. 
L’autodefensa de Martin consisteix a no fer-se responsable de cap crim 
i a limitar el seu infortuni al fet d’assumir el rectorat de la Universitat 
de Friburg (acte II, escena 3). La rèplica de Hannah és rotunda: li 
retreu que es planyi tant, si no viu pas en un camp de concentració, i 
li recorda que havia somniat a ser un «Führer spirituel de la nouvelle 
Allemagne» (Rault 2009, 65). Entre declaracions de fidelitat amorosa, 
Martin relativitza les acusacions d’antisemitisme i les atribueix al 
linxament públic a què és sotmès; insisteix també que, d’ençà de 1934, 
està allunyat de la política perquè considera aristotèlicament que «ce 
n’est pas le rôle des philosophes» (Rault 2009, 77). 

Enfront dels retrets de Hannah pel seu nazisme i especialment 
pel seu antisemitisme, que inclouen també el comportament envers 
Jaspers i Husserl, Martin nega que mai elogiés Hitler i respon amb 
evasives o pretextos, sovint escudant-se en l’amor de joventut o 
fent-se la víctima. Sobre l’etapa del rectorat, es refugia en la seva 
intenció de regenerar l’ensenyament universitari i influir sobre el 
moviment nacionalsocialista. Hannah li recrimina que, com a filòsof, 
no s’interrogués sobre les raons que dugueren els nazis a construir 
«un système qui conduit à la négation totale de l’être» (Rault 2009, 



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena  133

97). L’exhorta també que, com a home, condemni els crims comesos i 
que expressi compassió per les víctimes, però Martin es reafirma en 
l’argument que no en fou pas responsable i addueix que el seu «error» 
és comparable amb el de Plató, que sostingué la tirania de Siracusa 
(Rault 2009, 98) — un subterfugi, val a dir-ho, que és manllevat de l’elogi 
d’Arendt a Heidegger de 1969. 

Baldament li reclami que trenqui el seu silenci i condemni 
l’Holocaust, Martin no recull el guant i redirigeix la qüestió a un afer 
privat: la disculpa — relativa, com hem vist— davant Jaspers. En la 
patètica escena 4, inspirada tanmateix en fets reals, les cartes d’amor 
que llegeix Elfride, concernents als anys de promesos, i les denúncies 
contra col·legues jueus evidencien l’antisemitisme de Martin, tot i que 
el retret final de la seva dona remet a l’excusa platònica que acabem de 
comentar: «Tu y croyais, Martin, à ta grande Allemagne, ça t’exaltait 
comme un fou — et moi, j’y ai cru aussi. Mais toi, ce qui te grisait plus que 
tout, c’est le pouvoir, la gloire. Tu étais le Dieu vivant de la philosophie. 
Tu te voyais en mentor spirituel du Führer» (Rault 2009, 108).

A Mi nombre es Sarah, la contraposició entre Arendt i Heidegger 
s’exposa en la cinquena escena, en un diàleg en què es delimiten les 
posicions de cadascú: per un costat, l’autor de Carta sobre l’humanisme 
legitima la ideologia nazi com l’única capaç d’enfrontar-se a la societat 
tecnificada i fer realitat el mite del superhome nietzscheà; per l’altre, 
l’autora d’Eichmann a Jerusalem interpreta el nazisme com un sistema 
totalitari que feia emergir «lo peor de la condición humana: la ausencia 
de raciocinio, de pensamiento, la deshumanización, la indiferencia» 
(Agius 2013, 60). Seguint el lloc comú d’un compromís temporal, 
contemporitzador amb el nazisme, Heidegger lamenta que aleshores 
hagués abdicat de pensar i dona la raó a Arendt en el sentit que el poble 
alemany actuà, durant el Tercer Reich, amb indiferència i irreflexió. 
Al final de l’escena, Arendt defensa la seva tesi sobre la importància 
del pensament individual i de la raó per combatre el totalitarisme.

 La percepció diferent sobre l’antisemitisme i l’increment del poder 
nazi en la societat alemanya de 1930 són els dos punts de fricció entre 
els amants Hannah i Martin a Un rapport sur la banalité de l’amour 
(escena 3). Mentre Hannah expressa el seu temor per l’auge del nazisme 
ja des de la primera escena, Martin confia en el partit nazi i el seu líder 
per resoldre la greu crisi del país. A despit de no compartir del tot el que 



134  Francesc Foguet i Boreu

proposen, ell legitima la política nazi que, com li recorda ella, l’exclou 
com a jueva. Hannah li fa conèixer la figura de Rahel Varnhagen que, a 
més de presentar afinitats personals amb ella mateixa, visqué en uns 
anys en què els jueus pensaven que podrien integrar-se en la societat 
alemanya, un miratge que els nazis havien fet impossible.

Quan Hannah, poc abans d’haver de fugir d’Alemanya el 1933 per 
evitar de ser detinguda com a jueva, li retreu que doni suport als nazis, 
Martin ho desmenteix i li etziba que hauria estat pitjor si els comunistes 
estiguessin al poder; de tota manera, manifesta que Hitler és essencial 
i, malgrat no aprovar els seus mètodes, creu que cal ser-hi per evitar 
que el poder caigui en mans dels bàrbars i salvar la universitat (escena 
4). En retrobar-se l’any 1950, un dels primers temes que Hannah treu 
a col·lació és el nazisme de Heidegger, el qual es defensa restringint la 
col·laboració al període del rectorat i exculpant-se de les acusacions 
antisemites (escena 5). Davant la imputació que li fa Hannah de ser 
un assassí en potència, Heidegger nega que hagués estat un nazi i li 
confia que el procés del tribunal de desnazificació el dugué al caire del 
suïcidi. Com li reclama Martin, ella, com a celebritat, pot convèncer 
al món que ell no fou un nazi. 

El grup d’universitaris que intervé abans de cada escena porten el 
debat — ho hem apuntat més amunt— a l’actualitat. Ofereixen també 
flaixos sobre la implicació del filòsof en el nacionalsocialisme. Per bé 
que posen com a mostra la seva etapa del rectorat, tendeixen a rela-
tivitzar el seu compromís — en les escenes 3 i 4— i a justificar-lo per 
l’arrelament al país i l’«antisemitisme banal» del seu temps. En la dar-
rera escena — la 5—, tot i així, al·ludeixen al fet que Heidegger mai no 
pronuncià cap mot d’excusa, commiseració o condemna. Arendt, al 
seu torn, havia fet tots els possibles «pour expliquer que le nazisme de 
Heidegger était une sorte de ’pathologie’, une ’déformation professi-
onnelle’ sur laquelle il n’aurait eu aucun contrôle» (Diament 2017, 72). 
Hauria refusat, doncs, d’acceptar tot el que havia passat i hauria vol-
gut creure que l’amor per Heidegger podia aportar «une rédemption 
à ce drame» (Diament 2017, 72). Segons els universitaris, l’autora d’Els 
orígens del totalitarisme hauria pensat de manera subjacent en Hei-
degger per al seu concepte de «banalitat del mal» aplicat a Eichmann.

La discordança en Blut und Boden és formulada d’una manera 
indirecta i metafòrica: l’antagonista de Martin és Sharon. El pensament 



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena  135

de Martin no tan sols legitima el moviment nazi durant el Tercer 
Reich, sinó que projecta messiànicament el supremacisme alemany 
cap al futur. Molins vol demostrar com la ideologia nazi de Heidegger 

— intel·lectualment més radical que la de Hitler— tancà en fals la Segona 
Guerra Mundial i perviu en el pensament contemporani. En una de les 
converses amb la seva dona Alma, a la cabana de Todtnauberg, Martin li 
confessa la confiança en la «victòria» futura i en el retorn del moviment 
nazi «sobre bases més sòlides»; per a la difusió del seu pensament, està 
convençut que França en seria «la plataforma de llançament» (Molins 
2014, 65). La seva estratègia a llarg termini consisteix a treballar perquè 
el seu pensament filosòfic sigui una garantia de preservació dels valors 
alemanys que ell professa, a fi i efecte que l’Alemanya postnazi tingui 
un paper crucial en la construcció d’una nova Europa. En la darrera 
escena, que recupera circularment el discurs a la Universitat de Friburg, 
Martin ho expressa en termes profètics: «Tornarem / Sense nosaltres 
no és possible / Trobar el principi i l’origen / Que ens empeny al demà» 
(Molins 2014, 78). I, notòriament, esmenta a continuació el lema «Alles 
Grosse steht im Sturm / La grandesa es conquista en l’assalt» que fa 
referència — a més del moviment preromàntic alemany Sturm und 
Drang— a la Sturmabteilung (SA, ’Secció d’assalt’), una organització 
paramilitar del NSDAP — comandada per Ernst Julius Röhm— que 
tingué un paper clau en l’ascens al poder de Hitler a la dècada de 1930 
i que fou obertament defensada per Heidegger. 

A més de Martin, hi ha dos personatges fonamentals per perfilar el 
tractament del «cas Heidegger» a Blut und Boden. D’una banda, el jove 
soldat francès, Frédéric Fédier, que té la missió de reconstruir els llaços 
germanofrancesos a través de la cultura i que observa, entre fascinat 
i inquiet, com Heidegger desplega la seva estratègia de camuflatge 
en la línia del que han revelat els estudis comentats anteriorment. 
Amb tot, Fédier fracassa en la seva comesa de gestionar el possible 
debat entre Sartre i Martin, perquè l’autor de L’existentialisme est un 
humanisme s’hi nega (d’aquesta manera es fa al·lusió a les diferències 
filosòfiques entre tots dos i es qüestiona el paper de Sartre en la difusió 
del heideggerisme a França). De l’altra, Alma, la dona de Martin, que 
fa aflorar no tan sols les contradiccions, coartades i falsos misticismes 
del marit per tal d’encobrir el seu pensament nazi, sinó també la seva 
personalitat seductora, camaleònica, cínica i manipuladora.



136  Francesc Foguet i Boreu

El discurs abstrús heideggerià, darrere del qual s’amaga una defensa 
de la ideologia nazi, contrasta amb la transparència i nitidesa dels 
contes infantils que inspiren Sharon per explicar les seves històries 
teatralitzades. N’hi ha dues que mencionen de biaix Heidegger i Arendt: 
en l’escena 2, la paròdia hilarant de la filosofia de l’autor de Ser i temps 
que entona FlautaFührer, una caricatura de Hitler; i, en la 6, la veritable 
història de «La Bella Dorment», en què el referent metafòric és Arendt: 
un «príncep filòsof» d’un reialme de «margarides» i paraules sedueix 
una jove estudiant jueva, a qui recita versos de Hölderlin, i, després 
d’endur-se-la al bosc, es converteix en un llop ferotge i la devora (Molins 
2014, 16 i 50). La relació Heidegger i Arendt torna a ser evocada en el 
monòleg post mortem de Sharon Stein a l’escena 9, intitulat «Cendres», 
en què recorda com fou seduïda pel príncep filòsof convertit en llop i 
reivindica el poder salvífic de l’art lliure, capaç de preservar la memòria 
i l’esperança, perquè és nascut de l’amor.

Dimensió simbòlica i ideològica 

El filòsof Michel Onfray (2008, 20) no té cap inconvenient a qualificar 
Heidegger com un «penseur nazi» en l’assaig «Un kantien chez les nazis» 
dedicat a Adolf Eichmann, en el qual argumenta amb perspicàcia 

— bo i esmenant la plana a Arendt— que la filosofia d’Immanuel Kant 
— un dels referents de la Il·lustració— és compatible amb la mentalitat 
pragmàtica de l’oficial nazi. En la peça de teatre Le Songe d’Eichmann 
que subsegueix l’assaig, Onfray divulga — per dir-ho d’alguna manera— 
la tesi exposada: hi planteja una suggestiva trobada onírica, la vetlla de la 
seva execució, entre Eichmann i els filòsofs Kant i Nietzsche. Eichmann 
confessa a Kant, sota la mirada irònica o burleta de Nietzsche, que ha 
estat un fidel seguidor de les seves idees. Arendt només hi fa acte de 
presència al final a través de la veu d’una dona gran que recita el darrer 
fragment — abans de l’epíleg— d’Eichmann a Jerusalem que descriu el 
comportament i l’actitud d’aquest oficial nazi pocs minuts abans de 
ser penjat. Amb un punt de grotesc, els darrers moments d’Eichmann 
resumeixen, als ulls d’Arendt, la lliçó de «la terrible banalitat del mal».

Onfray, seguint Nietzsche, aporta una perspectiva filosòfica nova 
al cas d’Adolf Eichmann i qüestiona la visió que n’havia ofert Arendt, 
segons la qual aquest genocida nazi havia tergiversat la moral kantiana. 



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena  137

Contràriament, Onfray defensa que aquest oficial nazi i criminal de 
guerra esdevé un bon exemple de la manera com les «idees pures» 
de Kant justificaven la seva actuació i, fins i tot, la «legitimitat» del 
nazisme. En certa manera, si Arendt (2019: 364) prenia Eichmann com 
un «fenomen» que concreta amb el concepte de «la banalitat del mal», 
Onfray va més enllà i proposa cercar en Kant i la Il·lustració les bases 
que podien donar «cobertura moral» al nazisme.

L’obertura de compàs que planteja Onfray permet abordar la càrrega 
simbòlica i ideològica que prenen, en clau de present, les figures 
d’Arendt i Heidegger en els textos teatrals examinats. Rault a Le Démon 
de Hannah incideix en el lloc comú d’un mer compromís temporal 
de Heidegger amb el nacionalsocialisme, un error de perspectiva en 
uns anys convulsos, i, mal que mostri l’enfrontament dialèctic entre 
Arendt i el seu antic professor i amant, circumscriu el vincle entre tots 
dos en l’àmbit íntim, seguint en bona part el relat de les biografies 
publicades i la correspondència conservada de Heidegger amb Arendt 
i Jaspers. La seva proposta, fins a cert punt, melodramatitza la relació 
Arendt i Heidegger (convertida en un doble triangle sentimental, amb 
els personatges d’Elfride i Heinrich), en què l’amor se sobreposa a tot, 
i brinda una versió molt mediatitzada per l’apologia arendtiana del 
filòsof, per dir-ho en termes de Faye. 

En un sentit similar, Agius a Mi nombre es Sarah assumeix el 
pensament i la visió d’Arendt al cent per cent sobre la banalitat del 
mal i el totalitarisme, exposats sobretot a Eichmann a Jerusalem i 
a Els orígens del totalitarisme. Arriba a posar en boca de Heidegger, 
àdhuc, la visió arendtiana sobre la indiferència dels alemanys en temps 
del Tercer Reich i sobre la força del pensament i de la raó per lluitar 
contra qualsevol sistema totalitari. Com hem vist, el Heidegger històric 
estava molt lluny de compartir aquesta tesi. Per acabar-ho d’adobar, 
la interpretació arendtiana de la banalitat del mal es fa extensible, tal 
com proposa el personatge de Heidegger, al conjunt del poble alemany, 
una perillosa extrapolació que tampoc no s’ajusta a la realitat històrica. 

Un rapport sur la banalité de l’amour parteix també de la fascinació 
per totes dues figures, Arendt i Heidegger, i posa l’accent en la seva 
relació sentimental per fer-ne veure la «banalitat», el caràcter ordinari, 
tot i l’excepcionalitat dels protagonistes. Els temes filosòfics i ideològics 
hi apareixen com a teló de fons, ja que hi predomina la dialèctica 



138  Francesc Foguet i Boreu

amorosa. En certa manera, a pesar de l’asimetria de la relació, l’amor 
redimeix les diferències entre tots dos amants i impossibilita que 
Hannah pugui jutjar el seu antic professor per la col·laboració amb 
el nazisme que el mateix Martin s’encarrega de minimitzar. Com a 
Le Démon de Hannah, tot i les remarques distanciadores del grup 
d’universitaris, Diament es deixa endur per l’apologia arendtiana de 
Heidegger. 

Si totes les obres projecten el debat entre Arendt i Heidegger cap al 
present, Blut und Boden va més enllà i insinua — com postulen també 
Farías (2010) i Faye (2018)— la influència del llegat nazi de l’autor 
de Ser i temps en el pensament europeu nascut de les cendres de la 
Segona Guerra Mundial. «Ara cal concentrar-se en la filosofia i en la 
seva divulgació per aconseguir la reconstrucció espiritual que no hem 
tingut amb Hitler: Europa serà alemanya o no serà perquè nosaltres 
només hem intentat frenar la decadència d’Occident», comenta Martin 
a Alma (Molins 2014, 68). De manera diàfana, doncs, tot i la mediació 
ficcional, Molins presenta un Heidegger que mantingué incòlume el 
seu compromís amb el nazisme, a despit que l’emmascari per evitar 
les represàlies dels vencedors. Un Heidegger que, després del 1945, 
creu que el seu pensament serà fonamental per a la reconstrucció 
espiritual de l’Europa de postguerra, on Alemanya n’esdevindria un 
dels pilars principals. Les imatges de manifestacions neonazis recents 
que apareixen projectades al final de l’obra fan referència a la revifalla 
de l’extrema dreta en l’Europa actual i s’avenen, en essència, amb les 
aspiracions profundes de Heidegger. 



Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena  139

Bibliografia

Adler, Laure. 2019. Hannah Arendt. Una biografía. Trad. Isabel Margelí. Bar-
celona: Ariel. 

Agius, Luis. 2013. Mi nombre es Sarah. Madrid: Ediciones Antígona.
Arendt, Hannah. 2002. Eichmann à Jérusalem. Trad. Anne Guérin. París: 

Gallimard.
 —. 2018. Diario filosófico 1950–1973. Ed. Ursula Ludz i Ingeborg Nord-

mann. Trad. Raúl Gabás. Barcelona: Herder.
 —. 2019. La pluralidad del mundo. Antología. Ed. Andreu Jaume. Barce-

lona: Taurus.
Arendt, Hannah; Heidegger, Martin. 2017. Correspondencia 1925–1975. Ed. Ur-

sula Ludz. Trad. Adan Kovascsics. Barcelona: Herder. 
Cesare, Donatella di. 2017. Heidegger y los judíos. Los ’Cuadernos negros’. Trad. 

Francisco Amella Vela. Barcelona: Gedisa.
Collins, Jeff. 2004. Heidegger y los nazis. Trad. Carme Font. Barcelona: Gedisa.
Diament, Mario. 2017. Un rapport sur la banalité de l’amour. Trad. André Ner-

man. París: Les Cygnes. 
Enzensberger, Hans Magnus. 2021. Un puñado de anécdotas. Barcelona: 

Anagrama.
Farías, Víctor. 2009. Heidegger y el nazismo. Palma: Lleonard Muntaner, editor. 
 —. 2010. Heidegger y su herencia. Madrid: Tecnos. 
Faye, Emmanuel. 2016. Arendt et Heidegger. Extermination nazie et destructi-

on de la pensée. París: Albin Michel. 
 —. 2018. Heidegger. La introducción del nazismo en la filosofía. En torno 

a los cursos y seminarios de 1933–1935. Trad. Óscar Moro Abadía. Madrid:  
Akal. 

Grunenberg, Antonia. 2009. Hannah Arendt et Martin Heidegger. Histoire 
d’un amour. Trad. Cédric Cohen Skalli. París: Payot.

Heidegger, Martin; Jaspers, Karl. 2003. Correspondencia (1920–1963). Ed. Wal-
ter Biemel i Hans Saner. Trad. Juan José García Norro. Madrid: Síntesis. 

Jaspers, Karl. 1990. Notas sobre Heidegger. Trad. Vicente Romano García. Ma-
drid: Mondadori.

Löwith, Karl. 1992. Mi vida en Alemania antes y después de 1933. Un testimonio. 
Trad. de Ruth Zauner. Madrid: Visor.

Molins, Manuel. 2014. Blut und Boden (’Sang i pàtria’). Valls: Cossetània. 
Onfray, Michel. 2008. Le Songe d’Eichmann. París: Galilée.
Ott, Hugo. 1992. Martin Heidegger. En camino hacia su biografía. Trad. Hele-

na Cortés Gabaudan. Madrid: Alianza.
Rault, Antoine. 2009. Le Démon de Hannah. París: Albin Michel.
Reif, Adelbert, ed. 2006. Converses amb Hannah Arendt. Trad. Ramon Farrés. 

Palma: Lleonard Muntaner, editor. 



140  F. Foguet i Boreu  ·  Hannah Arendt i Martin Heidegger a escena

Sherratt, Yvonne. 2022. Los filósofos de Hitler. Trad. Manuel Garrido i Rodri-
go Neira Castaño. Madrid: Cátedra.

Trotta, Margarethe von (dir). 2012. Hannah Arendt [film].


