
dA   derecho ANIMAL la web center de los animales con derecho 

derechoanimal.info feb-11 
 
 
 

 1 

 
 
Trois chemins éthiques de l’homme à l’animal 
 
 
Georges Chapouthier 
Biologiste et philosophe 
Directeur de Recherche au CNRS (*) 
Paris, France 
 
 
 
 
 
 
Bien sûr, quand je distingue dans les termes,  comme ici, « l’homme » et « l’animal », je ne 
pense, en aucun cas, que l’homme n’est pas aussi un animal ! [1] J’utilise simplement les 
mots dans leur usage populaire et plus aisément compréhensible, qui fait que, pratiquement, 
l’on distingue notre espèce des autres espèces cousines qui peuplent avec nous la planète. 
 
L’histoire des civilisations montre qu’il y a trois grandes conceptions  qui, sur le plan éthique, 
permettent à notre espèce d’envisager les rapports avec les (autres) espèces animales : 
l’animal humanisé, l’animal-objet et l’animal-être sensible [2] 
 
L’animal humanisé est sans doute la conception la plus répandue au cours de l’histoire. Elle 
consiste à faire de l’animal un « petit homme », susceptible d’être jugé et condamné lors de 
procès, comme ce fut le cas au Moyen âge en Europe. Dans la plupart des civilisations 
polythéistes, cette assimilation comprend non seulement les hommes et les animaux mais 
aussi les dieux. Les exemples en sont innombrables dans l’Egypte ancienne, en Amérique 
précolombienne, dans la Grèce antique ou dans l’Extrême-Orient d’aujourd’hui. Parfois 
l’assimilation se traduit par des dieux-chimères, mi-hommes, mi-animaux, comme en Grèce le 
dieu Pan, qui avait des pattes de bouc, ou en Inde le dieu Ganesh (Ganesa), qui a une tête 
d’éléphant. Dans le même ordre d’idée, la métempsycose, commune dans la plupart des 
religions polythéistes, considère que le corps animal peut être le réceptacle d’une âme 
humaine, estompant ainsi le fossé qui pourrait séparer l’homme de l’animal. Enfin, en sens 
inverse, l’esclavage assimile un être humain à un animal et a été répandu dans toutes les 
civilisations, y compris à notre époque, où il est en général interdit par la loi, mais où on peut 
retrouver sa pratique clandestine dans la prostitution ou le travail des enfants. Cette 
conception de l’animal humanisé inonde aussi la littérature et l’art, où les animaux des fables 
et des contes parlent comme des hommes et où Mickey ou Donald sont des humains aux 
apparences d’animaux. 
 
 
 
 



dA   derecho ANIMAL la web center de los animales con derecho 

derechoanimal.info feb-11 
 
 
 

 2 

 
 
Très répandue aussi est la conception de l’animal-objet, majoritaire dans la civilisation 
occidentale moderne, mais très commune aussi ailleurs. De nos jours, elle apparaît comme 
radicalement opposée à la conception de l’animal humanisé. Ce ne fut pas toujours le cas. 
Dans beaucoup de civilisations qui pratiquaient à grande échelle l’esclavage ou la domination 
de certains individus, puisque les esclaves, les prisonniers de guerre, voire les femmes ou les 
enfants, étaient perçus comme des objets, il n’y avait pas de frontière franche entre l’homme,  
 
 
l’animal et l’objet. De nos jours, une coupure franche existe en revanche à la suite des thèses 
proposées par Descartes et ses successeurs.  
 
Pour Descartes, les corps, des hommes comme des animaux, sont des machines, qu’il assimile 
maladroitement aux automates de son époque. Descartes a raison quand il affirme que les 
corps sont des systèmes matériels : toute la biologie moderne fonctionne sur cette hypothèse. 
Mais la philosophie de Descartes va plus loin : elle accorde aux seuls humains (mais pas aux 
animaux) l’existence d’une âme, au sens chrétien du terme. C’est ce qu’on appelle le 
« dualisme cartésien de l’âme et du corps » [3], Dépourvus d’âme, les animaux deviennent de 
simples systèmes matériels, aisément assimilables à des objets. Plus que Descartes, c’est son 
élève, Malebranche, qui a développé cette thèse, adoptée ensuite par une large part de la 
philosophie occidentale et encore très présente de nos jours [2].  
 
La seule position  philosophiquement tenable de nos jours est celle de l’animal-être sensible, 
parent de l’homme sans être son identique [4]. Elle est étayée par toute la littérature 
scientifique de ces derniers siècles,  qui montre que les animaux et les hommes sont construits 
sur les mêmes bases, anatomiques, génétiques, biochimiques  ou physiologiques, que les 
maladies peuvent se transmettre entre hommes et animaux comme entre les (autres) espèces 
animales. La théorie de l’évolution, acceptée de nos jours par tous les penseurs sérieux et 
refusée seulement par quelques partisans de l’obscurantisme, fait des animaux les ancêtres et 
les cousins des humains. L’être humain, « singe nu » [5], parfois qualifié de « troisième 
chimpanzé » [6], occupe, en tant qu’espèce, une place caractéristique dans le groupe des 
primates. La théorie de l’évolution montre aussi l’existence de grandes différences entre les 
groupes animaux et, en ce qui concerne la sensibilité, des différences de degré entre de rares 
animaux totalement insensibles (comme les éponges) et des animaux de sensibilité très 
comparable à la nôtre (comme les vertébrés ou les pieuvres). Quand parle de la sensibilité des 
animaux, c’est en général à ces derniers groupes que l’on se réfère, même si une sensibilité 
moins développée existe aussi chez la plupart des invertébrés [7].  
 
Reconnaître aux animaux une sensibilité parfois proche de la nôtre conduit aussi à les traiter 
convenablement et, sur le plan éthique, puis juridique, à leur conférer certains droits visant à 
assurer leur protection [8] [9].  
 
(*) Centre National de la Recherche Scientifique 
 
 
 



dA   derecho ANIMAL la web center de los animales con derecho 

derechoanimal.info feb-11 
 
 
 

 3 

 
 
 
1. Chapouthier G. Qu'est que l'animal? Le Pommier: Paris, 2004 (en espagnol,¿ Qué es 

el animal ?, Coll. "Las manzanas del saber", Ediciones Akal Madrid, 2006). 
2. Chapouthier G. Kant et le chimpanzé - Essai sur l'être humain, la morale et l'art. 

Belin -Pour la Science: Paris, 2009. 
3. Chapouthier G. Impact de l'animal-machine sur la biologie moderne: triomphe 

épistémologique et désastre moral. In L'esprit cartésien. Paris: Vrin; 2000. pp. 742-
744. 

4. Chapouthier G (sous la direction de). L'animal humain, traits et spécificités. 
L'Harmattan: Paris, 2004. 

5. Morris D. The naked ape. Jonathan Cape: London, 1967. 
6. Diamond JM. The third chimpanzee. Harper: USA, 2006. 
7. Chapouthier G. La douleur: des animaux à l'homme. In Homme et animal: de la 

douleur à la cruauté. Auffret Van der Kemp T, Nouët JC, (sous la direction de). Paris: 
L'Harmattan; 2008. pp. 25-38. 

8. Chapouthier G. Les droits de l'animal. Presses Universitaires de France: Paris, 1992. 
9. Coulon JM, Nouët JC. Les droits de l'animal. Dalloz: Paris, 2009. 
 
 
 


