dA derecho ANIMAL la web center de los animales con derecho

derechoanimal.info feb-11

Trois chemins éthiques de I’homme a 1’animal

Georges Chapouthier
Biologiste et philosophe

Directeur de Recherche au CNRS (*)
Paris, France

Bien sir, quand je distingue dans les termes, comme ici, « I’homme » et « I’animal », je ne
pense, en aucun cas, que ’homme n’est pas aussi un animal ! [1] J'utilise simplement les
mots dans leur usage populaire et plus aisément compréhensible, qui fait que, pratiquement,
I’on distingue notre espece des autres especes cousines qui peuplent avec nous la planéte.

L’histoire des civilisations montre qu’il y a trois grandes conceptions qui, sur le plan éthique,
permettent & notre espece d’envisager les rapports avec les (autres) espéces animales :
I’animal humanisé, 1’animal-objet et 1’animal-étre sensible [2]

L’animal humanisé est sans doute la conception la plus répandue au cours de I’histoire. Elle
consiste a faire de I’animal un « petit homme », susceptible d’€tre jugé et condamné lors de
proces, comme ce fut le cas au Moyen age en Europe. Dans la plupart des civilisations
polythéistes, cette assimilation comprend non seulement les hommes et les animaux mais
aussi les dieux. Les exemples en sont innombrables dans I’Egypte ancienne, en Amérique
précolombienne, dans la Greéce antique ou dans I’Extréme-Orient d’aujourd’hui. Parfois
I’assimilation se traduit par des dieux-chiméres, mi-hommes, mi-animaux, comme en Grece le
dieu Pan, qui avait des pattes de bouc, ou en Inde le dieu Ganesh (Ganesa), qui a une téte
d’¢léphant. Dans le méme ordre d’idée, la métempsycose, commune dans la plupart des
religions polythéistes, considére que le corps animal peut étre le réceptacle d’une ame
humaine, estompant ainsi le fossé¢ qui pourrait séparer ’homme de I’animal. Enfin, en sens
inverse, I’esclavage assimile un €tre humain a un animal et a ét¢ répandu dans toutes les
civilisations, y compris a notre époque, ou il est en général interdit par la loi, mais ou on peut
retrouver sa pratique clandestine dans la prostitution ou le travail des enfants. Cette
conception de I’animal humanisé inonde aussi la littérature et 1’art, ou les animaux des fables
et des contes parlent comme des hommes et ou Mickey ou Donald sont des humains aux
apparences d’animaux.




dA derecho ANIMAL la web center de los animales con derecho

derechoanimal.info feb-11

Trés répandue aussi est la conception de 1’animal-objet, majoritaire dans la civilisation
occidentale moderne, mais trés commune aussi ailleurs. De nos jours, elle apparait comme
radicalement opposée a la conception de 1’animal humanisé. Ce ne fut pas toujours le cas.
Dans beaucoup de civilisations qui pratiquaient a grande échelle 1’esclavage ou la domination
de certains individus, puisque les esclaves, les prisonniers de guerre, voire les femmes ou les
enfants, étaient percus comme des objets, il n’y avait pas de frontiere franche entre I’homme,

I’animal et 1’objet. De nos jours, une coupure franche existe en revanche a la suite des théses
proposées par Descartes et ses successeurs.

Pour Descartes, les corps, des hommes comme des animaux, sont des machines, qu’il assimile
maladroitement aux automates de son €poque. Descartes a raison quand il affirme que les
corps sont des systemes matériels : toute la biologie moderne fonctionne sur cette hypothese.
Mais la philosophie de Descartes va plus loin : elle accorde aux seuls humains (mais pas aux
animaux) l’existence d’une ame, au sens chrétien du terme. C’est ce qu’on appelle le
« dualisme cartésien de 1’ame et du corps » [3], Dépourvus d’ame, les animaux deviennent de
simples systemes matériels, aisément assimilables a des objets. Plus que Descartes, c’est son
¢léve, Malebranche, qui a développé cette thése, adoptée ensuite par une large part de la
philosophie occidentale et encore trés présente de nos jours [2].

La seule position philosophiquement tenable de nos jours est celle de 1’animal-€tre sensible,
parent de I’homme sans étre son identique [4]. Elle est étayée par toute la littérature
scientifique de ces derniers siécles, qui montre que les animaux et les hommes sont construits
sur les mémes bases, anatomiques, génétiques, biochimiques ou physiologiques, que les
maladies peuvent se transmettre entre hommes et animaux comme entre les (autres) especes
animales. La théorie de I’évolution, acceptée de nos jours par tous les penseurs sérieux et
refusée seulement par quelques partisans de I’obscurantisme, fait des animaux les ancétres et
les cousins des humains. L’€tre humain, « singe nu» [5], parfois qualifi¢ de « troisiéme
chimpanzé » [6], occupe, en tant qu’espeéce, une place caractéristique dans le groupe des
primates. La théorie de I’évolution montre aussi I’existence de grandes différences entre les
groupes animaux et, en ce qui concerne la sensibilité, des différences de degré entre de rares
animaux totalement insensibles (comme les €ponges) et des animaux de sensibilité tres
comparable a la ndtre (comme les vertébrés ou les pieuvres). Quand parle de la sensibilité des
animaux, c’est en général a ces derniers groupes que I’on se référe, méme si une sensibilité
moins développée existe aussi chez la plupart des invertébrés [7].

Reconnaitre aux animaux une sensibilité parfois proche de la notre conduit aussi a les traiter
convenablement et, sur le plan éthique, puis juridique, a leur conférer certains droits visant a
assurer leur protection [8] [9].

(*) Centre National de la Recherche Scientifique



la web center de los animales con derecho
derechoanimal.info feb-11

1. Chapouthier G. Qu'est que l'animal? Le Pommier: Paris, 2004 (en espagnol,; Qué es
el animal ?, Coll. "Las manzanas del saber", Ediciones Akal Madrid, 2006).

2. Chapouthier G. Kant et le chimpanzé - Essai sur l'étre humain, la morale et l'art.
Belin -Pour la Science: Paris, 2009.

3. Chapouthier G. Impact de I'animal-machine sur la biologie moderne: triomphe
épistémologique et désastre moral. In L'esprit cartésien. Paris: Vrin; 2000. pp. 742-
744.

4. Chapouthier G (sous la direction de). L'animal humain, traits et spécificites.
L'Harmattan: Paris, 2004.

5. Morris D. The naked ape. Jonathan Cape: London, 1967.

6. Diamond JM. The third chimpanzee. Harper: USA, 2006.

7. Chapouthier G. La douleur: des animaux a I'homme. In Homme et animal: de la
douleur a la cruauté. Auffret Van der Kemp T, Nouét JC, (sous la direction de). Paris:
L'Harmattan; 2008. pp. 25-38.

8. Chapouthier G. Les droits de l'animal. Presses Universitaires de France: Paris, 1992.

9. Coulon JM, Nouét JC. Les droits de l'animal. Dalloz: Paris, 2009.



