
DAG 35 045
Resum

Encara que el moviment Chipko és pràcticament inexistent a la seva regió d’origen, és
també un dels exemples més utilitzats per il·lustrar els moviments ecologistes i/o de dones
als països del Sud. Actualment, un petit però creixent nombre d’analistes estan criticant
l’excés de teorització neopopulista i especialment ecofeminista de Chipko. Aquest article ofe-
reix una revisió d’aquestes crítiques, fent èmfasi especialment en el treball de Vandana
Shiva, una prominent ecofeminista que ha analitzat el moviment Chipko.

Paraules clau: ecofeminisme, moviment Chipko, països del Sud.

Resumen. Repensando Chipko: el ecofeminismo bajo escrutinio

Aunque el movimiento Chipko es prácticamente inexistente en su región de origen, es aún
hoy uno de los ejemplos más utilizados para ilustrar los movimientos ecologistas y/o de
mujeres en los países del Sur. En la actualidad, un pequeño pero creciente número de ana-
listas han criticado el exceso de teorización neopopulista y especialmente ecofeminista de
Chipko. Este artículo ofrece una revisión de estas críticas haciendo especial énfasis en el
trabajo de Vandana Shiva, una destacada ecofeminista que ha analizado el movimiento

Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 45-60

Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini1

Emma Mawdsley
University of Durham. Department of Geography
South Road. Durham DH1 3LE. United Kingdom
E.E.Mawdsley@durham.ac.uk

Data de recepció: octubre 1998
Data d’acceptació: setembre 1999

-060  25/1/2000 10:36  Página 45
Chipko.

Palabras clave: ecofeminismo, movimiento Chipko, países del Sur. 

Résumé. En repensant Chipko: l’ecoféminisme en question

Bien que le mouvement Chipko ait pratiquement disparu de sa région d’origine, c’est enco-
re aujourd’hui l’un des exemples les plus utilisés pour illustrer les mouvements écologistes
et/ou des femmes, dans les pays du sud. Récemment, un nombre restreint mais croissant
d’analystes ont critiqué l’excès de théorisation néopopuliste et surtout écoféministe à pro-
pos de Chipko. L’article revoit ces critiques, en abordant surtout le travail de Vandana
Shiva, une brillante écoféministe qui a analysé le mouvement Chipko.

Mots clé: ecoféminisme, mouvement Chipko, pays du sud.

1. Traduït de l’original anglès per Antonio Luna.



DAG 35 045
46 Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 Emma Mawdsley

-060  25/1/2000 10:36  Página 46
Abstract. Rethinking Chipko: ecofeminism under scrutiny

Although the Chipko movement is practically non-existent in its region of origin it remains
one of the most frequently deployed examples of an environmental and/or a women’s
movement in the South. A small but growing number of commentators are now critiquing
much neopopulist and especially ecofeminist theorising on Chipko, and this paper provi-
des an overview of these critiques. Particular reference is made to the work of Vandana

Shiva, a prominent ecofeminist analyst of the Chipko movement.

Key words: ecofeminism, Chipko movement, South countries.

Introducció

El moviment Chipko de la regió Uttaranchal2 a l’Índia és un dels moviments
més citats a la literatura més recent sobre mobilització social i/o mediambien-
tal al Sud. Rangan i Garb (1996) suggereixen que ha adquirit una dimensió
d’icona, i de totes formes és vist com un exemple inspirador de les accions
locals en contra de les incursions alienants i destructives de l’Estat modern i
desenvolupador (Redclift, 1987; Weber, 1987; Ekins, 1992; Bandyopadhyay,
1992; Escobar, 1995). De tota manera, durant els darrers cinc anys un nombre
petit però creixent d’autors han començat a criticar les interpretacions neo-

Sumari
populistes àmpliament difoses i molt conegudes del(s) moviment(s) Chipko.
Aquestes crítiques se centren en objeccions teòriques i empíriques sobre algu-
nes de les descripcions d’aquestes mobilitzacions des de postures ecofeministes
o ecocèntriques (Jackson, 1993a), i critiquen la manca d’atenció que s’ha donat
al context polític i/o econòmic de les protestes de Chipko (Mitra, 1993; Aryal,
1994; Rangan, 1996). A més d’això, molt poca cosa queda del moviment(s)
Chipko a la seva regió d’origen a part dels records, un declivi que, per una altra
banda, ha sigut analitzat poques vegades pels analistes neopopulistes, i que en
alguns casos la seva pròpia existència no és evident. Això és especialment relle-
vant si tenim en compte que el(s) moviment(s) Chipko està considerat un
exemple dels moviments de dones i mediambientals al Sud.

2. La part de l’Himàlaia de l’Estat d’Uttar Pradesh (vegeu mapa 1). Aquesta regió es coneix
també com Uttarakhand. Hi ha una petita diferència semàntica en aquest nom, però la
diferència més important és que el partit Bharatiya Janata —BJP— (que recentment ha estat
electe al govern central de l’Índia) fa servir Uttaranchal. Jo m’estimo més fer servir Uttarakhand,
un nom amb menys contingut polític, tot i això, el fet que el BJP hagi declarat la creació
del nou Estat d’Uttaranchal sembla que pot produir canvis significatius amb tot això.



Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 47

Línia de demarcació de 1949
entre l’Índia i Pakistan

T.U.: Territoris de la Unió

PAKISTAN
NEPAL BHUTAN

R.P. XINA
UTTARAKHAND

MYANMAR

MAR
D’ARÀBIA

GOLF 
DE 

BENGALA

B
A

N
G

LA
D

ESH

Orissa

Bengala
Occidental

Andhra
Pradesh

UTTARAKHAND

UTTARKASHI

Maharashtra

Madhya Pradesh

Uttar PradeshRajasthan

Hariyana

Himachal Pradesh

Jammu 
i Caixmir

Chandigarh (T.U.)
Panjab

Gujarat

Bihar

Arunachal
Pradesh

NagalandAssam
Sikkim

Meghalaya
Manipur

Mizoram

Tripura

Karnataka

Goa

Pondicherry (T.U.)

Dadra i Nagar Haveli
(T.U.)

Daman (T.U.)

Diu (T.U.)

Delhi

DAG 35 045-060  25/1/2000 10:37  Página 47
SRI
LANKA

CHAMOLI

DEHRA DUN

N

0 100 km

TEHRI-
GARHWAL

GARHWAL

NAINITAL

ALMORA

PI
T

H
O

RA
G

AR
HKerala

Tamil Nadu
Aquest article ofereix, primer de tot, un breu repàs de les protestes de
Chipko per després iniciar una crítica a les interpretacions que sobre aquest
tema fa Vandana Shiva, una de les autores neopopulistes més prolífiques i cone-
gudes. L’ecofeminisme de Shiva i la seva anàlisi antidesenvolupament sobre
aquest moviment serà qüestionada des de diferents punts de vista, inclosa la
seva descripció empírica del moviment, el seu ús d’alguns conceptes hindús
en relació amb el gènere i el medi ambient, i la poca rellevància que atorga als

Mapa 1. Situació d’Uttarakhand en el marc de la República de l’Índia.



DAG 35 045
objectius comercials del moviment. Les qüestions de diferència i diversitat din-
tre del(s) moviment(s) Chipko també es comenten breument.

El(s) moviment(s) Chipko

Els boscos de l’Himàlaia Uttaranchal sempre han estat un element central en
les estratègies de supervivència de la gent de les muntanyes que viuen en aques-
ta zona3. En el passat, la major part de les llars depenien de diverses activitats
econòmiques, però tradicionalment les dues més importants eren la silvicul-
tura i la migració. Aquest patró encara es pot trobar avui en dia, encara que
quant a nivell d’importància sembla que hi ha una tendència cap a l’emigra-
ció i altres formes de treball remunerat (Whitaker, 1984; Bora, 1987, 1996).
Els forts pendents de la zona mitjana de l’Himàlaia no faciliten l’obtenció de
bones collites, i els boscos ofereixen els elements essencials per als fertilitzants
(en forma d’adob de fulles), pastures, pinsos, combustible, fibres i comesti-
bles (Nand i Kumar, 1989). Tenint en compte aquesta situació, la introducció
alienant i moltes vegades poc sensible de la silvicultura colonial es va deixar
sentir fortament i va provocar resistències molt significatives (Pant, 1922;
Guha, 1989).

Després de la independència sembla que poques coses van canviar. El nou
departament estatal de gestió forestal va continuar descuidant els interessos i
les necessitats de les comunitats locals, malgrat la forta dependència dels bos-
cos de les persones d’aquestes zones. S’ha escrit molt al voltant de la pèrdua
constant de drets sobre el boscos dels habitants d’aquestes comunitats (Guha,
1989), l’èmfasi del departament forestal en favor del pi Chir (Pinus rox-
burghii) a expenses d’altres tipus d’arbres molt més productius per la silvi-
cultura local (Singh, 1993), així com la continuïtat d’altres pràctiques i
polítiques postcolonials (Rawat, 1993). Però al marge d’aquests «elements
de subsistència» hi ha un altre grup de queixes que tenen a veure amb el lloc

48 Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 Emma Mawdsley

-060  25/1/2000 10:37  Página 48
que ocupa Uttaranchalis en l’explotació comercial dels boscos, un aspecte
que també ha estat poc analitzat. Per exemple, el departament forestal i els
empresaris privats que van guanyar els concursos públics d’explotació del
mateix departament, prefereixen contractar els nepalesos i altres immigrants
que els treballadors locals, perquè constitueixen una ma d’obra més obedient
(Tucker, 1993). El departament forestal també cobra més per les matèries
primeres als petits propietaris locals que a les grans indústries de les planes
(Das i Negi, 1983), i tampoc ha fet gaires esforços per establir etapes de pro-
cessament de la fusta i els seus productes derivats a les zones muntanyoses,
la qual cosa hauria creat treball i hauria donat un valor afegit a les exportacions
de la regió (Rangan, 1996). Un altre aspecte molt relacionat amb tot això,

3. La majoria de la població d’Uttaranchal pertany a la majoria hindú i ària del nord de l’Índia,
tret d’alguns petits grups tribals del Tibet o mongoloides. El grup lingüístic Pahari està
estretament relacionat amb l’hindi, que també es parla àmpliament en aquesta regió
(Berreman, 1963).



DAG 35 045
de fet és una acció fonamental per aquestes estratègies de supervivència, és
la creixent preocupació per l’impacte que tindrà en el medi la penetració del
departament forestal cap a les muntanyes (que es va estendre i accelerar des-
prés de l’immens programa de construcció de carreteres que va seguir la guer-
ra d’Indoxina del 1962), i les seves pràctiques de treball, moltes de les quals
han estat considerades degradants per l’ecologia de la zona (Mishra i Tripathi,
1978; Guha, 1989). Aquestes percepcions es van reforçar encara més després
d’una sèrie d’inundacions catastròfiques a la regió a principis de la dècada
dels setanta (Pathak, 1994).

Aquesta era la situació en la qual Dasholi Gram Swarajya Sangh (DGSS),
una petita companyia industrial amb fortes influències gandhianes situada
a Gopeshwar, estava operant. Els seus membres, sota el liderat de Chandi
Prasad Bhatt, operen una unitat de producció de dissolvents químics, pro-
dueixen eines agrícoles i organitzen demostracions en contra de la venda de
licors, de la untouchability4 i en contra dels sistemes d’explotacions forestals
(Guha, 1989). L’any 1973 la DGSS es va oposar al departament forestal en
la seva política de subministrament d’arbres a una gran companyia de mate-
rial esportiu de la zona de les planes, Symonds, després que els haguessin
negat un petit nombre d’arbres dels mateixos boscos. La DGSS va decidir
parar la gent de Symonds posant-se, quan era necessari, entre els arbres i els
homes amb les destrals, i per tant van donar nom al moviment —Chipko en
hindi vol dir ‘adherir’ o ‘enganxar’, encara que habitualment també es tra-
dueix per una forma col·loquial de dir ‘abraçar’—. Després d’haver aconse-
guit aturar la tala d’arbres als boscos de Mandal, Chandi Prasad Bhatt i
d’altres van prendre la decisió d’alertar els residents dels poblats al voltant
de Phata-Rampur, a uns 80 km de distància, del fet que els seus boscos esta-
ven sota l’amenaça de la mateixa companyia, i es van oferir per ajudar-los a
defensar els seus boscos. D’aquesta manera, en moure més enllà de les seves
necessitats locals més immediates per englobar una perspectiva més àmplia en

Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 49

-060  25/1/2000 10:37  Página 49
l’espai i en el temps, Chipko va néixer com un important moviment social
amb implicacions regionals.

Durant la dècada següent van tenir lloc una sèrie de protestes Chipko. S’ha
de fer constar que el fet d’establir una història d’aquest moviment és molt com-
plicat, a causa de les diferències i les contradiccions de les versions dels principals
actors del moviment Chipko, i també per les versions de multitud d’observa-
dors externs. Alguns postmodernistes poden argumentar que hi ha lloc per a
totes aquestes versions del moviment Chipko i jo també coincideixo amb la idea
que no és possible ni desitjable intentar fer una «història objectiva» del Chipko.
Una vegada dit això, també crec que hem de donar més crèdit a algunes histò-
ries en detriment d’altres, i que aquest compromís s’hauria de fer sobre la base

4. Untouchability fa referència al sistema de castes: els intocables són l’últim esglaó dintre
d’aquest sistema. L’ús d’aquest terme i els seus desavantatges socials van ser declarats il·legals
en la constitució de 1949. L’emancipació d’aquest grup social va ser una de les grans lluites
de Mahatma Gandhi (N. del T.).



DAG 35 045-
de la responsabilitat ètica dels nostres objectes de recerca5. No faré, aquí, una
(altra) versió detallada de les protestes Chipko, encara que faig referència a alguns
fets més endavant. El que vull fer és demostrar que necessitem una visió més
complexa que el que habitualment s’ha reconegut en les versions més populars
de les protestes Chipko, en la qual, en diferents temps i en diferents espais, esta-
ven en joc tant les qüestions comercials com les de subsistència. Les protestes
Chipko són diferents d’acord amb les particularitats dels espais, dels temps i de
les circumstàncies de les comunitats i dels individus de les muntanyes. D’aquesta
manera, la lluita que hem descrit anteriorment en el poble Mandal està clara-
ment centrada en l’accés a les matèries primeres d’indústries petites. Mandal és
a la carretera, i està només a alguns quilòmetres de Gopeshwar, amb el poble
més gran de Chamoli relativament a prop, la qual cosa facilita el transport i la
venda de productes. Malgrat això, a Reini, una comunitat famosa per haver estat
l’escenari el 1974 d’un dels incidents més coneguts, en el qual les dones van ser
especialment rellevants en la defensa dels boscos enfront dels contractistes, aques-
tes oportunitats industrials eren molt limitades. Reini és una petita comunitat a
prop de la frontera amb el Tibet i a certa distància d’un camí que està en con-
dicions força dolentes. Aquí els residents, especialment les dones, tenint en
compte una divisió per gèneres del treball en la qual elles són responsables de
la gran majoria de les feines relacionades amb els boscos, van mobilitzar-se per
protegir un dels recursos més importants per a la seva subsistència. Pocs analis-
tes del moviment Chipko semblen oberts a reconèixer aquesta diversitat en la
composició popular del moviment, o el fet que, a part de ser diferents en l’espai,
aquests interessos també poden canviar al llarg del temps, com veurem més
endavant en la discussió dels successos de Doongri-Paintoli.

És evident, tenint en compte els orígens al DGSS del moviment Chipko,
i l’ampli suport que va rebre en la primera meitat de la dècada dels setanta,

50 Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 Emma Mawdsley

060  25/1/2000 10:37  Página 50
que aquesta protesta responia a una preocupació molt seriosa de moltes dones
i homes de les muntanyes; em refereixo al fet que la gestió per part de l’estat dels
boscos oferia molt pocs beneficis a nivell local, en una regió que ja estava mar-
ginada econòmicament i, a més, s’hi estava produint una degradació progres-
siva de la base ecològica de la qual depenien els residents d’aquesta regió.
Aquestes dues preocupacions s’afegien a la preocupació bàsica d’aconseguir
sobreviure amb un bon nombre d’activitats, com ara la silvicultura a nivell
local i el treball remunerat a la regió de les muntanyes i també a les planes. Per
a diferents individus, famílies i pobles, la importància relativa i les combinacions
possibles d’aquestes estratègies es modificaven i continuen variant d’acord amb
una sèrie de circumstàncies sobre les quals tenien més o menys control. Malgrat

5. Aquesta breu descripció es basa en quinze mesos de treball de camp a Uttaranchal i en les
entrevistes amb alguns dels actors clau del moviment, com ara Chandi Prasad Bhatt, Sunderlal
Bahuguna, Dhum Singh Negi, Shamsher Singh Bist, dones de Mandal i molts altres residents
que han pres part (o no) en les protestes de Chipko en els anys setanta i vuitanta. També he
tingut accés a alguns arxius de diaris locals i a altres documents en hindi com també a un
gran nombre de documents en anglès.



DAG 35 045
això, en algunes de les anàlisis més neopopulistes de Chipko, les demandes
econòmiques del moviment són menyspreades o fins i tot rebutjades per afa-
vorir la consciència ecològica del moviment. Aquestes anàlisis van ser molt
influents i durant els anys setanta i vuitanta la percepció nacional i interna-
cional de Chipko va estar dominada per aquesta perspectiva ecològica. Shamser
Singh Bist, un activista local a la zona de les muntanyes, creia que:

L’acte final de la traïció va venir quan un moviment potencialment radical que
demanava autodeterminació i autogestió dels nostres recursos es va convertir en
un moviment purament conservacionista (citat a Mitra, 1993: 36).

Saxena (1992) suggereix que el moviment Chipko va morir amb la impo-
sició d’una moratòria l’any 1981, una prohibició de talar durant quinze anys per
sobre dels 1000 metres en aquesta regió. Aquesta prohibició va ser introduïda
com a resultat directe de l’agitació que va produir el moviment Chipko6. Però
aquesta legislació va ocasionar un gran ressentiment entre la gent de les mun-
tanyes, que veien com el departament forestal continuava tallant arbres dels
seus boscos, al mateix temps que ells eren exclosos encara més de la utilització
d’aquests recursos forestals. L’oposició a la nova legislació a la zona d’Uttaranchal
va donar lloc a Ped Katao Andolan l’any 1988-89 —un moviment per tallar
els arbres—, perquè es va dir que aquesta legislació estava aturant més de
4.500 projectes de desenvolupament a la zona de Garhwal i Kumaon.

La versió de Vandana Shiva sobre Chipko

Dones contra homes?

Vandana Shiva ha escrit sobre el moviment Chipko en diversos llibres i articles
(inclouen Shiva, 1988 i 1992; Mies i Shiva, 1993, i Shiva i Bandyopadhyay,
1986 i 1987). La seva anàlisi es pot situar dintre del paradigma neopopulista,
però la seva base teòrica prové principalment de l’ecofeminisme. Dintre de
l’ecofeminisme podem trobar una gran varietat de perspectives (WGSG, 1997;

Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 51

-060  25/1/2000 10:37  Página 51
Cuomo, 1998), però la major part dels seus defensors pensen que introdueix
una alternativa crítica al desenvolupament, centrada en la diversitat, en el
nodriment, i en la justícia social i ecològica (Mies i Shiva, 1993). Diferents
autores ecofeministes pensen que hi ha una afinitat entre les dones i la natura
causada per la capacitat biològica de les dones de donar vida i/o per la seva
oposició comuna a la dominació per part de sistemes patriarcals d’explotació
i control. Aquestes últimes postures, en comptes d’oposar-se a la dicotomia
clàssica entre natura-cultura i dones-homes de les feministes més tradicionals,
emfasitzen aquesta suposada afinitat. Shiva, per exemple, comenta:

Dones i natura estan relacionades molt íntimament, i la seva dominació i allibe-
rament estan també lligades de forma molt semblant. Els moviments ecologistes i

6. Està també relacionat amb l’esborrany de la llei forestal de 1981 que era molt reaccionària
i va fer que les seves idees fossin fortament discutides i fins i tot impugnades (Pathak, 1994).



DAG 35 045
els de dones són de fet un de sol, i són principalment tendències alternatives a les
formes de desenvolupament patriarcals (Shiva, 1988: 47).

Shiva diu que a Uttaranchal, com en altres zones de l’Índia, la gestió dels
recursos forestals entre els indígenes ha estat normalment en mans de les dones,
tant pel que fa referència al treball com als coneixements. Les dones, per ella,
encarnen prakriti, o el principi femení que busca nodrir i mantenir l’harmonia
i la diversitat dels boscos com una font de vida, i que s’oposa amb fermesa a les
ciències masculines que dominen els discursos moderns de desenvolupament
(Shiva, 1988)7. La silvicultura comercial, introduïda pels colonitzadors i per-
petuada pel govern indi, és analitzada com un important exemple d’aquest reduc-
cionisme i d’aquesta violència. Per ella, els homes a nivell local han sigut colonitzats
també per aquest sistema —de forma cognitiva, econòmica i política—. Només
les dones camperoles han experimentat fortament i de forma concreta la des-
trucció dels seus boscos i, per tant, s’han aixecat en contra dels valors reduccio-
nistes de la indústria i del mercat i han recuperat «conceptes hindús tradicionals
de la cultura forestal». D’aquesta manera, les comunitats forestals autosostenibles
són considerades com la màxima expressió de la civilització i de l’evolució social.
Una visió que contrasta fortament amb la imatge plena de brutícia, violenta i
malgastadora del «món modern» (Nanda, 1991). Shiva diu que:

[…] les dones de Garhwal (la part occidental d’Uttaranchal) van començar a pro-
tegir els seus boscos de l’explotació comercial arriscant les seves vides, iniciant el
famós moviment Chipko, abraçant el arbres vius com les seves salvadores (Shiva,
1988: 67).

També suggereix que les dones no solament van lluitar en contra de les
empreses forànies i el departament forestal per reclamar el principi femení de
l’ús i la gestió dels boscos, sinó que també van haver de lluitar en contra dels

52 Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 Emma Mawdsley

-060  25/1/2000 10:37  Página 52
instints comercials dels seus propis homes. Chipko és, per tant, un moviment
explícitament ecològic i feminista a través del qual les dones de les muntanyes
esperaven restablir la relació harmònica tradicional amb la natura. La conne-
xió amb DGSS i altres cooperatives, a les quals Shiva atribueix uns objectius
purament masculins, es descriu com una fusió purament conjuntural en els
inicis del moviment. Així, aviat ens diu:

[…] es va donar a nivell local una nova separació entre els interessos dels homes per
activitats comercials basades en productes forestals, i els de les dones que estaven
més interessades en les activitats de subsistència basades en la protecció dels bos-
cos (Shiva, 1988: 71).

7. En fer referència al «principi femení», com ens diu Jackson (1993b), Shiva intenta evitar
els perills dels determinisme biològic. D’aquesta manera ella pot incloure alguns homes
en el seu concepte, com ara Sunderlal Bahuguna, que, per ella, ha escoltat les veus tran-
quil·les de les dones i d’aquesta forma ha estat capaç d’articular els principis ecològics i
feministes de Chipko. Però una vegada feta la distinció entre les categories «dones» i «prin-
cipi femení», Shiva la desmunta en diverses ocasions.



DAG 35 045
Hi ha bastants problemes empírics en aquesta versió. En primer lloc, enca-
ra que les dones van tenir un paper absolutament central en les protestes
Chipko, alguns homes que hi van estar implicats, com ara Suderlal Bahuguna,
Chandi Prasad Bhatt, Dhum Singh Negi i molts altres, no eren simplement
els seus deixebles ni els seus seguidors, com diu Shiva (1988: 67). Els homes
estaven plenament compromesos en diferents branques del moviment Chipko,
i van contribuir significativament al seu aparell organitzatiu i ideològic. Encara
que podem considerar positiu el seu intent de compensar la balança i donar
més protagonisme a moltes dones que van formar part del moviment, la forma
com ho fa excloent els homes, és semblant a la forma com ho van fer les matei-
xes anàlisis que ella critica. Shiva també menysprea el paper que altres col·lec-
tius van tenir en el moviment Chipko, com són els activistes d’esquerres i els
estudiants, que tampoc tenen cabuda dins de l’escenari de la protesta ecofe-
minista. Per exemple, mentre que com molts altres emfasitza la imatge romàn-
tica del moviment Chipko amb les dones abraçades als arbres en els boscos
alts de l’Himàlaia, en molt poques ocasions parla de les manifestacions als
pobles, com les protestes en contra de les subhastes dels drets d’explotació
dels boscos.

L’ús que fa Shiva de l’hinduisme en relació amb les relacions de gènere i
amb l’ecologia també és molt discutible. Shiva fa servir el concepte de shakti
(energia bàsica femenina) i prakriti (la seva manifestació en la natura) com un
dels principals mitjans per les seves definicions «índies» (terme que sorpre-
nentment fa servir en comptes d’hindú) de natura i cultura i també de com-
prensió de la natura. Ens suggereix que a l’Índia tradicional el poder i la fertilitat,
tant la cosmològica com la diària, eren atribucions femenines, i les dones eren
venerades d’acord amb aquests valors (Shiva, 1988). Però aquest fet ha estat
transformat per les estructures patriarcals del colonialisme, el desenvolupa-
ment i la ciència. Però en la tradició hindú (especialment en les textos bramà-
nics en els quals es basa Shiva) el shakti de les dones és la raó principal de la

Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 53

-060  25/1/2000 10:37  Página 53
seva subordinació sota els homes i no la seva veneració, i evidentment tampoc
el seu alliberament. El shakti té un cantó positiu, especialment en el seu estat
latent, però no està descontextualitzat, i per tant és erroni fer servir el shakti
com un concepte que indiscutiblement delega poders en les dones, i després
construir una base teòrica sobre les relacions a l’Himàlaia de natura-cultu-
ra/dona-home. La por dels homes al shakti (que es tradueix sovint com ‘ener-
gia sexual de les dones’)8 és la base sobre la qual està basat el famós dit de
Manu:

Durant la infància, la dona ha d’estar sota el control del seu pare, durant la joven-
tut sota el del seu marit, i quan aquest mor, sota la dels seus fills (Doniger i Smith,
1991, Les lleis de Manu, 5.147).

8. Per una anàlisi psicoanalítica de la por dels homes a la dona sexualitzada a l’Índia, vegeu
Kakar (1978). Per una altra visió lleugerament diferent, vegeu la fascinant crítica de Kakar
per Kurtz (1992).



DAG 35 045
Aquesta crítica concreta a les interpretacions de Shiva del moviment Chipko
coincideix amb els debats sobre ecofeminisme. Les diferents perspectives eco-
feministes han estat criticades amb més o menys profunditat per la seva tendèn-
cia a veure les dones com una categoria universal determinada biològicament i
també per veure romànticament el passat (Nanda, 1991; Eckersley, 1992;
Jackson, 1993b; Levin, 1994), dues crítiques que també es podrien aplicar a
l’anàlisi que fa Shiva del moviment Chipko9. No hi ha gaires evidències histò-
riques per demostrar aquesta visió idealitzada de les relacions tradicionals amb
el medi ambient o amb les dones que Shiva ens descriu en la seva crida per tor-
nar a aquest passat més harmoniós (Greenberg i altres, 1997). De fet, com
Kelkar i Nathan (1991) assenyalen, gran part de la civilització de l’Índia (que tant
agrada a Shiva) es va establir a partir de la destrucció de boscos per introduir-hi
l’agricultura, i al mateix temps les dones tenien progressivament un paper més
subordinat als homes amb el desenvolupament de la societat de castes.

Shiva va observar correctament que les dones han de suportar més que els
homes els costos personals, econòmics i socials de la degradació ambiental, i això
és veritat en el cas d’Uttaranchal. Però, com Agarwal (1992) assenyala, aquest fet
no es tradueix necessàriament en una lectura essencialista dels interessos de les
dones en el medi ambient, en el coneixement en el qual la relació primària
de dones i natura és una relació automàticament privilegiada. Si «les pràctiques
ecològicament sensibles» topen amb una muntanya de necessitats i responsabi-
litats d’una dona, com és en el cas de la manca de combustible vegetal, llavors
aquesta dona és probable que doni més importància a això últim, especialment
si tenim en compte la gran càrrega que han de suportar aquestes dones atesos
els efectes de l’emigració masculina. Fins i tot fent servir aquest argument es pres-
suposa que, si elles poguessin, les dones sempre i a tot arreu tenen els coneixe-
ments i els desitjos de preservar el medi ambient. Encara que això ha estat
demostrat amb alguns casos de dones i de comunitats al voltant del món, el
coneixement ecològic i la seva afinitat no és automàtic, sinó que depèn de certs

54 Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 Emma Mawdsley

-060  25/1/2000 10:37  Página 54
determinants històrics i culturals. A Jharkhand, per exemple, Jewitt (1996) va
trobar que els homes eren els que tenien els coneixements ecològics, encara que
aquesta és una societat adivasi (tribal), on les ecofeministes defendrien amb més
força que les dones tenen una relació més pura amb el medi ambient.

Les decisions de les dones estan limitades i potenciades per una sèrie de rela-
cions de gènere i socials sobreposades i fins i tot contraposades, i, també, per
les limitacions i les oportunitats que els ofereix el medi ambient a nivell local.
Per un altre costat, també es veuen determinades per factors locals i per estruc-
tures i esdeveniments regionals o nacionals. D’aquesta manera, han de prendre
decisions i actuar sobre la base d’un conjunt de condicions que són diferents
per cada dona, en cada espai i en cada moment. Aquests determinants poden ser

9. Això no és aplicable a totes les postures ecofeministes, però malgrat que aquí no hi ha espai
per analitzar aquest punt, sembla que hi ha un reconeixement creixent i generalitzat entre
els especialistes a reconèixer que és un error descriure totes les anàlisis ecofeministes com a
essencialistes. Vegeu, per exemple sobre aquest tema, el treball de Cuomo (1998).



DAG 35 045
la seva edat, salut, estat civil, educació, les seves pors i aspiracions, el fet de si
viuen al seu poble de naixement o al del seu marit, si tenen accés a altres fonts
d’ingressos, i una infinitat més d’altres situacions possibles. Reduir les decisions
de les dones a un conjunt tancat de característiques determinades biològica-
ment devalua la seva capacitat com a agent social i limita el reconeixement del
fet que elles també es poden integrar amb altres identitats (castes o classes socials,
per anomenar-ne només dues), i menysprea el fet que estan en espais concrets
(locals) que imposen i que ofereixen un conjunt molt específic de limitacions i
oportunitats, com podem deduir a partir de les diferències entre els poblats
Mandal i Reimi. Un dels llocs on es pot demostrar això de forma més clara és
a Doongri-Paintoli, l’escenari d’un incident molt famós del moviment Chipko
l’any 1980, en el qual les dones van desafiar els seus propis homes i les empre-
ses del departament forestal per poder protegir els seus boscos. En aquest cas sí
que hi va haver un conflicte d’interessos entre els homes i les dones del poblat,
mentre que les dones volien preservar el boscos veïns (la pèrdua dels quals hau-
ria endurit considerablement les seves vides), els homes s’havien mostrat més
oberts a acceptar la compensació que els oferia el departament forestal (sobre
la qual ells tindrien més control). Però aquí les dones van lluitar per evitar la
total desaparició dels seus boscos com a part d’una estratègia funcional de super-
vivència, no perquè desitgessin mantenir o tornar a tenir una forma més pura
de vida tradicional. Això és força clar en els comentaris de Gayati Devi, que va
formar part de la lluita original, i que ara, vint anys després, està molt decebu-
da amb la manca de desenvolupament a la comunitat. Ens va dir:

Podríem haver sacrificat més [boscos] si ens haguessin assegurat una carretera al
poble, una escola, un bon sistema de subministrament d’aigua i un centre mèdic
d’assistència primària (Mitra, 1993: 50).

Mitra preguntà «Què vam aconseguir amb Chipko» i cito la resposta com-
pleta de Gayatri Devi:

No ho sé. Ens vam mobilitzar per salvar els nostres arbres. Nosaltres mai ens haví-
em enganxat a cap arbre, però quan vaig anar a Delhi em vam dir que el nostre
era un adolan (moviment) molt gran. Potser sí que ho era, però no vam aconse-

Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 55

-060  25/1/2000 10:37  Página 55
guir res. El camí al nostre poble encara s’ha de fer i l’aigua continua sent un pro-
blema. Els nostres fills no poden estudiar més enllà que l’ensenyament secundari,
tret que puguis pagar enviar-los a viure a una ciutat. Les noies simplement no
poden fer això. Ara ens diuen que a causa de Chipko no poden fer la carretera per-
què ara tot ha de ser paryavaran (ecològic). Chipko no ens ha donat res. No podem
tampoc agafar fusta per fer les cases perquè els guardes forestals no ens deixen. Ens
han robat els nostres drets (Mitra, 1993: 51).

Això no vol dir que les dones no estiguin molt preocupades pels temes agro-
ecològics de les muntanyes, sinó que elles afegeixen aquestes preocupacions
amb altres formes de sobreviure a Uttaranchal, inclosa fins i tot l’explotació
comercial dels boscos, un fet que Shiva tendeix a no reconèixer. Les relacions



DAG 35 045
de gènere són un element d’anàlisi central per qualsevol anàlisi dels boscos i de
la resistència a Uttaranchal, però moltes dones reconeixen que l’espai de les
seves lluites s’estén molt més enllà del seu poblat i dels boscos del voltant per
arribar a la regió, a l’Estat i fins i tot a la nació. A la secció final aprofundeixo en
el tema d’escales, i en la relació entre camperols i l’Estat, a partir de la discussió
sobre l’anàlisi que Ramachandra Guha’s (1989) fa de Chipko.

Camperol contra l’Estat?

En The Unquiet Woods, Ramachandra Guha presenta una sofisticada anàlisi
sociològica de la continuïtat i dels canvis dels moviments populars en contra
dels estats precolonials i postcolonials a Uttaranchal. Encara que com altres
situa el moviment Chipko dins del seu context cultural i històric, Guha és un
dels pocs autors que analitza les variables geogràfiques espai-temps de la pro-
testa Chipko. Analitza les diferents filosofies ecologistes presents en el movi-
ment, els diferents tipus de protesta utilitzats, les relacions de gènere a les
muntanyes, i els objectius i resultats de Chipko. Recordant E.P. Thompson,
Guha analitza la relació entre els camperols i l’Estat a Uttaranchal fent servir el
filtre de l’economia moral, i suggereix que la gent dels poblats va veure Chipko
com una lluita per aconseguir els elements bàsics de subsistència que els havien
estat negats per les institucions i les polítiques de l’Estat. Encara que la fe de
Guha en l’economia moral dels camperols com a base per a la regeneració i ges-
tió contemporània dels boscos és discutible (vegeu Corbridge i Jewitt, 1997),
la seva anàlisi dels moviments socials a Uttaranchal és el millor estudi històric que
s’ha fet sobre el tema fins ara. Malgrat això, m’agradaria afegir-hi que el model
de resistència que presenta Guha de camperols contra l’Estat, no és totalment apli-
cable a la lluita pels boscos i, a partir de 1990, no és suficient per analitzar les
tensions sobre els boscos entre la gent de les muntanyes i l’Estat10.

Les muntanyes d’Uttaranchal formen un paisatge poc acollidor per poder-

56 Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 Emma Mawdsley

-060  25/1/2000 10:37  Página 56
hi fer complir els mandats judicials. Només després de l’expansió del sistema
de carreteres l’any 1962, la penetració de l’Estat i els seus aparells adjunts (admi-
nistració, desenvolupament i control) van poder introduir-se en aquesta zona.
Al mateix temps que es va produir aquesta compressió espai-temps, va tenir
lloc també una immensa i molt complexa transformació sociocultural i econò-
mica. En la dècada dels setanta i vuitanta l’Estat havia penetrat d’una forma
o altra en molts aspectes de la vida diària, encara que amb grans diferències
pel que feia a l’abast i l’extensió d’aquest fenomen. Un dels efectes ha estat que
ara és més difícil i perillós per part dels habitants d’aquesta zona oposar-se a
l’Estat, per exemple, ignorant les lleis forestals. Guha creu que els moviments
camperols com Chipko són:

10. Un tema important que no podem tractar en aquest article és la qüestió de quina influèn-
cia hi té la divisió federal en aquests arguments, o, més ben dit, la relació entre l’Estat
(d’Uttar Pradesh) i el poder de l’Estat central.



DAG 35 045
[…] defensius, busquen alliberar-se dels tentacles de l’economia de mercat i de
l’Estat centralista (Guha, 1989: 196).

Però mentre es va produir així d’una manera o d’una altra durant els anys
setanta, jo crec que és massa simplista reduir la gran varietat i la profunditat
de les altres relacions entre camperols i l’estat del desenvolupament o l’econo-
mia de mercat dels anys noranta. Això es demostrà amb el moviment regio-
nalista d’Uttaranchal, una gran protesta que va començar l’any 1993 i que va
demanar la creació de l’Estat d’Uttaranchal dintre de la federació índia.
Actualment, l’apropiació i manipulació del poder de l’Estat, de la seva pro-
tecció i els seus recursos són elements fonamentals en la dinàmica entre domi-
nació i resistència a Uttaranchal. Mentre que l’Estat és un agent opressor en
els boscos, també pot ser una font d’oportunitats. Aquestes oportunitats no
estan limitades únicament a llocs de treball i a ensenyament, encara que en
una zona marginal amb una població creixent i en una economia cada vega-
da més competitiva són dos factors molt importants. Com més informada i
més polititzada està la gent de les muntanyes, s’adona que hi ha més poder i una
veu més poderosa en els processos de planejament per al desenvolupament i
en l’administració del desenvolupament i, per una altra banda, també tenen
més possibilitats d’accedir als fons per al desenvolupament, que són contro-
lats majoritàriament per l’Estat. L’objectiu de la lluita regionalista d’Uttaranchal
era fer-se amb el control i no rebutjar ni l’Estat ni tampoc el poder de l’Estat.

La creixent politització de l’Estat i de la societat civil des de la segona mei-
tat dels anys seixanta s’ha intensificat darrerament, entre altres coses, a causa de
l’expansió d’un sistema de reserves naturals i, des de 1991, amb la liberalitza-
ció de l’economia. Kholi (1990) comenta que un Estat molt intervencionista,
quan intenta solucionar els problemes d’una economia tan pobra, es troba en
el procés una intensa competència política. Podem veure molt bé aquests can-
vis en la relació entre l’Estat i la societat a Uttaranchal, que és també més com-
plexa que simplement «camperols contra l’Estat». El moviment regional
demostra la gran volatilitat de l’electorat i la creixent capacitat per organitzar-
se al voltant de certes identitats amb el propòsit d’arribar amb les seves peti-
cions a nivell nacional o estatal. L’enfrontament amb l’Estat no ha desaparegut,
com demostren els esdeveniments durant les mobilitzacions regionalistes, però

Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 57

-060  25/1/2000 10:37  Página 57
actualment les protestes es dirigeixen cap a alguns poders polítics o administratius
en comptes de directament oposar-se a tot. Aquest fet ens suggereix, com molta
gent d’Uttaranchalis sap, però que molts analistes postdesenvolupament estan
menys disposats a acceptar, que les polítiques a nivell local estan fortament lli-
gades amb, i han de ser enteses en relació amb influències polítiques, econò-
miques i culturals d’àmbit regional, nacional, i altres àmbits supralocals.

Conclusions

Chipko s’ha convertit en una metàfora dels moviments de resistència ecolò-
gica i ha aconseguit uns continguts i unes associacions que s’estenen més enllà,



DAG 35 045
i a vegades tenen poc a veure amb els espais, els temps i les circumstàncies
concretes originals que van provocar la mobilització inicial. Més important
que l’explicació acurada del moviment Chipko és remarcar que va ser molt
influent entre els activistes hindús i d’altres països com un exemple de lluita
en contra de la injustícia social i ecològica11. Però, com he argumentat en
aquest article, les visions ecocèntriques/ecofeministes del moviment Chipko
que han dominat la seva imatge més popular han tingut un paper petit, però
significatiu, en el fet que no hagin estat capaços d’aconseguir els canvis desit-
jats per molta gent de les muntanyes. Chipko es va desenvolupar principal-
ment com una protesta de caire econòmic, amb homes i dones que reconeixien
que la supervivència dels boscos era una condició a priori, per les poques pos-
sibilitats de desenvolupament que ells hi veien dintre de les limitacions que
imposava l’espai geogràfic de les muntanyes. La preocupació ecològica hi era,
però la sensibilitat ecològica era un dels requisits funcionals de l’economia local
sensibilitzada. Cada una d’aquestes «estratègies de subsistència» van ser arti-
culades en temps i espais diferents, per gent diversa, com hem vist en les pro-
testes de Mandal, Reini i Doongri-Paintoli. Irònicament (tenint en compte
les seves afinitats), molts analistes neopopulistes han construït versions força
universalistes d’aquest moviment (ecològic, ecofeminista i/o antidesenvolu-
pament) que menysprea o ignora la complexitat de Chipko i que depèn en
la cultura, l’economia i les polítiques locals i, per tant, no reflecteix la realitat
de la vida d’homes i dones a Uttaranchal. Cometríem una injustícia a la major
part dels homes i dones d’Uttaranchal si penséssim que tots volen tornar a
un passat idealitzat que de totes formes és bastant improbable que mai hi hagi
existit. Aquest no era el missatge que es va articular durant els setanta amb
les protestes Chipko, i definitivament tampoc ho és avui dia amb les protes-
tes regionalistes.

Alguns crítics assenyalen una sèrie general de preocupacions sobre els ele-
ments i les tendències comuns que la majoria dels enfocaments neopopulistes
fan servir en els seus treballs sobre els països del Sud. En primer lloc, hi ha una
tendència a veure les comunitats locals com a estàtiques i tancades en elles

58 Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 Emma Mawdsley

-060  25/1/2000 10:37  Página 58
mateixes (Collins, 1997). Aquesta imatge emfasitza la noció d’una «gent de
poble tradicional», en què les seves vides estan íntimament lligades al medi
natural local, i llurs vides estan construïdes i prenen significat únicament tenint
en compte el seu entorn més immediat. Però això ofereix una visió parcial de
la vida de la gent de les muntanyes, i oblida tota una sèrie de coneixements i rela-
cions lligats a influències supralocals. La transició de les protestes Chipko a les
mobilitzacions regionals ens demostra que no és correcte només fixar-se en
versions disperses i simplificadores a nivell local com es fa en moltes anàlisis
neopopulistes, perquè no tenen en compte les diferents estratègies de super-
vivència, la formació d’identitats ni les perspectives de la majoria dels homes i
dones de les muntanyes.

11. Vull agrair a Paul Routledge que em donés aquesta idea.



DAG 35 045
Bibliografia
AGARWAL, B. (1992). «The Gender and Environment Debate: Lessons From India».

Feminist Studies, 18 (1), p. 119-58.
ARYAL, M. (1994). «Axing Chipko». Himal, 7 (1), p. 8-23.
BANDYOPADHYAY, J. (1992). «From environmental conflicts to sustainable mountain

transformation: ecological action in the Garhwal Himalaya». A GHAI, D.P.;
VIVIAN, J.M. (eds.). Grassroots Environmental Action: People’s Participation in
Sustainable Development. Londres: Routledge, p. 259-280.

BERREMAN, G.D. (1963). Hindus of the Himalayas: Ethnography and Change. Nova
Delhi: Oxford University Press.

BORA, R.S. (1987). «Extent and causes of migration from the hill regions of Uttar
Pradesh». A JOSHI, V. (ed.). Migrant Labour and Related Issues. Nova Delhi: Oxford,
p. 187-210.

— (1996). Himalayan Migration: A Study of the Hill Region of Uttar Pradesh. Nova
Delhi: Sage.

COLLINS, J.L. (1997). «Development Theory and the Politics of Location: An Example
from North Eastern Brazil». A TUCKER, V. (ed.). Cultural Perspectives on
Development. Londres i Portland, OR: Frank Cass.

CUOMO, C.J. (1998). Feminism and Ecological Communities: An Ethic of Flourishing.
Londres i Nova York: Routledge.

DAS, J.C.; NEGI, R.S. (1983). «The Chipko movement». A SINGH, K.S. (ed.). Tribal
Movements in India, 2. Nova Delhi: Manohar, p. 383-392.

DONIGER, W.; SMITH, B.K. (1991). The Laws of Manu. Nova Delhi: Penguin.
ECKERSLEY, R. (1992). Environmentalism and Political Theory: Towards an Ecocentric

Approach. Londres: University College London Press.
EKINS, P. (1992). A New World Order: Grassroots Movements for Global Change. Londres

i Nova York: Routledge.
ESCOBAR, A. (1995). Encountering development: The Making and Unmaking of the

Third World. Princeton, NJ: Princeton University Press.
GREENBERG, B.; SINHA, S.; GURURANI, S. (1997). «The “New Traditionalist” Discourse

of Indian Environmentalism». The Journal of Peasant Studies, 24 (3), p. 65-99.
GUHA, R. (1989). The Unquiet Woods: Ecological Change and Peasant Resistance in the

Himalayas. Nova Delhi: Oxford University Press.
JACKSON, C. (1993a). «Environmentalisms and gender interests in the Third World».

Development and Change, 24 (4), p. 649-677.
— (1993b). «Women/nature or gender/history: a critique of ecofeminist develop-

ment». Journal of Peasant Studies, 20 (3), p. 389-419.

Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 59

-060  25/1/2000 10:37  Página 59
JEWITT, S. (1996). Agro-Ecological Knowledges and Forest Management in the Jharkhand,
India: Tribal Development or Populist Impasse? Tesi doctoral inèdita. Cambridge
University.

JEWITT, S.; CORBRIDGE, S.E. (1997). «From Forest Struggles to Forest Citizens? Joint
Forest Management in the Unquiet Woods of India’s Jharkhand». Environment
and Planning A, 29 (12), p. 2145-2164.

KAKAR, S. (1978). The Inner World: A Psychoanalytic Study of Childhood and Society in
India. Nova Delhi: Oxford University Press.

KELKAR, G.; NATHAN, D. (1991). Gender and Tribe: Women, Land and Forests. Londres:
Sage.

KOHLI, A. (1990). Democracy and Discontent: India’s Growing Crisis of Governability.
Cambridge: Cambridge University Press.



DAG 35 045
KURTZ, S.N. (1992). All the Mothers Are One: Hindu India and the Cultural Reshaping
of Psychoanalysis. Nova York: Colombia University Press.

LEVIN, M.G. (1994). «A critique of ecofeminism». A POJMAN, L.P. (ed.). Environmental
Ethics: Readings in Theory and Application. Londres: Jons and Bartlett Publishers.

MIES, M.; SHIVA, V. (1993). Ecofeminism. Nova Delhi: Kali for Women.
MISHRA, A.; TRIPATHI, S. (1978). Chipko Movement: Uttarakhand Women’s Bid to Save

Forest Wealth. Nova Delhi: People’s Action for Development with Justice. 
MITRA, A. (1993). «Chipko today». Down To Earth, 30 April 1993.
NAND, N.; KUMAR, K. (1989). The Holy Himalaya: A Geographical Interpretation of

Garhwal. Nova Delhi: Daya Publishing House.
NANDA, M. (1991). «Is modern science a western patriarchal myth: a critique of popu-

list orthodoxy». South Asian Bulletin, 11 (1 i 2), p. 32-61.
PANT, G.B. (1922). The Forest Problem in Kumaun. Allahabad.
PATHAK, A. (1994). Contested Domains: The State, Peasants and Forestry in Contemporary

India. Nova Delhi: Sage.
RANGAN, H. (1996). «From Chipko to Uttaranchal: development, environment and

social protest in the Garhwal Himalayas, India». A PEET, R.; WATTS, M.J. (eds.).
Liberation Ecologies: Environment, Development, Social Movements. Londres i Nova
York: Routledge, p. 205-226. 

RANGAN, H.; GARB, Y. (1996). «Conflicting histories: negotiating reality and myth
around the Chipko movement». Mimeo.

RAWAT, A.S. (1993) (ed.). Indian Forestry: A Perspective. Nova Delhi: Indian Publishing
Company.

REDCLIFT, M. (1987). Sustainable Development: Exploring the Contradictions. Londres
i Nova York: Routledge.

SACHS, W. (1992) (ed.). The Development Dictionary. Londres: Zed.
SAXENA, N.C. (1992). «Why did it fail?». The Hindu Survey of the Environment, p. 35-38.
SHIVA, V. (1988). Staying Alive: Women, Ecology and Survival in India. Nova Delhi:

Kali for Women.
— (1992). «Women’s indigenous knowledge and biodiversity conservation». A SEN, G.

(ed.). Indigenous Vision: People of India’s Attitude to the Environment. Nova Delhi
i Londres: Sage, p. 205-214.

SHIVA, V.; BANDYOPADHYAY, J. (1986). Chipko: India’s Civilizational Response to the
Forest Crisis. Nova Delhi: INTACH.

— (1987). «Chipko: rekindling India’s forest culture». The Ecologist, 17 (1), p. 26-34.
SINGH, S.P. (1993). «Controversies of Chir Pine Expansion in the Central Himalaya».

60 Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 Emma Mawdsley

-060  25/1/2000 10:37  Página 60
A RAWAT, A.S. (ed.). Indian Forestry: A Perspective. Nova Delhi: Indian Publishing
Company, p. 307-314.

TUCKER, R.P. (1993). «Forests of the Western Himalaya and the British Colonial
System (1815-1914)». A RAWAT, A.S. (ed.). Indian Forestry: A Perspective. Nova
Delhi: Indian Publishing Company, p. 163-192.

WEBER, T. (1987). Hugging the Trees. Harmondsworth: Penguin.
WHITTAKER, W. (1984). «Migration and agrarian change in Garhwal District, Uttar

Pradesh». A BAYLISS-SMITH, T.P.; WANMALI, S. (eds.). Understanding Green
Revolutions: Agrarian Change and Development Planning in South Asia. Cambridge:
Cambridge University Press, p. 109-135.

WOMEN AND GEOGRAPHY STUDY GROUP (1997). Feminist Geographies: Explorations
in Difference and Diversity. Harlow: Longman.


	Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini
	Introducció
	El(s) moviment(s) Chipko
	La versió de Vandana Shiva sobre Chipko
	Conclusions
	Bibliografia
	Mapa 1.


	Introducció: Introducció  
	El(s) moviment(s) Chipko: El(s) moviment(s) Chipko
	La versió de Vandana Shiva sobre Chipko: La versió de Vandana Shiva sobre Chipko  
	Conclusions: Conclusions
	Bibliografia: Bibliografia


