Doc. Anal. Geogr. 35, 1999  45-60

Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutinit

Emma Mawdsley

University of Durham. Department of Geography
South Road. Durham DH1 3LE. United Kingdom
E.E.Mawdsley@durham.ac.uk

Data de recepci6: octubre 1998
Data d’acceptacio: setembre 1999

Resum

Encara que el moviment Chipko és practicament inexistent a la seva regi6 d’origen, és
també un dels exemples més utilitzats per il-lustrar els moviments ecologistes i/o de dones
als paisos del Sud. Actualment, un petit pero creixent nombre d’analistes estan criticant
I'excés de teoritzacié neopopulista i especialment ecofeminista de Chipko. Aquest article ofe-
reix una revisio d’aquestes critiques, fent émfasi especialment en el treball de Vandana
Shiva, una prominent ecofeminista que ha analitzat el moviment Chipko.

Paraules clau: ecofeminisme, moviment Chipko, paisos del Sud.

Resumen. Repensando Chipko: el ecofeminismo bajo escrutinio

Aunque el movimiento Chipko es practicamente inexistente en su region de origen, es alin
hoy uno de los ejemplos mas utilizados para ilustrar los movimientos ecologistas y/o de
mujeres en los paises del Sur. En la actualidad, un pequefio pero creciente nimero de ana-
listas han criticado el exceso de teorizacion neopopulista y especialmente ecofeminista de
Chipko. Este articulo ofrece una revision de estas criticas haciendo especial énfasis en el
trabajo de Vandana Shiva, una destacada ecofeminista que ha analizado el movimiento
Chipko.

Palabras clave: ecofeminismo, movimiento Chipko, paises del Sur.

Résumé. En repensant Chipko: I'ecoféminisme en question

Bien que le mouvement Chipko ait pratiquement disparu de sa région d’origine, c’est enco-
re aujourd’hui I'un des exemples les plus utilisés pour illustrer les mouvements écologistes
et/ou des femmes, dans les pays du sud. Récemment, un nombre restreint mais croissant
d’analystes ont critiqué I'excés de théorisation néopopuliste et surtout écoféministe a pro-
pos de Chipko. Larticle revoit ces critiques, en abordant surtout le travail de Vandana
Shiva, une brillante écoféministe qui a analysé le mouvement Chipko.

Mots clé: ecoféminisme, mouvement Chipko, pays du sud.

1. Traduit de I'original anglés per Antonio Luna.



46 Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 Emma Mawdsley

Abstract. Rethinking Chipko: ecofeminism under scrutiny

Although the Chipko movement is practically non-existent in its region of origin it remains
one of the most frequently deployed examples of an environmental and/or a women’s
movement in the South. A small but growing number of commentators are now critiquing
much neopopulist and especially ecofeminist theorising on Chipko, and this paper provi-
des an overview of these critiques. Particular reference is made to the work of Vandana
Shiva, a prominent ecofeminist analyst of the Chipko movement.

Key words: ecofeminism, Chipko movement, South countries.

Sumari

Introduccic¢ Conclusions
El(s) moviment(s) Chipk Bibliografia
La versi6 de Vandana Shiva sobre Chi

Introduccié

El moviment Chipko de la regi6 Uttaranchal? a I'india és un dels moviments
més citats a la literatura més recent sobre mobilitzacio social i/o mediambien-
tal al Sud. Rangan i Garb (1996) suggereixen que ha adquirit una dimensio6
d’icona, i de totes formes és vist com un exemple inspirador de les accions
locals en contra de les incursions alienants i destructives de I'Estat modern i
desenvolupador (Redclift, 1987; Weber, 1987; Ekins, 1992; Bandyopadhyay,
1992; Escobar, 1995). De tota manera, durant els darrers cinc anys un nombre
petit pero creixent d’autors han comengat a criticar les interpretacions neo-
populistes ampliament difoses i molt conegudes del(s) moviment(s) Chipko.
Aquestes critiques se centren en objeccions tedriques i empiriques sobre algu-
nes de les descripcions d’aquestes mobilitzacions des de postures ecofeministes
0 ecocéntriques (Jackson, 1993a), i critiquen la manca d’atencié que sha donat
al context politic i/o economic de les protestes de Chipko (Mitra, 1993; Aryal,
1994; Rangan, 1996). A més d'aix0, molt poca cosa queda del moviment(s)
Chipko a la seva regié d’origen a part dels records, un declivi que, per una altra
banda, ha sigut analitzat poques vegades pels analistes neopopulistes, i que en
alguns casos la seva propia existéncia no és evident. Aixo és especialment relle-
vant si tenim en compte que el(s) moviment(s) Chipko esta considerat un
exemple dels moviments de dones i mediambientals al Sud.

2. La part de I'Himalaia de I'Estat d’Uttar Pradesh (vegeu mapa 1). Aquesta regid es coneix
també com Uttarakhand. Hi ha una petita diferéncia semantica en aquest nom, pero la
diferencia més important és que el partit Bharatiya Janata —BJP— (que recentment ha estat
electe al govern central de I'India) fa servir Uttaranchal. Jo m’estimo més fer servir Uttarakhand,
un nom amb menys contingut politic, tot i aixo, el fet que el BJP hagi declarat la creacid
del nou Estat d'Uttaranchal sembla que pot produir canvis significatius amb tot aixo.



Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini Doc. Anal. Geogr. 35,1999 47

="
(" | ey mmmmmee Linia de demarcaci de 1949
, i o 1 entre I'India i Pakistan
| Pl R i
% 5 Jammu ! T.U.: Territoris de la Uni6
A Caixmir "I
L ;
i'h - H|macH1\I Pradesh RP XINA
Chandigarh (T.UJ._ "‘-- v
-Panjab o '\:‘JI-\. UTTARAKHAND £5i
PAKISTAN S| Arunachal "."._
___.r' Hariyana .De|h?x. i; NEPAL BHUTAN Hfradesh -:'
r L= {rd T fS|kk|m e - -""'-"" .
‘. Rajasthan 1. by ‘—"“ - RAsam Nggaland
. "} Uttar Pradesh ; Wﬁeg ala)’a'\ M
L { L 1 = Bihar _.-"<p __.f' i Manlpur
- Yo 1T T Y i T2, T | = Trlpurar' 1
| - o T s L T | nl i Z
= sl e ey B, Q ':. Mizoram
Gujarat Madhya Pradesh Y, wBenmla g T E '
- CUl i adhya Frades A Oeidentaly, Q -y W
. a1 oiarg PV \‘5‘& L MYANMAR
. Ie C, e, i | .
e IDaMEN (roy. { Orissa | e
Diu (T.U.) / 4 =] -~ -.!'
[ Maharashtra  §7hem, 3 4 oy
Dadra i Nagar Haveli | = = _.-"_I__;' vy GOLF 1
(TU) i " el DE |
R [ Andhra i BENGALA -
kg 5 Pradesh &
= =
Goa ¢ §
N A A
D’ARABIA Karnat;ka '. - e — X UTTARAKHAND
[ P f' UTTARKASHI e
s Pondiché' i b
" | =" ry (T.U.) 1 Lend i
" h 1L . [ }
- . “Tamil Nadu | ‘_-5" YRR CHAMOLI |
! Kerala | Ao DEHRA BUN GARHWAL R “‘:
' ST o 0 * GARHWAL W&
I SRI-B‘ ALMORA §5J
LANK . :? o
Y __.-f . NAINITAL=:
= i h
A
0 100 km ""'-.._.'*-
- -k .

Mapa 1. Situacié d’Uttarakhand en el marc de la Republica de I'india.

Aquest article ofereix, primer de tot, un breu repas de les protestes de
Chipko per després iniciar una critica a les interpretacions que sobre aquest
tema fa Vandana Shiva, una de les autores neopopulistes més prolifiques i cone-
gudes. L'ecofeminisme de Shiva i la seva analisi antidesenvolupament sobre
aquest moviment sera quiestionada des de diferents punts de vista, inclosa la
seva descripcié empirica del moviment, el seu Us d’alguns conceptes hindus
en relacié amb el génere i el medi ambient, i la poca rellevancia que atorga als



48 Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 Emma Mawdsley

objectius comercials del moviment. Les quiestions de diferéncia i diversitat din-
tre del(s) moviment(s) Chipko també es comenten breument.

El(s) moviment(s) Chipko

Els boscos de I'Himalaia Uttaranchal sempre han estat un element central en
les estrategies de supervivencia de la gent de les muntanyes que viuen en aques-
ta zona®. En el passat, la major part de les llars depenien de diverses activitats
economiques, pero tradicionalment les dues més importants eren la silvicul-
tura i la migraci6. Aquest patré encara es pot trobar avui en dia, encara que
quant a nivell d’importancia sembla que hi ha una tendéncia cap a I'emigra-
cio i altres formes de treball remunerat (Whitaker, 1984; Bora, 1987, 1996).
Els forts pendents de la zona mitjana de I'Himalaia no faciliten I'obtenci6 de
bones collites, i els boscos ofereixen els elements essencials per als fertilitzants
(en forma d’adob de fulles), pastures, pinsos, combustible, fibres i comesti-
bles (Nand i Kumar, 1989). Tenint en compte aquesta situacio, la introduccio
alienant i moltes vegades poc sensible de la silvicultura colonial es va deixar
sentir fortament i va provocar resisténcies molt significatives (Pant, 1922;
Guha, 1989).

Després de la independéncia sembla que poques coses van canviar. El nou
departament estatal de gestié forestal va continuar descuidant els interessos i
les necessitats de les comunitats locals, malgrat la forta dependéncia dels bos-
cos de les persones d’aquestes zones. S’ha escrit molt al voltant de la pérdua
constant de drets sobre el boscos dels habitants d’aquestes comunitats (Guha,
1989), I'emfasi del departament forestal en favor del pi Chir (Pinus rox-
burghii) a expenses d’altres tipus d’arbres molt més productius per la silvi-
cultura local (Singh, 1993), aixi com la continuitat d’altres practiques i
politiques postcolonials (Rawat, 1993). Perd al marge d’aquests «elements
de subsisténcia» hi ha un altre grup de queixes que tenen a veure amb el lloc
gue ocupa Uttaranchalis en I'explotacié comercial dels boscos, un aspecte
gue també ha estat poc analitzat. Per exemple, el departament forestal i els
empresaris privats que van guanyar els concursos publics d’explotacid del
mateix departament, prefereixen contractar els nepalesos i altres immigrants
que els treballadors locals, perque constitueixen una ma d’obra més obedient
(Tucker, 1993). El departament forestal també cobra més per les matéries
primeres als petits propietaris locals que a les grans industries de les planes
(Das i Negi, 1983), i tampoc ha fet gaires esforcos per establir etapes de pro-
cessament de la fusta i els seus productes derivats a les zones muntanyoses,
la qual cosa hauria creat treball i hauria donat un valor afegit a les exportacions
de la regi6 (Rangan, 1996). Un altre aspecte molt relacionat amb tot aixo,

3. Lamajoria de la poblaci6 d’Uttaranchal pertany a la majoria hind i aria del nord de I'india,
tret d’alguns petits grups tribals del Tibet o mongoloides. El grup linglistic Pahari esta
estretament relacionat amb I’hindi, que també es parla ampliament en aquesta regié
(Berreman, 1963).



Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini Doc. Anal. Geogr. 35,1999 49

de fet és una acci6 fonamental per aquestes estratégies de supervivéncia, €s
la creixent preocupacio per 'impacte que tindra en el medi la penetracio del
departament forestal cap a les muntanyes (que es va estendre i accelerar des-
prés de I'immens programa de construccid de carreteres que va seguir la guer-
ra d’Indoxina del 1962), i les seves practiques de treball, moltes de les quals
han estat considerades degradants per I'ecologia de la zona (Mishra i Tripathi,
1978; Guha, 1989). Aquestes percepcions es van reforcar encara més despres
d’una série d'inundacions catastrofiques a la regid a principis de la década
dels setanta (Pathak, 1994).

Aquesta era la situacio en la qual Dasholi Gram Swarajya Sangh (DGSS),
una petita companyia industrial amb fortes influéncies gandhianes situada
a Gopeshwar, estava operant. Els seus membres, sota el liderat de Chandi
Prasad Bhatt, operen una unitat de produccid de dissolvents quimics, pro-
dueixen eines agricoles i organitzen demostracions en contra de la venda de
licors, de la untouchability* i en contra dels sistemes d’explotacions forestals
(Guha, 1989). L'any 1973 la DGSS es va oposar al departament forestal en
la seva politica de subministrament d’arbres a una gran companyia de mate-
rial esportiu de la zona de les planes, Symonds, després que els haguessin
negat un petit nombre d’arbres dels mateixos boscos. La DGSS va decidir
parar la gent de Symonds posant-se, quan era necessari, entre els arbres i els
homes amb les destrals, i per tant van donar nom al moviment —Chipko en
hindi vol dir ‘adherir’ o ‘enganxar’, encara que habitualment també es tra-
dueix per una forma col-loquial de dir ‘abragar'—. Després d’haver aconse-
guit aturar la tala d’arbres als boscos de Mandal, Chandi Prasad Bhatt i
d’altres van prendre la decisio d’alertar els residents dels poblats al voltant
de Phata-Rampur, a uns 80 km de distancia, del fet que els seus boscos esta-
ven sota 'amenagca de la mateixa companyia, i es van oferir per ajudar-los a
defensar els seus boscos. D’aquesta manera, en moure més enlla de les seves
necessitats locals més immediates per englobar una perspectiva més amplia en
I’espai i en el temps, Chipko va néixer com un important moviment social
amb implicacions regionals.

Durant la decada seglient van tenir lloc una série de protestes Chipko. S’ha
de fer constar que el fet d’establir una historia d’aquest moviment és molt com-
plicat, a causa de les diferéncies i les contradiccions de les versions dels principals
actors del moviment Chipko, i també per les versions de multitud d’observa-
dors externs. Alguns postmodernistes poden argumentar que hi ha lloc per a
totes aquestes versions del moviment Chipko i jo també coincideixo amb la idea
que no és possible ni desitjable intentar fer una «historia objectiva» del Chipko.
Una vegada dit aix0, també crec que hem de donar més crédit a algunes histo-
ries en detriment d’altres, i que aquest compromis s'hauria de fer sobre la base

4. Untouchability fa referéncia al sistema de castes: els intocables sén I’Gltim esglad dintre
d’aquest sistema. L'Us d’aquest terme i els seus desavantatges socials van ser declarats il-legals
en la constituci6 de 1949. L'emancipacio d’aquest grup social va ser una de les grans luites
de Mahatma Gandhi (N. del T.).



50 Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 Emma Mawdsley

de la responsabilitat ética dels nostres objectes de recerca®. No faré, aqui, una
(altra) versio detallada de les protestes Chipko, encara que faig referencia a alguns
fets més endavant. EI que vull fer és demostrar que necessitem una visié més
complexa que el que habitualment s’ha reconegut en les versions més populars
de les protestes Chipko, en la qual, en diferents temps i en diferents espais, esta-
ven en joc tant les quiestions comercials com les de subsistencia. Les protestes
Chipko son diferents d’acord amb les particularitats dels espais, dels temps i de
les circumstancies de les comunitats i dels individus de les muntanyes. D’aquesta
manera, la lluita que hem descrit anteriorment en el poble Mandal esta clara-
ment centrada en I'accés a les matéries primeres d’inddstries petites. Mandal és
a la carretera, i esta només a alguns quilometres de Gopeshwar, amb el poble
més gran de Chamoli relativament a prop, la qual cosa facilita el transport i la
venda de productes. Malgrat aix0, a Reini, una comunitat famosa per haver estat
I'escenari el 1974 d’un dels incidents més coneguts, en el qual les dones van ser
especialment rellevants en la defensa dels boscos enfront dels contractistes, aques-
tes oportunitats industrials eren molt limitades. Reini és una petita comunitat a
prop de la frontera amb el Tibet i a certa distancia d’un cami que esta en con-
dicions forga dolentes. Aqui els residents, especialment les dones, tenint en
compte una divisié per géneres del treball en la qual elles sén responsables de
la gran majoria de les feines relacionades amb els boscos, van mobilitzar-se per
protegir un dels recursos més importants per a la seva subsistencia. Pocs analis-
tes del moviment Chipko semblen oberts a reconeixer aquesta diversitat en la
composicié popular del moviment, o el fet que, a part de ser diferents en I'espai,
aquests interessos també poden canviar al llarg del temps, com veurem més
endavant en la discussio dels successos de Doongri-Paintoli.

Es evident, tenint en compte els origens al DGSS del moviment Chipko,
i 'ampli suport que va rebre en la primera meitat de la decada dels setanta,
que aquesta protesta responia a una preocupacié molt seriosa de moltes dones
i homes de les muntanyes; em refereixo al fet que la gestid per part de I'estat dels
boscos oferia molt pocs beneficis a nivell local, en una regi6é que ja estava mar-
ginada economicament i, a més, s'hi estava produint una degradacio6 progres-
siva de la base ecologica de la qual depenien els residents d’aquesta regid.
Aquestes dues preocupacions s'afegien a la preocupacio basica d’aconseguir
sobreviure amb un bon nombre d’activitats, com ara la silvicultura a nivell
local i el treball remunerat a la regi6 de les muntanyes i també a les planes. Per
a diferents individus, families i pobles, la importancia relativa i les combinacions
possibles d’aquestes estratégies es modificaven i continuen variant d’acord amb
una serie de circumstancies sobre les quals tenien més 0 menys control. Malgrat

5. Aquesta breu descripci6 es basa en quinze mesos de treball de camp a Uttaranchal i en les
entrevistes amb alguns dels actors clau del moviment, com ara Chandi Prasad Bhatt, Sunderlal
Bahuguna, Dhum Singh Negi, Shamsher Singh Bist, dones de Mandal i molts altres residents
que han pres part (0 no) en les protestes de Chipko en els anys setanta i vuitanta. També he
tingut accés a alguns arxius de diaris locals i a altres documents en hindi com també a un
gran nombre de documents en angles.



Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini Doc. Anal. Geogr. 35,1999 51

aix0, en algunes de les analisis més neopopulistes de Chipko, les demandes
economiques del moviment s6n menyspreades o fins i tot rebutjades per afa-
vorir la consciencia ecologica del moviment. Aquestes analisis van ser molt
influents i durant els anys setanta i vuitanta la percepcié nacional i interna-
cional de Chipko va estar dominada per aquesta perspectiva ecologica. Shamser
Singh Bist, un activista local a la zona de les muntanyes, creia que:

L'acte final de la traicié va venir quan un moviment potencialment radical que
demanava autodeterminacié i autogestio dels nostres recursos es va convertir en
un moviment purament conservacionista (citat a Mitra, 1993: 36).

Saxena (1992) suggereix que el moviment Chipko va morir amb la impo-
sici6 d’una moratoria I'any 1981, una prohibicio de talar durant quinze anys per
sobre dels 1000 metres en aquesta regio. Aquesta prohibici6 va ser introduida
com a resultat directe de I'agitacié que va produir el moviment Chipko®. Perd
aguesta legislacié va ocasionar un gran ressentiment entre la gent de les mun-
tanyes, que veien com el departament forestal continuava tallant arbres dels
seus boscos, al mateix temps que ells eren exclosos encara més de la utilitzaci6
d’aquests recursos forestals. L'oposicié a la nova legislacié a la zona d’Uttaranchal
va donar lloc a Ped Katao Andolan I'any 1988-89 —un moviment per tallar
els arbres—, perqué es va dir que aquesta legislacio estava aturant més de
4.500 projectes de desenvolupament a la zona de Garhwal i Kumaon.

La versio de Vandana Shiva sobre Chipko
Dones contra homes?

Vandana Shiva ha escrit sobre el moviment Chipko en diversos Ilibres i articles
(inclouen Shiva, 1988 i 1992; Mies i Shiva, 1993, i Shiva i Bandyopadhyay,
1986 i 1987). La seva analisi es pot situar dintre del paradigma neopopulista,
pero la seva base teorica prové principalment de I’ecofeminisme. Dintre de
I'ecofeminisme podem trobar una gran varietat de perspectives (WGSG, 1997;
Cuomo, 1998), pero la major part dels seus defensors pensen que introdueix
una alternativa critica al desenvolupament, centrada en la diversitat, en el
nodriment, i en la justicia social i ecologica (Mies i Shiva, 1993). Diferents
autores ecofeministes pensen que hi ha una afinitat entre les dones i la natura
causada per la capacitat biologica de les dones de donar vida i/o per la seva
oposicié comuna a la dominacié per part de sistemes patriarcals d’explotacio
i control. Aquestes Ultimes postures, en comptes d’oposar-se a la dicotomia
classica entre natura-cultura i dones-homes de les feministes mes tradicionals,
emfasitzen aquesta suposada afinitat. Shiva, per exemple, comenta:

Dones i natura estan relacionades molt intimament, i la seva dominaci6 i allibe-
rament estan també lligades de forma molt semblant. Els moviments ecologistes i

6. Esta també relacionat amb I'esborrany de la llei forestal de 1981 que era molt reaccionaria
i va fer que les seves idees fossin fortament discutides i fins i tot impugnades (Pathak, 1994).



52 Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 Emma Mawdsley

els de dones sén de fet un de sol, i s6n principalment tendéncies alternatives a les
formes de desenvolupament patriarcals (Shiva, 1988: 47).

Shiva diu que a Uttaranchal, com en altres zones de I'india, la gestio dels
recursos forestals entre els indigenes ha estat normalment en mans de les dones,
tant pel que fa referéncia al treball com als coneixements. Les dones, per ella,
encarnen prakriti, o el principi femeni que busca nodrir i mantenir I'harmonia
i la diversitat dels boscos com una font de vida, i que Soposa amb fermesa a les
ciencies masculines que dominen els discursos moderns de desenvolupament
(Shiva, 1988)". La silvicultura comercial, introduida pels colonitzadors i per-
petuada pel govern indi, és analitzada com un important exemple d’aquest reduc-
cionisme i d’aquesta violéncia. Per ella, els homes a nivell local han sigut colonitzats
també per aquest sistema —de forma cognitiva, econdmica i politica—. Només
les dones camperoles han experimentat fortament i de forma concreta la des-
truccid dels seus boscos i, per tant, s’han aixecat en contra dels valors reduccio-
nistes de la indstria i del mercat i han recuperat «conceptes hindus tradicionals
de la cultura forestal». D’aquesta manera, les comunitats forestals autosostenibles
son considerades com la maxima expressio de la civilitzacio i de I'evolucio social.
Una visié que contrasta fortament amb la imatge plena de bruticia, violenta i
malgastadora del «mén modern» (Nanda, 1991). Shiva diu que:

[...] les dones de Garhwal (la part occidental d’Uttaranchal) van comengar a pro-
tegir els seus boscos de I'explotaci6 comercial arriscant les seves vides, iniciant el
famds moviment Chipko, abragant el arbres vius com les seves salvadores (Shiva,
1988: 67).

També suggereix que les dones no solament van lluitar en contra de les
empreses foranies i el departament forestal per reclamar el principi femeni de
I'Gs i la gestid dels boscos, sind que també van haver de lluitar en contra dels
instints comercials dels seus propis homes. Chipko és, per tant, un moviment
explicitament ecologic i feminista a través del qual les dones de les muntanyes
esperaven restablir la relacié harmonica tradicional amb la natura. La conne-
xi6 amb DGSS i altres cooperatives, a les quals Shiva atribueix uns objectius
purament masculins, es descriu com una fusié purament conjuntural en els
inicis del moviment. Aixi, aviat ens diu:

[...] es va donar a nivell local una nova separacio entre els interessos dels homes per
activitats comercials basades en productes forestals, i els de les dones que estaven
més interessades en les activitats de subsisténcia basades en la proteccié dels bos-
cos (Shiva, 1988: 71).

7. En fer referéncia al «principi femeni», com ens diu Jackson (1993b), Shiva intenta evitar
els perills dels determinisme biologic. D’aquesta manera ella pot incloure alguns homes
en el seu concepte, com ara Sunderlal Bahuguna, que, per ella, ha escoltat les veus tran-
quil-les de les dones i d’aquesta forma ha estat capag d'articular els principis ecologics i
feministes de Chipko. Perd una vegada feta la distincio entre les categories «dones» i «prin-
cipi femeni», Shiva la desmunta en diverses ocasions.



Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini Doc. Anal. Geogr. 35,1999 53

Hi ha bastants problemes empirics en aquesta versio. En primer lloc, enca-
ra que les dones van tenir un paper absolutament central en les protestes
Chipko, alguns homes que hi van estar implicats, com ara Suderlal Bahuguna,
Chandi Prasad Bhatt, Dhum Singh Negi i molts altres, no eren simplement
els seus deixebles ni els seus seguidors, com diu Shiva (1988: 67). Els homes
estaven plenament compromesos en diferents branques del moviment Chipko,
i van contribuir significativament al seu aparell organitzatiu i ideologic. Encara
que podem considerar positiu el seu intent de compensar la balanca i donar
més protagonisme a moltes dones que van formar part del moviment, la forma
com ho fa excloent els homes, és semblant a la forma com ho van fer les matei-
xes analisis que ella critica. Shiva també menysprea el paper que altres col-lec-
tius van tenir en el moviment Chipko, com son els activistes d’esquerres i els
estudiants, que tampoc tenen cabuda dins de I'escenari de la protesta ecofe-
minista. Per exemple, mentre que com molts altres emfasitza la imatge roman-
tica del moviment Chipko amb les dones abragades als arbres en els boscos
alts de I’'Himalaia, en molt poques ocasions parla de les manifestacions als
pobles, com les protestes en contra de les subhastes dels drets d’explotacio
dels boscos.

L'Gs que fa Shiva de I'hinduisme en relacié amb les relacions de génere i
amb I'ecologia també és molt discutible. Shiva fa servir el concepte de shakti
(energia basica femenina) i prakriti (la seva manifestacio en la natura) com un
dels principals mitjans per les seves definicions «indies» (terme que sorpre-
nentment fa servir en comptes d’hindu) de natura i cultura i també de com-
prensid de la natura. Ens suggereix que a I'India tradicional el poder i la fertilitat,
tant la cosmologica com la diaria, eren atribucions femenines, i les dones eren
venerades d’acord amb aquests valors (Shiva, 1988). Pero aquest fet ha estat
transformat per les estructures patriarcals del colonialisme, el desenvolupa-
ment i la ciéncia. Pero en la tradicié hindd (especialment en les textos brama-
nics en els quals es basa Shiva) el shakti de les dones és la rad principal de la
seva subordinacio sota els homes i no la seva veneracio, i evidentment tampoc
el seu alliberament. El shakti té un cantd positiu, especialment en el seu estat
latent, pero no esta descontextualitzat, i per tant és erroni fer servir el shakti
com un concepte que indiscutiblement delega poders en les dones, i després
construir una base teorica sobre les relacions a I'Himalaia de natura-cultu-
ra/dona-home. La por dels homes al shakti (que es tradueix sovint com ‘ener-
gia sexual de les dones’)® és la base sobre la qual esta basat el famds dit de
Manu:

Durant la infancia, la dona ha d’estar sota el control del seu pare, durant la joven-
tut sota el del seu marit, i quan aquest mor, sota la dels seus fills (Doniger i Smith,
1991, Les lleis de Manu, 5.147).

8. Per una analisi psicoanalitica de la por dels homes a la dona sexualitzada a I'india, vegeu
Kakar (1978). Per una altra visio lleugerament diferent, vegeu la fascinant critica de Kakar
per Kurtz (1992).



54 Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 Emma Mawdsley

Aquesta critica concreta a les interpretacions de Shiva del moviment Chipko
coincideix amb els debats sobre ecofeminisme. Les diferents perspectives eco-
feministes han estat criticades amb més o menys profunditat per la seva tenden-
cia a veure les dones com una categoria universal determinada biologicament i
també per veure romanticament el passat (Nanda, 1991; Eckersley, 1992;
Jackson, 1993b; Levin, 1994), dues critiques que també es podrien aplicar a
I'analisi que fa Shiva del moviment Chipko®. No hi ha gaires evidéncies histo-
riques per demostrar aquesta visio idealitzada de les relacions tradicionals amb
el medi ambient o amb les dones que Shiva ens descriu en la seva crida per tor-
nar a aquest passat mes harmonios (Greenberg i altres, 1997). De fet, com
Kelkar i Nathan (1991) assenyalen, gran part de la civilitzaci6 de I'India (que tant
agrada a Shiva) es va establir a partir de la destruccio de boscos per introduir-hi
I'agricultura, i al mateix temps les dones tenien progressivament un paper meés
subordinat als homes amb el desenvolupament de la societat de castes.

Shiva va observar correctament que les dones han de suportar més que els
homes els costos personals, economics i socials de la degradacié ambiental, i aix0
és veritat en el cas d’Uttaranchal. Perd, com Agarwal (1992) assenyala, aquest fet
no es tradueix necessariament en una lectura essencialista dels interessos de les
dones en el medi ambient, en el coneixement en el qual la relacié primaria
de dones i natura és una relacié automaticament privilegiada. Si «les practiques
ecoldgicament sensibles» topen amb una muntanya de necessitats i responsabi-
litats d’una dona, com és en el cas de la manca de combustible vegetal, llavors
aguesta dona és probable que doni més importancia a aixo ultim, especialment
si tenim en compte la gran carrega que han de suportar aquestes dones atesos
els efectes de I'emigracié masculina. Fins i tot fent servir aquest argument es pres-
suposa que, si elles poguessin, les dones sempre i a tot arreu tenen els coneixe-
ments i els desitjos de preservar el medi ambient. Encara que aix0 ha estat
demostrat amb alguns casos de dones i de comunitats al voltant del mon, el
coneixement ecologic i la seva afinitat no és automatic, sind que depén de certs
determinants histrics i culturals. A Jharkhand, per exemple, Jewitt (1996) va
trobar que els homes eren els que tenien els coneixements ecologics, encara que
aquesta és una societat adivasi (tribal), on les ecofeministes defendrien amb més
forca que les dones tenen una relacié més pura amb el medi ambient.

Les decisions de les dones estan limitades i potenciades per una série de rela-
cions de genere i socials sobreposades i fins i tot contraposades, i, també, per
les limitacions i les oportunitats que els ofereix el medi ambient a nivell local.
Per un altre costat, també es veuen determinades per factors locals i per estruc-
tures i esdeveniments regionals o nacionals. D’aquesta manera, han de prendre
decisions i actuar sobre la base d’un conjunt de condicions que sén diferents
per cada dona, en cada espai i en cada moment. Aquests determinants poden ser

9. Aix0 no és aplicable a totes les postures ecofeministes, perd malgrat que aqui no hi ha espai
per analitzar aquest punt, sembla que hi ha un reconeixement creixent i generalitzat entre
els especialistes a reconeixer que és un error descriure totes les analisis ecofeministes com a
essencialistes. Vegeu, per exemple sobre aquest tema, el treball de Cuomo (1998).



Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini Doc. Anal. Geogr. 35,1999 55

la seva edat, salut, estat civil, educacid, les seves pors i aspiracions, el fet de si
viuen al seu poble de naixement o al del seu marit, si tenen accés a altres fonts
d’ingressos, i una infinitat més d'altres situacions possibles. Reduir les decisions
de les dones a un conjunt tancat de caracteristiques determinades biologica-
ment devalua la seva capacitat com a agent social i limita el reconeixement del
fet que elles també es poden integrar amb altres identitats (castes o classes socials,
per anomenar-ne només dues), i menysprea el fet que estan en espais concrets
(locals) que imposen i que ofereixen un conjunt molt especific de limitacions i
oportunitats, com podem deduir a partir de les diferéncies entre els poblats
Mandal i Reimi. Un dels llocs on es pot demostrar aix0 de forma més clara és
a Doongri-Paintoli, I'escenari d’un incident molt famés del moviment Chipko
I'any 1980, en el qual les dones van desafiar els seus propis homes i les empre-
ses del departament forestal per poder protegir els seus boscos. En aquest cas si
que hi va haver un conflicte d’interessos entre els homes i les dones del poblat,
mentre que les dones volien preservar el boscos veins (la perdua dels quals hau-
ria endurit considerablement les seves vides), els homes s’havien mostrat més
oberts a acceptar la compensacid que els oferia el departament forestal (sobre
la qual ells tindrien més control). Perd aqui les dones van lluitar per evitar la
total desaparicié dels seus boscos com a part d’una estratégia funcional de super-
vivéncia, no perqué desitgessin mantenir o tornar a tenir una forma més pura
de vida tradicional. Aixo és forca clar en els comentaris de Gayati Devi, que va
formar part de la lluita original, i que ara, vint anys després, esta molt decebu-
da amb la manca de desenvolupament a la comunitat. Ens va dir:

Podriem haver sacrificat més [boscos] si ens haguessin assegurat una carretera al
poble, una escola, un bon sistema de subministrament d’aigua i un centre medic
d’assistencia primaria (Mitra, 1993: 50).

Mitra pregunta «Qué vam aconseguir amb Chipko» i cito la resposta com-
pleta de Gayatri Devi:

No ho sé. Ens vam mobilitzar per salvar els nostres arbres. Nosaltres mai ens havi-
em enganxat a cap arbre, pero quan vaig anar a Delhi em vam dir que el nostre
era un adolan (moviment) molt gran. Potser si que ho era, perd no vam aconse-
guir res. EI cami al nostre poble encara s'ha de fer i I'aigua continua sent un pro-
blema. Els nostres fills no poden estudiar més enlla que I'ensenyament secundari,
tret que puguis pagar enviar-los a viure a una ciutat. Les noies simplement no
poden fer aix0. Ara ens diuen que a causa de Chipko no poden fer la carretera per-
queé ara tot ha de ser paryavaran (ecologic). Chipko no ens ha donat res. No podem
tampoc agafar fusta per fer les cases perque els guardes forestals no ens deixen. Ens
han robat els nostres drets (Mitra, 1993: 51).

Aix0 no vol dir que les dones no estiguin molt preocupades pels temes agro-
ecologics de les muntanyes, sind que elles afegeixen aquestes preocupacions
amb altres formes de sobreviure a Uttaranchal, inclosa fins i tot I'explotaci6
comercial dels boscos, un fet que Shiva tendeix a no recongixer. Les relacions



56 Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 Emma Mawdsley

de genere son un element d’analisi central per qualsevol analisi dels boscos i de
la resisténcia a Uttaranchal, pero moltes dones reconeixen que I'espai de les
seves lluites s'estén molt més enlla del seu poblat i dels boscos del voltant per
arribar a la regio, a 'Estat i fins i tot a la naci6. A la secci6 final aprofundeixo en
el tema d’escales, i en la relacié entre camperols i I'Estat, a partir de la discussio
sobre I'analisi que Ramachandra Guha’s (1989) fa de Chipko.

Camperol contra I'Estat?

En The Unquiet Woods, Ramachandra Guha presenta una sofisticada analisi
sociologica de la continuitat i dels canvis dels moviments populars en contra
dels estats precolonials i postcolonials a Uttaranchal. Encara que com altres
situa el moviment Chipko dins del seu context cultural i historic, Guha és un
dels pocs autors que analitza les variables geografiques espai-temps de la pro-
testa Chipko. Analitza les diferents filosofies ecologistes presents en el movi-
ment, els diferents tipus de protesta utilitzats, les relacions de genere a les
muntanyes, i els objectius i resultats de Chipko. Recordant E.P. Thompson,
Guha analitza la relacié entre els camperols i I'Estat a Uttaranchal fent servir el
filtre de I'economia moral, i suggereix que la gent dels poblats va veure Chipko
com una lluita per aconseguir els elements basics de subsistencia que els havien
estat negats per les institucions i les politiques de I'Estat. Encara que la fe de
Guha en I'economia moral dels camperols com a base per a la regeneracio i ges-
ti6 contemporania dels boscos és discutible (vegeu Corbridge i Jewitt, 1997),
la seva analisi dels moviments socials a Uttaranchal és el millor estudi historic que
s'ha fet sobre el tema fins ara. Malgrat aixo, m’'agradaria afegir-hi que el model
de resisténcia que presenta Guha de camperols contra I'Estat, no és totalment apli-
cable a la lluita pels boscos i, a partir de 1990, no és suficient per analitzar les
tensions sobre els boscos entre la gent de les muntanyes i I'Estat™°.

Les muntanyes d’Uttaranchal formen un paisatge poc acollidor per poder-
hi fer complir els mandats judicials. Només després de I'expansid del sistema
de carreteres I'any 1962, la penetracio de I'Estat i els seus aparells adjunts (admi-
nistracid, desenvolupament i control) van poder introduir-se en aquesta zona.
Al mateix temps que es va produir aquesta compressio espai-temps, va tenir
lloc també una immensa i molt complexa transformacio sociocultural i econo-
mica. En la decada dels setanta i vuitanta I'Estat havia penetrat d’una forma
o altra en molts aspectes de la vida diaria, encara que amb grans diferéncies
pel que feia a I'abast i I'extensio d’aquest fenomen. Un dels efectes ha estat que
ara és més dificil i perill6s per part dels habitants d’aquesta zona oposar-se a
I'Estat, per exemple, ignorant les lleis forestals. Guha creu que els moviments
camperols com Chipko son:

10. Un tema important que no podem tractar en aquest article és la quiestié de quina influen-
cia hi té la divisi6 federal en aquests arguments, 0, més ben dit, la relaci6 entre I'Estat
(d’Uttar Pradesh) i el poder de I'Estat central.



Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini Doc. Anal. Geogr. 35,1999 57

[...] defensius, busquen alliberar-se dels tentacles de I'economia de mercat i de
I’Estat centralista (Guha, 1989: 196).

Perd mentre es va produir aixi d’'una manera o d’una altra durant els anys
setanta, jo crec que és massa simplista reduir la gran varietat i la profunditat
de les altres relacions entre camperols i I'estat del desenvolupament o I'econo-
mia de mercat dels anys noranta. Aixo es demostra amb el moviment regio-
nalista d’Uttaranchal, una gran protesta que va comengar I'any 1993 i que va
demanar la creacié de I'Estat d’Uttaranchal dintre de la federacio india.
Actualment, I'apropiaci6 i manipulacié del poder de I'Estat, de la seva pro-
teccio i els seus recursos son elements fonamentals en la dinamica entre domi-
nacio i resisténcia a Uttaranchal. Mentre que I'Estat és un agent opressor en
els boscos, també pot ser una font d’oportunitats. Aquestes oportunitats no
estan limitades unicament a llocs de treball i a ensenyament, encara que en
una zona marginal amb una poblacio creixent i en una economia cada vega-
da més competitiva son dos factors molt importants. Com més informada i
més polititzada esta la gent de les muntanyes, sadona que hi ha més poder i una
veu més poderosa en els processos de planejament per al desenvolupament i
en I'administracié del desenvolupament i, per una altra banda, també tenen
més possibilitats d’accedir als fons per al desenvolupament, que sén contro-
lats majoritariament per I'Estat. L'objectiu de la lluita regionalista d’Uttaranchal
era fer-se amb el control i no rebutjar ni I'Estat ni tampoc el poder de I'Estat.

La creixent polititzacié de I'Estat i de la societat civil des de la segona mei-
tat dels anys seixanta s’ha intensificat darrerament, entre altres coses, a causa de
I’expansi6 d’un sistema de reserves naturals i, des de 1991, amb la liberalitza-
cié de I'economia. Kholi (1990) comenta que un Estat molt intervencionista,
guan intenta solucionar els problemes d’'una economia tan pobra, es troba en
el procés una intensa competéncia politica. Podem veure molt bé aquests can-
vis en la relaci6 entre I'Estat i la societat a Uttaranchal, que és també més com-
plexa que simplement «camperols contra I'Estat». EI moviment regional
demostra la gran volatilitat de I'electorat i la creixent capacitat per organitzar-
se al voltant de certes identitats amb el proposit d’arribar amb les seves peti-
cions a nivell nacional o estatal. L'enfrontament amb I'Estat no ha desaparegut,
com demostren els esdeveniments durant les mobilitzacions regionalistes, pero
actualment les protestes es dirigeixen cap a alguns poders politics 0 administratius
en comptes de directament oposar-se a tot. Aquest fet ens suggereix, com molta
gent d’Uttaranchalis sap, pero que molts analistes postdesenvolupament estan
menys disposats a acceptar, que les politiques a nivell local estan fortament li-
gades amb, i han de ser enteses en relacié amb influéncies politiques, econo-
miques i culturals d’ambit regional, nacional, i altres ambits supralocals.

Conclusions

Chipko s’ha convertit en una metafora dels moviments de resisténcia ecolo-
gica i ha aconseguit uns continguts i unes associacions que s'estenen més enlla,



58 Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 Emma Mawdsley

i a vegades tenen poc a veure amb els espais, els temps i les circumstancies
concretes originals que van provocar la mobilitzacio inicial. Més important
que I'explicacié acurada del moviment Chipko és remarcar que va ser molt
influent entre els activistes hindas i d’altres paisos com un exemple de lluita
en contra de la injusticia social i ecologica'l. Perd, com he argumentat en
aquest article, les visions ecocentriques/ecofeministes del moviment Chipko
que han dominat la seva imatge més popular han tingut un paper petit, pero
significatiu, en el fet que no hagin estat capagos d’aconseguir els canvis desit-
jats per molta gent de les muntanyes. Chipko es va desenvolupar principal-
ment com una protesta de caire economic, amb homes i dones que reconeixien
que la supervivéncia dels boscos era una condicid a priori, per les poques pos-
sibilitats de desenvolupament que ells hi veien dintre de les limitacions que
imposava I'espai geografic de les muntanyes. La preocupacio ecologica hi era,
pero la sensibilitat ecologica era un dels requisits funcionals de I'economia local
sensibilitzada. Cada una d’aquestes «estratégies de subsisténcia» van ser arti-
culades en temps i espais diferents, per gent diversa, com hem vist en les pro-
testes de Mandal, Reini i Doongri-Paintoli. Ironicament (tenint en compte
les seves afinitats), molts analistes neopopulistes han construit versions forga
universalistes d’aquest moviment (ecologic, ecofeminista i/o antidesenvolu-
pament) que menysprea o ignora la complexitat de Chipko i que depén en
la cultura, I'economia i les politiques locals i, per tant, no reflecteix la realitat
de la vida d’homes i dones a Uttaranchal. Cometriem una injusticia a la major
part dels homes i dones d’Uttaranchal si penséssim que tots volen tornar a
un passat idealitzat que de totes formes és bastant improbable que mai hi hagi
existit. Aquest no era el missatge que es va articular durant els setanta amb
les protestes Chipko, i definitivament tampoc ho és avui dia amb les protes-
tes regionalistes.

Alguns critics assenyalen una série general de preocupacions sobre els ele-
ments i les tendéncies comuns que la majoria dels enfocaments neopopulistes
fan servir en els seus treballs sobre els paisos del Sud. En primer lloc, hi ha una
tendéncia a veure les comunitats locals com a estatiques i tancades en elles
mateixes (Collins, 1997). Aquesta imatge emfasitza la nocio d’una «gent de
poble tradicional», en qué les seves vides estan intimament Iligades al medi
natural local, i llurs vides estan construides i prenen significat Unicament tenint
en compte el seu entorn més immediat. Per0 aix0 ofereix una visio parcial de
la vida de la gent de les muntanyes, i oblida tota una serie de coneixements i rela-
cions lligats a influéncies supralocals. La transici6 de les protestes Chipko a les
mobilitzacions regionals ens demostra que no és correcte només fixar-se en
versions disperses i simplificadores a nivell local com es fa en moltes analisis
neopopulistes, perqué no tenen en compte les diferents estratégies de super-
vivéncia, la formacié d’identitats ni les perspectives de la majoria dels homes i
dones de les muntanyes.

11. Wull agrair a Paul Routledge que em donés aquesta idea.



Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini Doc. Anal. Geogr. 35,1999 59

Bibliografia

AGARWAL, B. (1992). «The Gender and Environment Debate: Lessons From India».
Feminist Studies, 18 (1), p. 119-58.

ARYAL, M. (1994). «<Axing Chipko». Himal, 7 (1), p. 8-23.

BANDYOPADHYAY, J. (1992). «From environmental conflicts to sustainable mountain
transformation: ecological action in the Garhwal Himalaya». A GHal, D.P;
ViviaN, J.M. (eds.). Grassroots Environmental Action: People’s Participation in
Sustainable Development. Londres: Routledge, p. 259-280.

BERREMAN, G.D. (1963). Hindus of the Himalayas: Ethnography and Change. Nova
Delhi: Oxford University Press.

Bora, R.S. (1987). «Extent and causes of migration from the hill regions of Uttar
Pradesh». A JosHl, V. (ed.). Migrant Labour and Related Issues. Nova Delhi: Oxford,
p. 187-210.

— (1996). Himalayan Migration: A Study of the Hill Region of Uttar Pradesh. Nova
Delhi: Sage.

CoLLins, J.L. (1997). «Development Theory and the Politics of Location: An Example
from North Eastern Brazil». A TUucker, V. (ed.). Cultural Perspectives on
Development. Londres i Portland, OR: Frank Cass.

Cuomo, C.J. (1998). Feminism and Ecological Communities: An Ethic of Flourishing.
Londres i Nova York: Routledge.

Das, J.C.; Neal, R.S. (1983). «The Chipko movement». A SINGH, K.S. (ed.). Tribal
Movements in India, 2. Nova Delhi: Manohar, p. 383-392.

DoNIGER, W.; SmMITH, B.K. (1991). The Laws of Manu. Nova Delhi: Penguin.

EcCKERSLEY, R. (1992). Environmentalism and Political Theory: Towards an Ecocentric
Approach. Londres: University College London Press.

EKINs, P. (1992). A New World Order: Grassroots Movements for Global Change. Londres
i Nova York: Routledge.

EscoBaARr, A. (1995). Encountering development: The Making and Unmaking of the
Third World. Princeton, NJ: Princeton University Press.

GREENBERG, B.; SINHA, S.; GURURANI, S. (1997). «The “New Traditionalist” Discourse
of Indian Environmentalism». The Journal of Peasant Studies, 24 (3), p. 65-99.

GuUHA, R. (1989). The Unquiet Woods: Ecological Change and Peasant Resistance in the
Himalayas. Nova Delhi: Oxford University Press.

JacksoN, C. (1993a). «Environmentalisms and gender interests in the Third World».
Development and Change, 24 (4), p. 649-677.

— (1993b). «Women/nature or gender/history: a critique of ecofeminist develop-
ment». Journal of Peasant Studies, 20 (3), p. 389-419.

JEwiTT, S. (1996). Agro-Ecological Knowledges and Forest Management in the Jharkhand,
India: Tribal Development or Populist Impasse? Tesi doctoral inédita. Cambridge
University.

JEwITT, S.; CORBRIDGE, S.E. (1997). «From Forest Struggles to Forest Citizens? Joint
Forest Management in the Unquiet Woods of India’s Jharkhand». Environment
and Planning A, 29 (12), p. 2145-2164.

KAKAR, S. (1978). The Inner World: A Psychoanalytic Study of Childhood and Society in
India. Nova Delhi: Oxford University Press.

KELKAR, G.; NATHAN, D. (1991). Gender and Tribe: Women, Land and Forests. Londres;
Sage.

KoHLI, A. (1990). Democracy and Discontent: Indias Growing Crisis of Governability.
Cambridge: Cambridge University Press.



60 Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 Emma Mawdsley

KurTz, S.N. (1992). All the Mothers Are One: Hindu India and the Cultural Reshaping
of Psychoanalysis. Nova York: Colombia University Press.

LEVIN, M.G. (1994). «A critique of ecofeminism». A Poiman, L.P. (ed.). Environmental
Ethics: Readings in Theory and Application. Londres: Jons and Bartlett Publishers.

MiEs, M.; SHIvA, V. (1993). Ecofeminism. Nova Delhi: Kali for Women.

MisHRA, A.; TRIPATHI, S. (1978). Chipko Movement: Uttarakhand Women's Bid to Save
Forest Wealth. Nova Delhi: People’s Action for Development with Justice.

MITRA, A. (1993). «Chipko today». Down To Earth, 30 April 1993.

NAND, N.; KumAR, K. (1989). The Holy Himalaya: A Geographical Interpretation of
Garhwal. Nova Delhi: Daya Publishing House.

NANDA, M. (1991). «Is modern science a western patriarchal myth: a critique of popu-
list orthodoxy». South Asian Bulletin, 11 (1 i 2), p. 32-61.

PANT, G.B. (1922). The Forest Problem in Kumaun. Allahabad.

PATHAK, A. (1994). Contested Domains: The State, Peasants and Forestry in Contemporary
India. Nova Delhi: Sage.

RaNGAN, H. (1996). «From Chipko to Uttaranchal: development, environment and
social protest in the Garhwal Himalayas, India». A PEeT, R.; WATTs, M.J. (eds.).
Liberation Ecologies: Environment, Development, Social Movements. Londres i Nova
York: Routledge, p. 205-226.

RANGAN, H.; GARB, Y. (1996). «Conflicting histories: negotiating reality and myth
around the Chipko movement». Mimeo.

RawaT, A.S. (1993) (ed.). Indian Forestry: A Perspective. Nova Delhi: Indian Publishing
Company.

ReDcLIFT, M. (1987). Sustainable Development: Exploring the Contradictions. Londres
i Nova York: Routledge.

SacHs, W. (1992) (ed.). The Development Dictionary. Londres: Zed.

SAXENA, N.C. (1992). «Why did it fail?. The Hindu Survey of the Environment, p. 35-38.

SHIVA, V. (1988). Staying Alive: Women, Ecology and Survival in India. Nova Delhi:
Kali for Women.

— (1992). «Women's indigenous knowledge and biodiversity conservation». A SEN, G.
(ed.). Indigenous Vision: People of Indias Attitude to the Environment. Nova Delhi
i Londres: Sage, p. 205-214.

SHIVA, V.; BANDYOPADHYAY, J. (1986). Chipko: Indias Civilizational Response to the
Forest Crisis. Nova Delhi: INTACH.

— (1987). «Chipko: rekindling India’s forest culture». The Ecologist, 17 (1), p. 26-34.

SINGH, S.P. (1993). «Controversies of Chir Pine Expansion in the Central Himalaya».
A RawaT, A.S. (ed.). Indian Forestry: A Perspective. Nova Delhi: Indian Publishing
Company, p. 307-314.

TUCKER, R.P. (1993). «Forests of the Western Himalaya and the British Colonial
System (1815-1914)». A RawaT, A.S. (ed.). Indian Forestry: A Perspective. Nova
Delhi: Indian Publishing Company, p. 163-192.

WEBER, T. (1987). Hugging the Trees. Harmondsworth: Penguin.

WHITTAKER, W. (1984). «Migration and agrarian change in Garhwal District, Uttar
Pradesh». A BAyLISs-SMITH, T.P.; WANMALI, S. (eds.). Understanding Green
Revolutions: Agrarian Change and Development Planning in South Asia. Cambridge:
Cambridge University Press, p. 109-135.

WOMEN AND GEOGRAPHY STUDY GROUP (1997). Feminist Geographies: Explorations
in Difference and Diversity. Harlow: Longman.



	Repensant Chipko: ecofeminisme sota escrutini
	Introducció
	El(s) moviment(s) Chipko
	La versió de Vandana Shiva sobre Chipko
	Conclusions
	Bibliografia
	Mapa 1.


	Introducció: Introducció  
	El(s) moviment(s) Chipko: El(s) moviment(s) Chipko
	La versió de Vandana Shiva sobre Chipko: La versió de Vandana Shiva sobre Chipko  
	Conclusions: Conclusions
	Bibliografia: Bibliografia


