Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 61-72

Historia, filosofia i diferencia mediambiental:
perspectives feministes sobre les relacions
historiques i contemporanies entre la societat
i el medit

Catherine Nash

University of Wales, Lampeter. Department of Geography
Ceredigion SA48 7ED. United Kingdom
c.nash@lampeter.ac.uk

Data de recepcid: octubre 1998
Data d’acceptaci6: juliol 1999

Resum

La geografia humana sembla que hagi «tornat a la natura» o, almenys, que hagi tornat a
aquella quiestio basica que son les relacions societat-medi, pero ara ho fa carregada de sen-
tit critic sobre els origens socials de les idees de la natura, del seu aspecte materialista i de
la politica de canvi mediambiental. La dimensid filosofica, historica i politica de la diferén-
cia, la unitat i dominacid a les relacions humanoambientals han estat fonamentals per a la
historia geografica i mediambiental. Pero també han estat camps d’analisi i critica claus
per a la geografia feminista i el feminisme, que tan profundament ha quiestionat el signifi-
cat cultural d’huma, de natura i d’alld natural.

Paraules clau: medi ambient, feminisme, relacions societat-medi.

Resumen. Historia, filosofia y diferencia medioambiental: perspectivas feministas sobre las
relaciones historicas y contemporaneas entre la sociedad y el medio

La geograffa humana parece haber «vuelto a la naturaleza» o, al menos, que haya vuelto a
aquella cuestion basica que son las relaciones sociedad-medio, aunque ahora lo hace car-
gada de sentido critico sobre los origenes sociales de las ideas de la naturaleza, de su aspec-
to materialista y de la politica de cambio medioambiental. La dimension filos6fica, histdrica
y politica de la diferencia, la unidad y dominacion de las relaciones sociedad-medio han
sido fundamentales para la historia geogréafica y medioambiental. Pero también han sido
campos de analisis y de critica claves para la geografia feminista y el feminismo, que tan
profundamente ha cuestionado el significado cultural de humano, de naturaleza y de
natural.

Palabras claves: medio ambiente, feminismo, relaciones sociedad-medio.

Résumé. Histoire, philosophie et différence environnementale: perspectives féministes sur les
relations personne-milieu historiques et contemporaines

La géographie humaine semble avoir opéré un «retour a la nature», ou du moins, a la ques-
tion fondamentale que constituent les relations société-environnement, mais cette fois, elle

1. Traduit de I'original anglés per Maria Paz Tévar.



62 Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 Catherine Nash

I'aborde avec un esprit critique quant aux origines sociales des idées sur la nature, sur son
aspect matérialiste et sur la politique de changement environnemental. La dimension phi-
losophique, historique et politique de la différence, I'unité et la domination des relations
société-milieu ont été fondamentales pour I'histoire géographique et environnementale.
Mais elles ont aussi été des domaines clés d’analyse et de critique pour la géographie fémi-
nine et féministe, qui a questionné tellement profondément la signification culturelle de I'hu-
main, de la nature et du naturel.

Mots clé: environnement, féminisme, relations société-milieu.

Abstract. Environmental history, philosophy and difference: feminist perspectives on historical
and contemporary human-environmental relations

Human geography seems to have «gone back to nature», or at least returned to that central
question of human environmental relations now heavily armed with a critical sense of the
social origins of ideas of nature, its materiality and the politics of environmental change. The
philosophical, historical and political question of difference, unity and domination in
human-environmental relations have been central to geography and environmental his-
tory. Yet they have also been key areas of analysis and critique within feminist and feminist
geography where the cultural meanings of the human, nature and the natural have benn so
throughly interrogated.

Key words: environment, feminism, human environmental relations.

Sumari

Introduccic Replantejament de la relacio
Historia mediambient societat-medi: cap a una politica

Historia feminista mediambiente ambiental de la diferéncia
Son reals les histories postcoloni Bibliografia

sobre el medi ambier

Introduccié

La geografia humana sembla que hagi «tornat a la natura» o, almenys, que
hagi tornat a aquella quiestié basica que son les relacions societat-medi, pero ara
ho fa carregada de sentit critic sobre els origens socials de les idees de la natu-
ra, del seu aspecte materialista i de la politica de canvi mediambiental. De la
mateixa manera que I'augment d’atencio de la geografia cultural a les formes
materials i simboliques de la terra, el medi ambient, el paisatge o la natura s'a-
justen a les idees de Latour, i les investigacions marxistes sobre la justicia social
s'orienten cap al medi ambient, la natura torna a la geografia historica a través
de la historia mediambiental (Harvey, 1996; Peet i Watts, 1996; Williams,
1994). La dimensio filosofica, historica i politica de la diferéncia, la unitat i
dominacio de les relacions humanoambientals han estat fonamentals per a la
historia geografica i mediambiental. Pero també han estat camps d’analisi i
critica claus per a la geografia femenina i feminista que tan profundament ha



Historia, filosofia i diferéncia mediambiental Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 63

questionat el significat cultural d’«<huma», de «natura» i d’allo «natural». A
pesar de tot aix0, tant I'enfocament historic de la historia mediambiental com
la intuicié de les filosofies ambientals feministes han continuat desconnecta-
des i per aquest motiu n’han sortit perjudicades. Els problemes d’aillament
d’aquests camps tedrics i d’investigacio van molt més enlla de I'abséncia, amb
algunes excepcions, de la questio del génere a la historia mediambiental, o la
persistent atribucio de génere a la natura. Les aproximacions de feministes i
postcolonialistes a la quiestio del genere, cultura, natura i medi ambient indi-
guen clarament el cami que pot fer de la historia mediambiental una disci-
plina més sensible a les diferéncies socials. També, perd, és important I'aportacio
que la historia mediambiental pot fer a les relacions fisiques i simboliques
entre genere i medi ambient. En resum, es tracta d’utilitzar la historia mediam-
biental per segmentar els termes natura 0 medi ambient i utilitzar la politica
de la diferéncia social per segmentar la nocié d’«<huma» a la historia mediam-
biental.

Historia mediambiental

La historia mediambiental, sorgida de la preocupacié dels efectes mediam-
bientals nocius del capitalisme, especialment a les colonies europees, és un
camp d’estudi amb aspectes etics, morals i critics. Els historiadors mediam-
bientals es plantegen questions com el canvi mediambiental, les maneres com
I'ésser huma organitza la seva relacio amb la natura i els valors i les creences
que proporcionen informacio sobre aquesta relacio i li donen sentit. No obs-
tant aix0, aquesta mateéria nova, o perspectiva interdisciplinaria, també comporta
una geografia diferent, ja que els practicants més coneguts han estat moguts
per la quantitat de canvis mediambientals que ha ocasionat el capitalisme, els
colonitzadors i els sistemes agraris a Nord-américa o en altres llocs de colo-
nitzacié blanca, com ara Australia i han estat molt critics amb I'agricultura
capitalista perqué comercialitza la terra, simplifica drasticament I'ecologia, té
tendencia a produir monocultius vulnerables, i incentiva la divisié del treball,
que a llarg termini pot ocasionar greus danys a la natura i a la humanitat
(Cronon, 1990).

Els practicants d’aquesta disciplina s’han enfrontat també amb els reptes
plantejats a la manera d’entendre el medi ambient, tant per les revisions de I'e-
cologia classica com pels plantejaments postmoderns que s'aproximen a
I'epistemologia del medi ambient (Demeritt, 1994). Cada cop més ecologistes
i historiadors del medi ambient es pregunten si podem estar segurs que sabem
el que significa natura, ecologia i, més concretament, equilibri ecologic, comu-
nitat i I'«equilibri de la natura». EI progressiu coneixement del canvi mediam-
biental fa palés que la natura és dinamica, variable i esta estretament unida a la
historia de I'ésser huma i no correspon a aquella idea tradicionalment defensada
de I'equilibri de la natura o als simples models de la successio ecologica, cli-
max i equilibri. Ben al contrari, les obres dels especialistes literaris, antropo-
legs, historiadors culturals i teorics han aportat moltes proves del fet que la



64 Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 Catherine Nash

natura és lluny de ser tan natural com sembla; és, en realitat, una construccio
profundament humana. Aixo no vol dir de cap manera que el mon no huma
sigui en cap sentit irreal o simplement un producte de la nostra imaginacio.
No obstant aix0, la manera com descrivim i entenem el mén esta tan unida
amb els nostres valors i presumpcions que no podem separar completament
I'un de l'altre (Cronon, 1995).

Aixi, mentre es discutia sobre el terme medi ambient, la historia mediam-
biental, a pesar de les seves narracions ecologiques tan detallades i fascinants,
ha estat treballant amb una nocié més amplia i clara de «’lhuma». Aquest des-
fasament cronoldgic entre la critica feminista de la historia i els seus efectes a
la historia mediambiental és un dels aspectes que assenyalen els propis histo-
riadors mediambientals. Al mateix temps que es qUestiona el significat de natu-
ra 0 medi ambient, William Cronon fa una crida a prestar una atencio critica
similar a la categoria <huma»; a més, afirma que, encara que I'analisi holistica
de la historia mediambiental anima els historiadors a veure la natura i la huma-
nitat com un tot, «també ens anima a no fixar-nos tant com ho hauriem de fer
en el conflicte i la diferéncia entre grups de gent», tant si estem parlant de
pagesos com d’agricultors, nadius o colonitzadors. Malgrat que la historia
mediambiental s’hagi centrat en la classe i en les distincions entre colonitza-
dors i indigenes, per Cronon, el fracas més gran, fins ara, és «la seva incapaci-
tat per indagar sota el nivell del grup i explorar les implicacions que tenen les
divisions socials per als canvis mediambientals [...] Comparada amb les cate-
gories classiques de la historia social de génere, raca, classe i etnia, la historia
mediambiental roman més callada del que hauria d’estar» (Cronon, 1990).

Historia feminista mediambiental?

L'excepcid més destacada d’aquesta desconnexi6 a la historia mediambiental
és I'obra de Carolyn Merchant, i en concret el seu famds informe sobre les
interconnexions occidentals actuals entre la dominacié de la dona i la natura
(Merchant, 1990), a la qual fa referéncia J.M. Powell en una Ilista de noves
orientacions de la historia mediambiental en I’apartat del tema del genere
(Powell, 1996). Malgrat que Merchant representa cada cop més la historia
mediambiental feminista, si agafem, per exemple, I'obra «Cronon’s Nature’s
Metropolis» trobem problemes que fan dificil considerar el treball de Merchant
com un model del que podria ser la historia mediambiental feminista®. Mer-
chant afirma que «una perspectiva de génere aplicada a la historia mediam-
biental [...] ofereix a la vegada un retrat complet i més equilibrat de les
interaccions de I'home amb la natura i fa que progressin els pressuposits teorics»
(Merchant, 1990). Suggereix també que s’hauria d’estudiar la reproduccio
humana en termes de la reproducci6 de les generacions, de I'energia diaria, de
la cultura i els sistemes de govern. Com Cronon, Carolyn Merchant remarca

2. Per alaresposta de Cronon a Merchant i a d’altres, vegeu Cronon (1994).



Historia, filosofia i diferéncia mediambiental Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 65

gue tots aquests aspectes de la reproduccio estan condicionats en gran mesu-
ra amb el génere; les perspectives de Merchant es basen en una narrativa histo-
rica convincent, pero es tracta d’una historia de la qual I'argument, que tracta
del canvi d’un genere «bo» i les relacions mediambientals al «dolent», depén
d’un moviment historic que elimina la complexitat del passat. A la seva famo-
sa obra The Death of Nature Merchant afirma que la revolucio ecologica colo-
nial del segle xvii i la revolucio capitalista del segle xix sén conseqiiéncia de la
Iustracio, del pas de considerar la natura un ésser vivent sensible a conside-
rar-la una maquina que pot controlar-se amb lleis cientifiques que aproven la
dominaci6 de la natura i de les dones, que també eren tradicionalment classi-
ficades dintre del regne de la natura. Als seus treballs més recents Merchant es
guarda d’essencialitzar la feminitat, reforcar la maternitat normativa, univer-
salitzar I'experiéncia de les dones al passat i el present o caracteritzar I'atencid
al medi com a femenina (Merchant, 1996).

La responsabilitat que la dona tenia en la producci6 del menjar familiar a
la Nord-ameérica precolonial és una situacié que Merchant exposa freqiient-
ment com a exemple d’un ideal perdut, en un temps que les relacions persona-
medi eren harmonioses i la divisio sexual del treball era complementaria i no
limitadora. L'argument més important d’aquesta autora és que mentre que el
capitalisme mercantil i la revolucid cientifica del segle xvi van substituir «la
visié organica del moén del Renaixement, per la qual el cosmos era viu i la terra
es considerava una mare gque nodria [amb] restriccions étiques que impedien
I'explotacié del terra, per una visié en qué el mén és una maquina feta d’atoms
morts, i la societat és una suma d’interessos individuals». EI colonialisme euro-
peu i el capitalisme van transformar la cultura nadiua americana animista i
organica en qué la dona, productora del 85% del menjar de la tribu, interac-
tuava directament amb la terra a través de la feina de plantar, mantenir i cultivar
blat de moro, mongetes i carabassa; i oferien els primers fruits del seu treball a
una deessa mare del blat de moro (Merchant, 1996).

L'argument de Merchant té, sens dubte, poder i és Gtil politicament, perd
hi ha problemes per generalitzar-lo. Aquesta idea d’una edat d’or prepatriar-
cal i precolonial en la qual existia benestar huma i mediambiental sosté la majo-
ria de les teories ecofeministes, I'ambientalisme contemporani i les nocions
ahistoriques i romantiques de la feminitat i dels pobles indigenes, i també la
incapacitat, fonamentada en els sentiments de culpa, de no poder ser tan cri-
tic amb les questions de génere de les relacions humanoambientals dels altres
com amb les propies. El treball dur que feien les dones segueix sent treball dur,
tant si ens imaginem la terra com una mare o com una maquina. El coneixe-
ment i el treball que les dones precolonials del sud de Nova Anglaterra utilit-
zaven en I'horticultura per la subsisténcia familiar, que Merchant descriu, és
semblant a les funcions de la dona d’avui dia en societats en procés de desen-
volupament. No obstant aix0, els esforcos realitzats per registrar i valorar aquest
treball i qualitats infravalorades i ignorades han provocat que es passessin per
alt les desigualtats de genere que han fet que la dona treballi tant i tan durament.
A la vegada, aquesta visio d’una dona en harmonia amb el medi ambient no té



66 Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 Catherine Nash

en compte que les seves condicions materials canvien; més que veure les dones
com a victimes de la degradacio ambiental, hem de preguntar-nos com inter-
venen en el complex panorama politic, economic i mediambiental que elles
mateixes contribueixen a configurar, tenint en compte que les seves experién-
cies estan condicionades per les diferéncies generacionals, de classe i d’étnia.
Per una série de raons complexes i conscients, tant poden elegir tallar arbres
com mimar-los. Tal i com ha dit Celine Jackson, «que les dones no hagin estat
a la capcalera de I'explotacio forestal, ni de la mineria, ni de la crema de la selva
tropical no significa que siguin cuidadoses amb el medi ambient per instint,
sinG que més aviat es tracta d’una questio de divisié del treball i d’oportuni-
tats» (Jackson, 1993).

Melissa Leech i Cathy Green han estudiat recentment amb exhaustivitat
la manca d’aprofundiment historic de moltes de les teories ecofeministes. Totes
dues adopten deliberadament una perspectiva historica quan examinen el géne-
re i la historia mediambiental en relacié amb els debats actuals sobre la politi-
ca referent a la dona i el medi ambient. | mantenen que mentre que «les
investigacions que han dut a terme els historiadors mediambientals sobre la
influéncia de la terra i de les politiques ambientals colonials han prestat molt
poca atencio a les dimensions de génere». Les reivindicacions historiques s6n
utilitzades, principalment per I'ecofeminisme contemporani, per construir
sobretot «imatges de relacions ecologiques harmonioses, centrades en la dona
i en els processos que el desenvolupament colonial van destruir». Aixi doncs,
aquestes reivindicacions essencials i ahistoriques «formen la base de les teories
per les quals la biologia de les dones ha quedat subordinada per la cultura
durant el periode «colonial» o «capitalista». Leech i Green demanen una histo-
ria mediambiental més sensibilitzada en questions de genere i una analisi del
génere i del canvi ambiental més basat en la historia (Leech i Green, 1996).

Leech i Green questionen la nocié d’una edat d’or en qué la dona era en
harmonia amb la natura perqué practicava una agricultura de subsisténcia pre-
colonial aillada, examinant els parametres culturals i les diferéncies historiques
del significat de masculinitat i feminitat i la seva relacié amb els diversos con-
ceptes de medi ambient. Aquestes autores afirmen que «la tesi de I'edat d’or»
oculta les diferéncies entre les dones i amaga també els homes i les relacions
entre homes i dones. La tesi no té en compte que les idees organiques preco-
lonials sobre la natura sovint estan vinculades amb unes relacions socials
d’opressid. A més, afirmen que aquest Us general del terme natura o del terme
medi ambient a I’ecofeminisme no ddna el sentit de les diverses maneres en
que els diferents ambients i processos ecoldgics han estat lligats al génere. De
la mateixa manera que Cronon aposta per la segmentacio del terme huma,
Leech i Green ho fan per un més ampli sentit historic de la diversitat ambien-
tal en I'analisi de génere i ecologia. Leech i Green denfensen que les visions
historiques feministes:

Redueixen els aspectes materials de les canviants relacions de genere i ecologiques
a una dicotomia entre una edat d’or precolonial, atemporal i harmoniosa i els efec-



Historia, filosofia i diferéncia mediambiental Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 67

tes destructors del capitalisme i el colonialisme; de fet, els redueixen a una conti-
nua reproduccid de la «tradicid» gloriosa fins a I'arribada de la <modernitat». No
obstant aquest fet, aixd amaga la important dinamica del genere, de I'estratificacid
social i del canvi ambiental a la historia precolonial; sovint, aquesta dinamica esta
influenciada pel comerg, de forma que la imatge de subsisténcia aillada queda
greument danyada. Encara que els experts coincideixen a afirmar que el colonia-
lisme i el capitalisme han reestructurat en profunditat, i continuen reestructurant,
les economies, les societats i les seves relacions de génere, les dades de gran quan-
titat d’analisis historiques proven que aquesta articulacié és complexa i té formes
variades (Leech i Green, 1995).

Segons els ecofeministes, la historia mediambiental hauria d’investigar les
maneres com les relacions mediambientals estructuren les relacions entre dones
i homes i com les relacions socials de génere, en un sentit més ampli, estructuren
els processos d’Us dels recursos. | afirmen que una historia mediambiental que
tracti degudament les guiestions de genere hauria d’incloure I'analisi del géne-
re i el treball en relacié amb I'ecologia; els canvis dels regims i drets de posses-
sio; la dimensio de génere de les decisions institucionals sobre I'Us dels recursos
naturals; canvis dels productes, llocs i Us de técniques de génere al marc del
canvi economic colonial, comerg i politic; les relacions entre el génere i els
coneixements i discursos mediambientals inclosos els d’Estats colonials (Leech
i Green, 1995), la interacci6 de I'Us dels recursos per part dels géneres amb
processos ecologics concrets, I'accid de la dona per contrarestar les interven-
cions colonials a I'ecologia i com la representacio d’ambients antics, de la histo-
ria del paisatge, formen part de les histories orals que sostenen relacions socials
o politiques especifiques i I'estatus i drets de geénere que hi estan lligats (i que
han adoptat sovint les autoritats colonials) (Leech i Green, 1995). Hi afegeixen
que les relacions de génere tenen conseqiiencies ecologiques tangibles, de la
mateixa manera que condicionaven el canvi mediambiental entre els indige-
nes i els grups de colonitzadors.

En la mateixa linia, Celine Jackson afirma que «l’aplicacio de I'analisi de
génere a les relacions mediambentals comporta considerar la dona en relacié amb
I’'home, la segmentacié de la categoria de “dona” i la comprensié que el paper
dels géneres és una construccio social i historica» (Jackson, 1993). Tal com
indica quan parla de zones desenvolupades, la classe social condiciona les rela-
cions ambientals; aixi, les dones pobres pateixen més fortament les conse-
quencies de la degradacié ambiental. A més, afirma, «les desigualtats entre
dones existeixen fins i tot a nivell de la llar, on I'edat [aixi com I'estat civil]
sovint estableix la divisi6é del treball, I'accés als recursos i el seu control i la
capacitat de prendre decisions... Presentar una relacié especial entre les dones
i els seus ambients que no contempli aquestes causes de diferéncia és conflic-
tiu, perque les dones tenen un génere configurat per la societat, que pateix
modificacions, aixi com una identitat generacional i de classe» (Jackson, 1993).
Per tant, unir les teories feministes a les relacions de persona-medi i la historia
mediambiental comporta segmentar la categoria «natura, la categoria <huma»
i també la categoria «donay.



68 Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 Catherine Nash

Son reals les histories postcolonials sobre el medi ambient?

La historia mediambiental pot oferir una critica contundent del capitalisme i
el colonialisme moderns, pero també pot posar en dubte la idealitzaci6 de les
societats premodernes i precolonials i, aixi, contrarestar les reivindicacions pri-
mitivistes d’algunes filosofies ambientals. De la mateixa manera que el pro-
jecte postcolonial critica I'opressié material i cultural del colonialisme sense
aportar-hi cap model de cultura precolonial vertadera i estable que pugui recu-
perar-se, la historia mediambiental critica els danys actuals causats al medi
ambient, a la vegada que posa en dubte la nocié d’una natura primitiva en
harmonia amb els natius. Els dubtes suscitats pels historiadors i ecologistes
mediambientals respecte dels conceptes ecologics de successio, equilibri i cli-
max mediambientals basics per a la quantificacié critica del dany mediam-
biental, afecten la noci6 d’estabilitat ambiental premoderna i precolonial. Dos
dels termes principals de I'ambientalisme i de la historia mediambiental han
estat dany ecologic i estabilitat ecologica, i aixd no obstant, la critica del canvi
mediambiental actual ha implicat sovint les relacions persona-medi estables
premodernes 0 no occidentals. En aquest sentit, tant els individus premoderns
com els no occidentals també es presenten com «oblidats pel temps» 0 en un
present invariable. William Cronon suggereix que hauriem de reflexionar, i
reflexionar de manera critica, en els diferents nivells de canvi en comptes de
treballar amb una simple dicotomia entre canvi i estabilitat.

Les histories mediambientals relatives a la intervencié humana a llarg ter-
mini posen a prova les tendencies romanticistes de I'ecoturisme occidental que,
en buscar a les cultures indigenes una harmonia perduda, tal com ha mostrat
Jane Jacobs en relacié amb la produccié de I'heritatge aborigen, fixa i fa impres-
cindibles aquests suposats llegats de I'época premoderna (Jacobs, 1996). Com
afirma Jane Jacobs, «no és la Natura el que es pot observar [amb I'ecoturisme]
sind una cultura que entén la natura d’'una forma diferent, possiblement, menys
destructiva». A més, «aquest desig, modern, de (re)tornar a la natura a través de
les cultures indigenes és una resposta al fracas de la forma de veure, entendre
i comportar-se al mon que tenen els masculinistes i racionalistes (enten-
dre capitalistes)». Aquesta nova «imaginacid ecologica» es basa en «visions pro-
fundament idealitzades i ahistoriques estables i primitivistes dels aborigens i
de la seva relacié amb el medi» (Jacobs, 1996). «Considerar que els indigenes
estan units a la natura és col-locar-los fora de la cultura», i per tant, fer-los
menys humans; representaci6 que coincideix amb la de la dona. Aquesta idea
també implica que només les cultures pures poden oferir models de «bones»
relacions ambientals i ens porta cap a I's d’un perillds llenguatge en termes
de puresa cultural que desacredita les experiencies, les vides i les cultures hibri-
des; per exemple, els aborigens urbans o de raca mixta serien vistos com a trai-
dors 0 amb aquest «ambientalisme primitivista». També en aquest cas aplicar
una perspectiva historica i critica hi pot ajudar. En comptes d’idealitzar les
relacions persona-medi premodernes hem de pensar que també son culturals i
dinamiques. Si considerem que les altres relacions amb la natura sén produc-



Historia, filosofia i diferéncia mediambiental Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 69

te d’'una mediaci6 social i cultural, encara que es basin en sistemes metaforics
i mitics diferents, és possible ser critic amb el desgast capitalista d’altres tipus
de consciéncia i experiéncia sense idealitzar o primitivitzar altres relacions entre
les societats i els entorns naturals.

Replantejament de la relacio6 societat-medi: cap a una politica ambiental
de la diferéncia

Com podem remodelar la nostra idea de les relacions societat-medi? Fer-ho
significa redefinir els conceptes «<huma» i «natura», aixi com la seva relacié. Es
pot afirmar que les teories en qué la immersi6 de I'home a la natura no és jerar-
quica son tan problematiques com les que postulen que si que n'és, de jerarquica.
Molts, des de perspectives feministes i no feministes, han afirmat que la dis-
tincid entre natura i cultura és un dels dogmes filosofics basics que sustenten
la societat occidental. Molts han assenyalat el periode anomenat Il-lustracio
(segle xvin principalment) com el context en el qual S'arrelen els conceptes del
que significa ’'hnuma. Els intents de definir les qualitats que té un huma es basa-
ven en la distinci6 entre si es localitzava al mon de la cultura, del pensament, de
la creativitat, de la racionalitat, de la consciéncia i la confianca o al regne de la
natura. Esser civilitzat era estar allunyat d’allo natural. Les persones que eren
considerades menys allunyades de la natura (els treballadors, les dones, la gent
de color i els nens) es definien com a menys humanes. Els feministes han indi-
cat que aquesta definicié de I’huma no era accessible a tots. Les dones, com
que es classificaven dintre del regne natural per la seva capacitat de donar a
llum, no estaven capacitades per formar part, completament, de la categoria
d’huma. Aquesta restriccié de la categoria d’huma també s'aplicava als nens i
a altres races, ja que es considerava que tant els uns com els altres eren com a
nens i a prop del mén animal d’instints i desitjos incontrolats. EI concepte del
que és huma i natural ha estat profundament lligat a les relacions de poder
entre les persones.

Encara que algunes formes d’ecofeminisme plantegen problemes, d’altres
obren camins per trobar respostes. Per contrarestar el sentit, ara ja ben conso-
lidat, de construccio social de la natura i la critica de la categoria dualista que
tenen els conceptes natura i huma, recentment alguns teorics han intentat recu-
perar no sols la idea d’autonomia de la natura, sind també oferir alternatives a
la dicotomia huma-natura. En comptes de la preocupacié que genera el deter-
minisme ambiental dintre de la geografia, cada cop es reconeix més que el mén
natural té una materialitat i una utilitat independent del coneixement huma.
Aquest sentit de la materialitat i de la construcci6 simbolica del mon és basi-
ca per a la critica ecoldgica feminista de Val Plumwood i pel seu concepte del
jo de relacié que no cau en un discurs de natura feminitzada basat en ques-
tions familiars i de génere (Plumwood, 1993 i 1994). Aqui, aquest individua-
lisme no es defineix gracies a una diferéncia jerarquica fixa, siné a una gran
quantitat de relacions d’interdependencia muatues i actives i de relacions de
col-laboraci6. La natura s'entén no com una entitat, sovint relacionada amb



70 Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 Catherine Nash

el génere, sind com una série de diverses formes de vida amb relacions dife-
rents d’associacié amb societats heterogénies similars. EI reconeixement de les
diferencies i semblances entre les persones i les formes de vida no humanes
perjudica les epistemologies dualistes de la diferéncia jerarquica, pero no des-
munta la idea de diferéncia dins la natura o la societat en el marc de I'huma-
nisme universal de la integracio de les persones al medi. Aquesta idea d’una
diferéncia no jerarquica dintre de la natura i entre aquesta i la societat és el
punt de partida de la politica ambiental de la diferéncia.

Recentment, William Cronon ha reclamat un lloc més important dintre
de la historia ambiental per a «I’exploraci6 de la diferéncia social i ambien-
tal, i la seva relacié amb el poder» (Cronon, 1990). Els teorics ecofeministes,
com Val Plumwood i Jim Cheney, a pesar de les maneres com la diferéncia
entre el mén huma i no huma ha servit als interessos dels que han definit els
limits de I'huma i han justificat que es maltractés persones considerades més
«naturals», també critiquen les formes d’ambientalisme que pretenen eradi-
car la diferencia entre huma i natura amb diversos tipus d’identificacié amb
aquesta (Cheney, 1987, 1989, 1990 i 1994). La importancia del seu plante-
jament rau en el fet que critica la politica d’alternatives a la distincié entre
huma i natura mitjancant unes formes d’ambientalisme que es proposen
articular unes relacions no dominants entre I’numa i la natura, sobretot dins
I’ecologia profunda.

L'ecologia profunda és un tipus de filosofia mediambiental, o un conjunt
d’idees i teories sobre el medi ambient i les relacions persona-medi, desenvo-
lupada entre d’altres per Arne Naess, que n'és el seu exponent més famos.
L'ecologia profunda pretén provocar un canvi global en la manera com els
individus tracten i entenen la natura a través del canvi del seu estil de vida i
comportaments, que es produira gracies a I'aparicié d’un sentiment d’unitat
amb la natura. Aquesta imatge que té I'ecologia profunda es basa en la idea
d’una identificacié profunda amb la natura, de la sensacié que la persona no
pot distingir-se de la natura, en una idea expansiva del jo que fa que tot ho
identifiquem amb aquest jo, 0 en un jo transcendent amb el qual la dimensio
personal va més enlla gracies a una identificacio imparcial amb tots i cadascun
dels éssers del moén natural i amb el cosmos (Plumwood, 1991; Salleh, 1992).
Encara que, avui dia, aquestes idees s’han estes a causa de la destrucci6 del
medi, estan inspirades en formes d’entendre el mén anteriors, principalment
en el romanticisme nord-america i europeu del segle xix. La teoria d’apropa-
ment a la natura implica que tant els individus com les societats estan separats
d’ella; de la mateixa manera, frases com «tornar a la natura» impliquen que
els humans van viure en altres temps amb un contacte mes gran amb els altres
éssers vivents. Es a dir, els origens d’aquests conceptes es troben als processos
de modernitzaci6, urbanitzacio i industrialitzacié que han donat forma a les
societats actuals. Com a resposta a I'evident separaci6 de les persones i la natu-
ra a la vida moderna, molts pensadors europeus i nord-americans del segle xix
van lluitar per recuperar una sensacio de proximitat amb el medi. Aquesta és
una idea basica del Romanticisme, que ha influenciat el desenvolupament



Historia, filosofia i diferéncia mediambiental Doc. Anal. Geogr. 35,1999 71

dels moviments mediambientals i de conservacio, la suburbanitzacio, les acti-
tuds antiurbanes i el turisme. Aixi, les actituds occidentals envers el medi
sovint oculten tant un sentiment de superioritat sobre la natura com de dis-
tanciament de la natura i un desig de tornar a tenir una relacié més estreta
amb ella.

Quan els seguidors de I'ecologia profunda parlen de proximitat amb el
medi, es refereixen a un sentiment personal profund, una connexio espiritual
entre un individu i la natura. ;Quins problemes comporta aquesta noci6
d’identificacié personal amb la natura? Tal com defensen Val Plumwood i Jim
Cheney, aquesta nocié no té en compte el component social de la relaci6 entre
les societats i la natura o les relacions entre les persones. A nivell individual
podem gaudir d’un sentiment d’'unié amb la natura, pero ens adonem molt
poc de I'impacte que tenen les nostres accions sobre altres persones o el medi
ambient. Per exemple, la gran quantitat de persones que viatgen a llocs «verges»
cercant la «uni6 amb la natura» pot produir efectes importants i no sempre
positius sobre I'ecologia d’una zona i sobre la gent que hi viu. La idea de trans-
cendir el jo, les propies emocions, condicions, sentiments, etc., és basica pels
racionalistes que han mantingut que el pensament racional depén d’aquest
distanciament; es tracta d’una aproximaci al coneixement que ha negat la
producci6 social d’aquest, la situacid i ha deslegitimitzat el coneixement de les
dones i dels que no s6n europeus que, Se sUposa, N poden aconseguir aquest
distanciament racional.

Mantenen que I'ecologia profunda suprimeix la diferéncia amb la natura
perqué idealitza una relacié de les persones amb el medi, en la qual la sub-
jectivitat humana se subordina a una consciéncia espiritual més profunda del
mon natural. A més, opinen que les nocions romantiques de perdre’s a la natu-
ra neguen la politica de relacions persona-medi, aixi com la idea de conside-
rar les relacions entre les persones com a irrellevants per a I'explicacio del
canvi ambiental. L'ecologia profunda no té en compte el paper de la jerarquia
entre persones, per exemple les relacions desiguals de genere, al medi ambient.
Plumwood afirma que el fet que I'ecologia profunda se centri en la identificacio
personal amb la natura no els permet considerar les relacions socials que van
més enlla de I'individu. Per tant, la identificacio amb la natura es basa en la
nocié masculina d’un jo transcendent, autonom i insociable. | posa I’accent
sobre la incorporacié de I'individu a la natura més que sobre un sentit social
de mutualitat i distincié entre el regne huma i no huma. Aquesta és la base
d’una politica ambiental de la diferéncia, dels seus conceptes ambientals i
socials de diferéncia no jerarquica entre la gent i el medi i de la diversitat entre
les persones i dintre de la natura. El sentit de mediaci6, autonomia i mate-
rialitat de la natura no ha de ser expressat com un ésser viu moral, sind com
un regne que és més que una construccié humana. Es aquest sentit de diver-
sitat, mediacid i materialitat del mon fisic el que ha distingit el treball dels
historiadors ambientals. La historia ambiental i I'ambientalisme feminista
poden enriquir-se mutuament si se centren en la diferéncia entre <humay i
«natura.



72 Doc. Anal. Geogr. 35, 1999 Catherine Nash

Bibliografia

CroNoN, William (1990). «Models of Prophecy and Production: Placing nature in
History». Journal of American History, 76, p. 1122-1131.

— (1994). «On totalization and turgidity». Antipode, 26, p. 166-176.

— (1995). «Introduction: In Search of Nature». A CrRoNON, W. (ed.). Uncommon
ground: toward reinventing nature. Nova York: W.W. Norton & Co., p. 25.

CHENEY, Jim (1987). «Eco-feminism and deep ecology». Environmental Ethics, 9,
p. 115-145.

— (1989). «The neo-stocism of radical environmentalism». Environmental Ethics, 2,
p. 293-325.

— (1990). «Nature and the theorizing of difference». Contemporary Philosophy, xii,
p. 1-14.

— (1994). «Nature/Theory Difference: ecofeminism and the reconstruction of envi-
ronmental ethics». A WARREN, Karen J. (ed.). Ecological Feminism. Londres:
Routledge, p. 158-178.

DeMEeRITT, David (1994). «Ecology, objectivity and critique in writings on nature and
human societies». Journal of Historical Geography, 20, p. 22-37.

Harvey, David (1996). Justice, nature and the geography of difference. Londres: Blackwell.

JacksoNn, Celine (1993). «Women/nature or gender/history?, a critique of ecofemi-
nist development». Journal of Peasant Studies, 20 (3), p. 289-419.

Jacoss, Jane M. (1996). Edge of Empire: postcolonialism and the city. Londres: Routledge,
p. 132-156.

LeecH, Melissa; GReeN, Cathy (1995). Gender and environmental history: moving
beyond the narratives of the past in contemporary women-environment policy deba-
tes. Institute of Development Studies Publications, p. 1-3.

MEeRCHANT, Carolyn (1980). The Death of Nature: Women, Ecology, and the Scientific
Revolution. Londres: Harper and Row.

— (1990). «Gender and Environmental History». Journal of American History, 76,
p. 1117-1121.

— (1994). «William Cronon’s Nature’s Metropolis». Antipode, 26, p. 135-140.

— (1996). Earthcare: women and the environment. Londres: Routledge.

PeeT, Richard; WATTs, Michael (eds.) (1996). Liberation Ecologies: environment, deve-
lopment and social movements. Londres: Routledge.

PLumwoon, Val (1991). «Nature, self and gender: feminism, environmental philo-
sophy, and the critique of rationalism». Hypatia, 6, p. 3-27.

— (1993). Feminism and the Mastery of Nature. Londres: Routledge.

— (1994). «The ecopolitics debate and the politics nature». A WARREN, Karen J.
(ed.). Ecological Feminism. Londres: Routledge, p. 64-87.

PoweLL, J.M. (1996). «Historical geography and environmental history: an Australian
interface». Journal of Historical Geography, 22, p. 253-273.

SALLEH, Ariel (1992). «The Ecofeminism/Deep Ecololgy Debate: A Reply to Patriarchal
reason». Environmental Ethics, 14, p. 195-216.

WiLLiams, Michael (1994). «The relations of environmental history and historical
geography». Journal of Historical Geography, 20, p. 3-21.



	Història, filosofia i diferència mediambiental:
	Introducció
	Història mediambiental
	Història feminista mediambiental?
	Són reals les històries postcolonials sobre el medi ambient?
	Replantejament de la relació societat-medi: cap a una política ambiental
de la diferència
	Bibliografia


	Introducció: Introducció  
	Història mediambiental: Història mediambiental  
	Història feminista mediambiental?: Història feminista mediambiental?  
	Són reals les històries postcolonials : Són reals les històries postcolonials     
	sobre el medi ambient?: sobre el medi ambient?
	Replantejament de la relació : Replantejament de la relació 
	societat-medi: cap a una política : societat-medi: cap a una política 
	ambiental de la diferència: ambiental de la diferència
	Bibliografia: Bibliografia


