
DAG 35 061
Resum

La geografia humana sembla que hagi «tornat a la natura» o, almenys, que hagi tornat a
aquella qüestió bàsica que són les relacions societat-medi, però ara ho fa carregada de sen-
tit crític sobre els orígens socials de les idees de la natura, del seu aspecte materialista i de
la política de canvi mediambiental. La dimensió filosòfica, històrica i política de la diferèn-
cia, la unitat i dominació a les relacions humanoambientals han estat fonamentals per a la
història geogràfica i mediambiental. Però també han estat camps d’anàlisi i crítica claus
per a la geografia feminista i el feminisme, que tan profundament ha qüestionat el signifi-
cat cultural d’humà, de natura i d’allò natural. 

Paraules clau: medi ambient, feminisme, relacions societat-medi.

Resumen. Historia, filosofía y diferencia medioambiental: perspectivas feministas sobre las
relaciones históricas y contemporáneas entre la sociedad y el medio

La geografía humana parece haber «vuelto a la naturaleza» o, al menos, que haya vuelto a
aquella cuestión básica que son las relaciones sociedad-medio, aunque ahora lo hace car-
gada de sentido crítico sobre los orígenes sociales de las ideas de la naturaleza, de su aspec-
to materialista y de la política de cambio medioambiental. La dimensión filosófica, histórica

Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 61-72

Història, filosofia i diferència mediambiental:
perspectives feministes sobre les relacions
històriques i contemporànies entre la societat 
i el medi1

Catherine Nash
University of Wales, Lampeter. Department of Geography
Ceredigion SA48 7ED. United Kingdom
c.nash@lampeter.ac.uk

Data de recepció: octubre 1998
Data d’acceptació: juliol 1999

-072  25/1/2000 10:37  Página 61
y política de la diferencia, la unidad y dominación de las relaciones sociedad-medio han
sido fundamentales para la historia geográfica y medioambiental. Pero también han sido
campos de análisis y de crítica claves para la geografía feminista y el feminismo, que tan
profundamente ha cuestionado el significado cultural de humano, de naturaleza y de
natural. 

Palabras claves: medio ambiente, feminismo, relaciones sociedad-medio.

Résumé. Histoire, philosophie et différence environnementale: perspectives féministes sur les
relations personne-milieu historiques et contemporaines

La géographie humaine semble avoir opéré un «retour à la nature», ou du moins, à la ques-
tion fondamentale que constituent les relations société-environnement, mais cette fois, elle

1. Traduït de l’original anglès per María Paz Tévar.



DAG 35 061
l’aborde avec un esprit critique quant aux origines sociales des idées sur la nature, sur son
aspect matérialiste et sur la politique de changement environnemental. La dimension phi-
losophique, historique et politique de la différence, l’unité et la domination des relations
société-milieu ont été fondamentales pour l’histoire géographique et environnementale.
Mais elles ont aussi été des domaines clés d’analyse et de critique pour la géographie fémi-
nine et féministe, qui a questionné tellement profondément la signification culturelle de l’hu-
main, de la nature et du naturel.

Mots clé: environnement, féminisme, relations société-milieu.

62 Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 Catherine Nash

-072  25/1/2000 10:37  Página 62
Abstract. Environmental history, philosophy and difference: feminist perspectives on historical
and contemporary human-environmental relations

Human geography seems to have «gone back to nature», or at least returned to that central
question of human environmental relations now heavily armed with a critical sense of the
social origins of ideas of nature, its materiality and the politics of environmental change. The
philosophical, historical and political question of difference, unity and domination in
human-environmental relations have been central to geography and environmental his-
tory. Yet they have also been key areas of analysis and critique within feminist and feminist
geography where the cultural meanings of the human, nature and the natural have benn so
throughly interrogated.
Key words: environment, feminism, human environmental relations.

Introducció

La geografia humana sembla que hagi «tornat a la natura» o, almenys, que
hagi tornat a aquella qüestió bàsica que són les relacions societat-medi, però ara

Sumari
ho fa carregada de sentit crític sobre els orígens socials de les idees de la natu-
ra, del seu aspecte materialista i de la política de canvi mediambiental. De la
mateixa manera que l’augment d’atenció de la geografia cultural a les formes
materials i simbòliques de la terra, el medi ambient, el paisatge o la natura s’a-
justen a les idees de Latour, i les investigacions marxistes sobre la justícia social
s’orienten cap al medi ambient, la natura torna a la geografia històrica a través
de la història mediambiental (Harvey, 1996; Peet i Watts, 1996; Williams,
1994). La dimensió filosòfica, històrica i política de la diferència, la unitat i
dominació de les relacions humanoambientals han estat fonamentals per a la
història geogràfica i mediambiental. Però també han estat camps d’anàlisi i
crítica claus per a la geografia femenina i feminista que tan profundament ha



DAG 35 061
qüestionat el significat cultural d’«humà», de «natura» i d’allò «natural». A
pesar de tot això, tant l’enfocament històric de la història mediambiental com
la intuïció de les filosofies ambientals feministes han continuat desconnecta-
des i per aquest motiu n’han sortit perjudicades. Els problemes d’aïllament
d’aquests camps teòrics i d’investigació van molt més enllà de l’absència, amb
algunes excepcions, de la qüestió del gènere a la història mediambiental, o la
persistent atribució de gènere a la natura. Les aproximacions de feministes i
postcolonialistes a la qüestió del gènere, cultura, natura i medi ambient indi-
quen clarament el camí que pot fer de la història mediambiental una disci-
plina més sensible a les diferències socials. També, però, és important l’aportació
que la història mediambiental pot fer a les relacions físiques i simbòliques
entre gènere i medi ambient. En resum, es tracta d’utilitzar la història mediam-
biental per segmentar els termes natura o medi ambient i utilitzar la política
de la diferència social per segmentar la noció d’«humà» a la història mediam-
biental.

Història mediambiental

La història mediambiental, sorgida de la preocupació dels efectes mediam-
bientals nocius del capitalisme, especialment a les colònies europees, és un
camp d’estudi amb aspectes ètics, morals i crítics. Els històriadors mediam-
bientals es plantegen qüestions com el canvi mediambiental, les maneres com
l’ésser humà organitza la seva relació amb la natura i els valors i les creences
que proporcionen informació sobre aquesta relació i li donen sentit. No obs-
tant això, aquesta matèria nova, o perspectiva interdisciplinària, també comporta
una geografia diferent, ja que els practicants més coneguts han estat moguts
per la quantitat de canvis mediambientals que ha ocasionat el capitalisme, els
colonitzadors i els sistemes agraris a Nord-amèrica o en altres llocs de colo-
nització blanca, com ara Austràlia i han estat molt crítics amb l’agricultura
capitalista perquè comercialitza la terra, simplifica dràsticament l’ecologia, té
tendència a produir monocultius vulnerables, i incentiva la divisió del treball,
que a llarg termini pot ocasionar greus danys a la natura i a la humanitat
(Cronon, 1990).

Els practicants d’aquesta disciplina s’han enfrontat també amb els reptes

Història, filosofia i diferència mediambiental Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 63

-072  25/1/2000 10:37  Página 63
plantejats a la manera d’entendre el medi ambient, tant per les revisions de l’e-
cologia clàssica com pels plantejaments postmoderns que s’aproximen a
l’epistemologia del medi ambient (Demeritt, 1994). Cada cop més ecologistes
i historiadors del medi ambient es pregunten si podem estar segurs que sabem
el que significa natura, ecologia i, més concretament, equilibri ecològic, comu-
nitat i l’«equilibri de la natura». El progressiu coneixement del canvi mediam-
biental fa palès que la natura és dinàmica, variable i està estretament unida a la
historia de l’ésser humà i no correspon a aquella idea tradicionalment defensada
de l’equilibri de la natura o als simples models de la successió ecològica, clí-
max i equilibri. Ben al contrari, les obres dels especialistes literaris, antropò-
legs, historiadors culturals i teòrics han aportat moltes proves del fet que la



DAG 35 061
natura és lluny de ser tan natural com sembla; és, en realitat, una construcció
profundament humana. Això no vol dir de cap manera que el món no humà
sigui en cap sentit irreal o simplement un producte de la nostra imaginació.
No obstant això, la manera com descrivim i entenem el món està tan unida
amb els nostres valors i presumpcions que no podem separar completament
l’un de l’altre (Cronon, 1995).

Així, mentre es discutia sobre el terme medi ambient, la història mediam-
biental, a pesar de les seves narracions ecològiques tan detallades i fascinants,
ha estat treballant amb una noció més àmplia i clara de «l’humà». Aquest des-
fasament cronològic entre la crítica feminista de la història i els seus efectes a
la història mediambiental és un dels aspectes que assenyalen els propis histo-
riadors mediambientals. Al mateix temps que es qüestiona el significat de natu-
ra o medi ambient, William Cronon fa una crida a prestar una atenció crítica
similar a la categoria «humà»; a més, afirma que, encara que l’anàlisi holística
de la història mediambiental anima els historiadors a veure la natura i la huma-
nitat com un tot, «també ens anima a no fixar-nos tant com ho hauríem de fer
en el conflicte i la diferència entre grups de gent», tant si estem parlant de
pagesos com d’agricultors, nadius o colonitzadors. Malgrat que la història
mediambiental s’hagi centrat en la classe i en les distincions entre colonitza-
dors i indígenes, per Cronon, el fracàs més gran, fins ara, és «la seva incapaci-
tat per indagar sota el nivell del grup i explorar les implicacions que tenen les
divisions socials per als canvis mediambientals [...] Comparada amb les cate-
gories clàssiques de la història social de gènere, raça, classe i ètnia, la història
mediambiental roman més callada del que hauria d’estar» (Cronon, 1990).

Història feminista mediambiental?

L’excepció més destacada d’aquesta desconnexió a la història mediambiental
és l’obra de Carolyn Merchant, i en concret el seu famós informe sobre les
interconnexions occidentals actuals entre la dominació de la dona i la natura
(Merchant, 1990), a la qual fa referència J.M. Powell en una llista de noves

64 Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 Catherine Nash

-072  25/1/2000 10:37  Página 64
orientacions de la història mediambiental en l’apartat del tema del gènere
(Powell, 1996). Malgrat que Merchant representa cada cop més la història
mediambiental feminista, si agafem, per exemple, l’obra «Cronon’s Nature’s
Metropolis» trobem problemes que fan difícil considerar el treball de Merchant
com un model del que podria ser la història mediambiental feminista2. Mer-
chant afirma que «una perspectiva de gènere aplicada a la història mediam-
biental […] ofereix a la vegada un retrat complet i més equilibrat de les
interaccions de l’home amb la natura i fa que progressin els pressupòsits teòrics»
(Merchant, 1990). Suggereix també que s’hauria d’estudiar la reproducció
humana en termes de la reproducció de les generacions, de l’energia diària, de
la cultura i els sistemes de govern. Com Cronon, Carolyn Merchant remarca

2. Per a la resposta de Cronon a Merchant i a d’altres, vegeu Cronon (1994).



DAG 35 061
que tots aquests aspectes de la reproducció estan condicionats en gran mesu-
ra amb el gènere; les perspectives de Merchant es basen en una narrativa histò-
rica convincent, però es tracta d’una història de la qual l’argument, que tracta
del canvi d’un gènere «bo» i les relacions mediambientals al «dolent», depèn
d’un moviment històric que elimina la complexitat del passat. A la seva famo-
sa obra The Death of Nature Merchant afirma que la revolució ecològica colo-
nial del segle XVII i la revolució capitalista del segle XIX són conseqüència de la
Ilustració, del pas de considerar la natura un ésser vivent sensible a conside-
rar-la una màquina que pot controlar-se amb lleis científiques que aproven la
dominació de la natura i de les dones, que també eren tradicionalment classi-
ficades dintre del regne de la natura. Als seus treballs més recents Merchant es
guarda d’essencialitzar la feminitat, reforçar la maternitat normativa, univer-
salitzar l’experiència de les dones al passat i el present o caracteritzar l’atenció
al medi com a femenina (Merchant, 1996).

La responsabilitat que la dona tenia en la producció del menjar familiar a
la Nord-amèrica precolonial és una situació que Merchant exposa freqüent-
ment com a exemple d’un ideal perdut, en un temps que les relacions persona-
medi eren harmonioses i la divisió sexual del treball era complementària i no
limitadora. L’argument més important d’aquesta autora és que mentre que el
capitalisme mercantil i la revolució científica del segle XVII van substituir «la
visió orgànica del món del Renaixement, per la qual el cosmos era viu i la terra
es considerava una mare que nodria [amb] restriccions ètiques que impedien
l’explotació del terra, per una visió en què el món és una màquina feta d’àtoms
morts, i la societat és una suma d’interessos individuals». El colonialisme euro-
peu i el capitalisme van transformar la cultura nadiua americana animista i
orgànica en què la dona, productora del 85% del menjar de la tribu, interac-
tuava directament amb la terra a través de la feina de plantar, mantenir i cultivar
blat de moro, mongetes i carabassa; i oferien els primers fruits del seu treball a
una deessa mare del blat de moro (Merchant, 1996).

L’argument de Merchant té, sens dubte, poder i és útil políticament, però
hi ha problemes per generalitzar-lo. Aquesta idea d’una edat d’or prepatriar-
cal i precolonial en la qual existia benestar humà i mediambiental sosté la majo-
ria de les teories ecofeministes, l’ambientalisme contemporani i les nocions
ahistòriques i romàntiques de la feminitat i dels pobles indígenes, i també la

Història, filosofia i diferència mediambiental Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 65

-072  25/1/2000 10:37  Página 65
incapacitat, fonamentada en els sentiments de culpa, de no poder ser tan crí-
tic amb les qüestions de gènere de les relacions humanoambientals dels altres
com amb les pròpies. El treball dur que feien les dones segueix sent treball dur,
tant si ens imaginem la terra com una mare o com una màquina. El coneixe-
ment i el treball que les dones precolonials del sud de Nova Anglaterra utilit-
zaven en l’horticultura per la subsistència familiar, que Merchant descriu, és
semblant a les funcions de la dona d’avui dia en societats en procés de desen-
volupament. No obstant això, els esforços realitzats per registrar i valorar aquest
treball i qualitats infravalorades i ignorades han provocat que es passessin per
alt les desigualtats de gènere que han fet que la dona treballi tant i tan durament.
A la vegada, aquesta visió d’una dona en harmonia amb el medi ambient no té



DAG 35 061
en compte que les seves condicions materials canvien; més que veure les dones
com a víctimes de la degradació ambiental, hem de preguntar-nos com inter-
venen en el complex panorama polític, econòmic i mediambiental que elles
mateixes contribueixen a configurar, tenint en compte que les seves experièn-
cies estan condicionades per les diferències generacionals, de classe i d’ètnia.
Per una sèrie de raons complexes i conscients, tant poden elegir tallar arbres
com mimar-los. Tal i com ha dit Celine Jackson, «que les dones no hagin estat
a la capçalera de l’explotació forestal, ni de la mineria, ni de la crema de la selva
tropical no significa que siguin cuidadoses amb el medi ambient per instint,
sinó que més aviat es tracta d’una qüestió de divisió del treball i d’oportuni-
tats» (Jackson, 1993).

Melissa Leech i Cathy Green han estudiat recentment amb exhaustivitat
la manca d’aprofundiment històric de moltes de les teories ecofeministes. Totes
dues adopten deliberadament una perspectiva històrica quan examinen el gène-
re i la història mediambiental en relació amb els debats actuals sobre la políti-
ca referent a la dona i el medi ambient. I mantenen que mentre que «les
investigacions que han dut a terme els historiadors mediambientals sobre la
influència de la terra i de les polítiques ambientals colonials han prestat molt
poca atenció a les dimensions de gènere». Les reivindicacions històriques són
utilitzades, principalment per l’ecofeminisme contemporani, per construir
sobretot «imatges de relacions ecològiques harmonioses, centrades en la dona
i en els processos que el desenvolupament colonial van destruir». Així doncs,
aquestes reivindicacions essencials i ahistòriques «formen la base de les teories
per les quals la biologia de les dones ha quedat subordinada per la cultura
durant el període «colonial» o «capitalista». Leech i Green demanen una histò-
ria mediambiental més sensibilitzada en qüestions de gènere i una anàlisi del
gènere i del canvi ambiental més basat en la història (Leech i Green, 1996).

Leech i Green qüestionen la noció d’una edat d’or en què la dona era en
harmonia amb la natura perquè practicava una agricultura de subsistència pre-
colonial aïllada, examinant els paràmetres culturals i les diferències històriques
del significat de masculinitat i feminitat i la seva relació amb els diversos con-
ceptes de medi ambient. Aquestes autores afirmen que «la tesi de l’edat d’or»
oculta les diferències entre les dones i amaga també els homes i les relacions
entre homes i dones. La tesi no té en compte que les idees orgàniques preco-

66 Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 Catherine Nash

-072  25/1/2000 10:37  Página 66
lonials sobre la natura sovint estan vinculades amb unes relacions socials
d’opressió. A més, afirmen que aquest ús general del terme natura o del terme
medi ambient a l’ecofeminisme no dóna el sentit de les diverses maneres en
què els diferents ambients i processos ecològics han estat lligats al gènere. De
la mateixa manera que Cronon aposta per la segmentació del terme humà,
Leech i Green ho fan per un més ampli sentit històric de la diversitat ambien-
tal en l’anàlisi de gènere i ecologia. Leech i Green denfensen que les visions
històriques feministes:

Redueixen els aspectes materials de les canviants relacions de gènere i ecològiques
a una dicotomia entre una edat d’or precolonial, atemporal i harmoniosa i els efec-



DAG 35 061
tes destructors del capitalisme i el colonialisme; de fet, els redueixen a una contí-
nua reproducció de la «tradició» gloriosa fins a l’arribada de la «modernitat». No
obstant aquest fet, això amaga la important dinàmica del gènere, de l’estratificació
social i del canvi ambiental a la història precolonial; sovint, aquesta dinàmica està
influenciada pel comerç, de forma que la imatge de subsistència aïllada queda
greument danyada. Encara que els experts coincideixen a afirmar que el colonia-
lisme i el capitalisme han reestructurat en profunditat, i continuen reestructurant,
les economies, les societats i les seves relacions de gènere, les dades de gran quan-
titat d’anàlisis històriques proven que aquesta articulació és complexa i té formes
variades (Leech i Green, 1995).

Segons els ecofeministes, la història mediambiental hauria d’investigar les
maneres com les relacions mediambientals estructuren les relacions entre dones
i homes i com les relacions socials de gènere, en un sentit més ampli, estructuren
els processos d’ús dels recursos. I afirmen que una història mediambiental que
tracti degudament les qüestions de gènere hauria d’incloure l’anàlisi del gène-
re i el treball en relació amb l’ecologia; els canvis dels règims i drets de posses-
sió; la dimensió de gènere de les decisions institucionals sobre l’ús dels recursos
naturals; canvis dels productes, llocs i ús de tècniques de gènere al marc del
canvi econòmic colonial, comerç i polític; les relacions entre el gènere i els
coneixements i discursos mediambientals inclosos els d’Estats colonials (Leech
i Green, 1995), la interacció de l’ús dels recursos per part dels gèneres amb
processos ecològics concrets, l’acció de la dona per contrarestar les interven-
cions colonials a l’ecologia i com la representació d’ambients antics, de la histò-
ria del paisatge, formen part de les històries orals que sostenen relacions socials
o polítiques específiques i l’estatus i drets de gènere que hi estan lligats (i que
han adoptat sovint les autoritats colonials) (Leech i Green, 1995). Hi afegeixen
que les relacions de gènere tenen conseqüències ecològiques tangibles, de la
mateixa manera que condicionaven el canvi mediambiental entre els indíge-
nes i els grups de colonitzadors.

En la mateixa línia, Celine Jackson afirma que «l’aplicació de l’anàlisi de
gènere a les relacions mediambentals comporta considerar la dona en relació amb
l’home, la segmentació de la categoria de “dona” i la comprensió que el paper
dels gèneres és una construcció social i històrica» (Jackson, 1993). Tal com
indica quan parla de zones desenvolupades, la classe social condiciona les rela-

Història, filosofia i diferència mediambiental Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 67

-072  25/1/2000 10:37  Página 67
cions ambientals; així, les dones pobres pateixen més fortament les conse-
qüències de la degradació ambiental. A més, afirma, «les desigualtats entre
dones existeixen fins i tot a nivell de la llar, on l’edat [així com l’estat civil]
sovint estableix la divisió del treball, l’accés als recursos i el seu control i la
capacitat de prendre decisions... Presentar una relació especial entre les dones
i els seus ambients que no contempli aquestes causes de diferència és conflic-
tiu, perquè les dones tenen un gènere configurat per la societat, que pateix
modificacions, així com una identitat generacional i de classe» (Jackson, 1993).
Per tant, unir les teories feministes a les relacions de persona-medi i la història
mediambiental comporta segmentar la categoria «natura», la categoria «humà»
i també la categoria «dona».



DAG 35 061
Són reals les històries postcolonials sobre el medi ambient?

La història mediambiental pot oferir una crítica contundent del capitalisme i
el colonialisme moderns, però també pot posar en dubte la idealització de les
societats premodernes i precolonials i, així, contrarestar les reivindicacions pri-
mitivistes d’algunes filosofies ambientals. De la mateixa manera que el pro-
jecte postcolonial critica l’opressió material i cultural del colonialisme sense
aportar-hi cap model de cultura precolonial vertadera i estable que pugui recu-
perar-se, la història mediambiental critica els danys actuals causats al medi
ambient, a la vegada que posa en dubte la noció d’una natura primitiva en
harmonia amb els natius. Els dubtes suscitats pels historiadors i ecologistes
mediambientals respecte dels conceptes ecològics de successió, equilibri i clí-
max mediambientals bàsics per a la quantificació crítica del dany mediam-
biental, afecten la noció d’estabilitat ambiental premoderna i precolonial. Dos
dels termes principals de l’ambientalisme i de la història mediambiental han
estat dany ecològic i estabilitat ecològica, i això no obstant, la crítica del canvi
mediambiental actual ha implicat sovint les relacions persona-medi estables
premodernes o no occidentals. En aquest sentit, tant els individus premoderns
com els no occidentals també es presenten com «oblidats pel temps» o en un
present invariable. William Cronon suggereix que hauríem de reflexionar, i
reflexionar de manera crítica, en els diferents nivells de canvi en comptes de
treballar amb una simple dicotomia entre canvi i estabilitat.

Les històries mediambientals relatives a la intervenció humana a llarg ter-
mini posen a prova les tendències romanticistes de l’ecoturisme occidental que,
en buscar a les cultures indígenes una harmonia perduda, tal com ha mostrat
Jane Jacobs en relació amb la producció de l’heritatge aborigen, fixa i fa impres-
cindibles aquests suposats llegats de l’època premoderna (Jacobs, 1996). Com
afirma Jane Jacobs, «no és la Natura el que es pot observar [amb l’ecoturisme]
sinó una cultura que entén la natura d’una forma diferent, possiblement, menys
destructiva». A més, «aquest desig, modern, de (re)tornar a la natura a través de
les cultures indígenes és una resposta al fracàs de la forma de veure, entendre
i comportar-se al món que tenen els masculinistes i racionalistes (enten-
dre capitalistes)». Aquesta nova «imaginació ecològica» es basa en «visions pro-
fundament idealitzades i ahistòriques estables i primitivistes dels aborígens i

68 Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 Catherine Nash

-072  25/1/2000 10:37  Página 68
de la seva relació amb el medi» (Jacobs, 1996). «Considerar que els indígenes
estan units a la natura és col·locar-los fora de la cultura», i per tant, fer-los
menys humans; representació que coincideix amb la de la dona. Aquesta idea
també implica que només les cultures pures poden oferir models de «bones»
relacions ambientals i ens porta cap a l’ús d’un perillós llenguatge en termes
de puresa cultural que desacredita les experiències, les vides i les cultures híbri-
des; per exemple, els aborígens urbans o de raça mixta serien vistos com a traï-
dors o amb aquest «ambientalisme primitivista». També en aquest cas aplicar
una perspectiva històrica i crítica hi pot ajudar. En comptes d’idealitzar les
relacions persona-medi premodernes hem de pensar que també són culturals i
dinàmiques. Si considerem que les altres relacions amb la natura són produc-



DAG 35 061
te d’una mediació social i cultural, encara que es basin en sistemes metafòrics
i mítics diferents, és possible ser crític amb el desgast capitalista d’altres tipus
de consciència i experiència sense idealitzar o primitivitzar altres relacions entre
les societats i els entorns naturals.

Replantejament de la relació societat-medi: cap a una política ambiental
de la diferència

Com podem remodelar la nostra idea de les relacions societat-medi? Fer-ho
significa redefinir els conceptes «humà» i «natura», així com la seva relació. Es
pot afirmar que les teories en què la immersió de l’home a la natura no és jeràr-
quica són tan problemàtiques com les que postulen que sí que n’és, de jeràrquica.
Molts, des de perspectives feministes i no feministes, han afirmat que la dis-
tinció entre natura i cultura és un dels dogmes filosòfics bàsics que sustenten
la societat occidental. Molts han assenyalat el període anomenat Il·lustració
(segle XVIII principalment) com el context en el qual s’arrelen els conceptes del
que significa l’humà. Els intents de definir les qualitats que té un humà es basa-
ven en la distinció entre si es localitzava al món de la cultura, del pensament, de
la creativitat, de la racionalitat, de la consciència i la confiança o al regne de la
natura. Ésser civilitzat era estar allunyat d’allò natural. Les persones que eren
considerades menys allunyades de la natura (els treballadors, les dones, la gent
de color i els nens) es definien com a menys humanes. Els feministes han indi-
cat que aquesta definició de l’humà no era accessible a tots. Les dones, com
que es classificaven dintre del regne natural per la seva capacitat de donar a
llum, no estaven capacitades per formar part, completament, de la categoria
d’humà. Aquesta restricció de la categoria d’humà també s’aplicava als nens  i
a altres races, ja que es considerava que tant els uns com els altres eren com a
nens i a prop del món animal d’instints i desitjos incontrolats. El concepte del
que és humà i natural ha estat profundament lligat a les relacions de poder
entre les persones.

Encara que algunes formes d’ecofeminisme plantegen problemes, d’altres
obren camins per trobar respostes. Per contrarestar el sentit, ara ja ben conso-
lidat, de construcció social de la natura i la crítica de la categoria dualista que
tenen els conceptes natura i humà, recentment alguns teòrics han intentat recu-

Història, filosofia i diferència mediambiental Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 69

-072  25/1/2000 10:37  Página 69
perar no sols la idea d’autonomia de la natura, sinó també oferir alternatives a
la dicotomia humà-natura. En comptes de la preocupació que genera el deter-
minisme ambiental dintre de la geografia, cada cop es reconeix més que el món
natural té una materialitat i una utilitat independent del coneixement humà.
Aquest sentit de la materialitat i de la construcció simbòlica del món és bàsi-
ca per a la crítica ecològica feminista de Val Plumwood i pel seu concepte del
jo de relació que no cau en un discurs de natura feminitzada basat en qües-
tions familiars i de gènere (Plumwood, 1993 i 1994). Aquí, aquest individua-
lisme no es defineix gràcies a una diferència jeràrquica fixa, sinó a una gran
quantitat de relacions d’interdependència mútues i actives i de relacions de
col·laboració. La natura s’entén no com una entitat, sovint relacionada amb



DAG 35 061
el gènere, sinó com una sèrie de diverses formes de vida amb relacions dife-
rents d’associació amb societats heterogènies similars. El reconeixement de les
diferències i semblances entre les persones i les formes de vida no humanes
perjudica les epistemologies dualistes de la diferència jeràrquica, però no des-
munta la idea de diferència dins la natura o la societat en el marc de l’huma-
nisme universal de la integració de les persones al medi. Aquesta idea d’una
diferència no jeràrquica dintre de la natura i entre aquesta i la societat és el
punt de partida de la política ambiental de la diferència.

Recentment, William Cronon ha reclamat un lloc més important dintre
de la història ambiental per a «l’exploració de la diferència social i ambien-
tal, i la seva relació amb el poder» (Cronon, 1990). Els teòrics ecofeministes,
com Val Plumwood i Jim Cheney, a pesar de les maneres com la diferència
entre el món humà i no humà ha servit als interessos dels que han definit els
límits de l’humà i han justificat que es maltractés persones considerades més
«naturals», també crítiquen les formes d’ambientalisme que pretenen eradi-
car la diferència entre humà i natura amb diversos tipus d’identificació amb
aquesta (Cheney, 1987, 1989, 1990 i 1994). La importància del seu plante-
jament rau en el fet que critica la política d’alternatives a la distinció entre
humà i natura mitjançant unes formes d’ambientalisme que es proposen
articular unes relacions no dominants entre l’humà i la natura, sobretot dins
l’ecologia profunda.

L’ecologia profunda és un tipus de filosofia mediambiental, o un conjunt
d’idees i teories sobre el medi ambient i les relacions persona-medi, desenvo-
lupada entre d’altres per Arne Naess, que n’és el seu exponent més famós.
L’ecologia profunda pretén provocar un canvi global en la manera com els
individus tracten i entenen la natura a través del canvi del seu estil de vida i
comportaments, que es produirà gràcies a l’aparició d’un sentiment d’unitat
amb la natura. Aquesta imatge que té l’ecologia profunda es basa en la idea
d’una identificació profunda amb la natura, de la sensació que la persona no
pot distingir-se de la natura, en una idea expansiva del jo que fa que tot ho
identifiquem amb aquest jo, o en un jo transcendent amb el qual la dimensió
personal va més enllà gràcies a una identificació imparcial amb tots i cadascun
dels éssers del món natural i amb el cosmos (Plumwood, 1991; Salleh, 1992).
Encara que, avui dia, aquestes idees s’han estès a causa de la destrucció del

70 Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 Catherine Nash

-072  25/1/2000 10:37  Página 70
medi, estan inspirades en formes d’entendre el món anteriors, principalment
en el romanticisme nord-americà i europeu del segle XIX. La teoria d’apropa-
ment a la natura implica que tant els individus com les societats estan separats
d’ella; de la mateixa manera, frases com «tornar a la natura» impliquen que
els humans van viure en altres temps amb un contacte més gran amb els altres
éssers vivents. És a dir, els orígens d’aquests conceptes es troben als processos
de modernització, urbanització i industrialització que han donat forma a les
societats actuals. Com a resposta a l’evident separació de les persones i la natu-
ra a la vida moderna, molts pensadors europeus i nord-americans del segle XIX
van lluitar per recuperar una sensació de proximitat amb el medi. Aquesta és
una idea bàsica del Romanticisme, que ha influenciat el desenvolupament



DAG 35 061
dels moviments mediambientals i de conservació, la suburbanització, les acti-
tuds antiurbanes i el turisme. Així, les actituds occidentals envers el medi
sovint oculten tant un sentiment de superioritat sobre la natura com de dis-
tanciament de la natura i un desig de tornar a tenir una relació més estreta
amb ella.

Quan els seguidors de l’ecologia profunda parlen de proximitat amb el
medi, es refereixen a un sentiment personal profund, una connexió espiritual
entre un individu i la natura. ¿Quins problemes comporta aquesta noció
d’identificació personal amb la natura? Tal com defensen Val Plumwood i Jim
Cheney, aquesta noció no té en compte el component social de la relació entre
les societats i la natura o les relacions entre les persones. A nivell individual
podem gaudir d’un sentiment d’unió amb la natura, però ens adonem molt
poc de l’impacte que tenen les nostres accions sobre altres persones o el medi
ambient. Per exemple, la gran quantitat de persones que viatgen a llocs «verges»
cercant la «unió amb la natura» pot produir efectes importants i no sempre
positius sobre l’ecologia d’una zona i sobre la gent que hi viu. La idea de trans-
cendir el jo, les propies emocions, condicions, sentiments, etc., és bàsica pels
racionalistes que han mantingut que el pensament racional depèn d’aquest
distanciament; es tracta d’una aproximació al coneixement que ha negat la
producció social d’aquest, la situació i ha deslegitimitzat el coneixement de les
dones i dels que no són europeus que, se suposa, no poden aconseguir aquest
distanciament racional.

Mantenen que l’ecologia profunda suprimeix la diferència amb la natura
perquè idealitza una relació de les persones amb el medi, en la qual la sub-
jectivitat humana se subordina a una consciència espiritual més profunda del
món natural. A més, opinen que les nocions romàntiques de perdre’s a la natu-
ra neguen la política de relacions persona-medi, així com la idea de conside-
rar les relacions entre les persones com a irrellevants per a l’explicació del
canvi ambiental. L’ecologia profunda no té en compte el paper de la jerarquia
entre persones, per exemple les relacions desiguals de gènere, al medi ambient.
Plumwood afirma que el fet que l’ecologia profunda se centri en la identificació
personal amb la natura no els permet considerar les relacions socials que van
més enllà de l’individu. Per tant, la identificació amb la natura es basa en la
noció masculina d’un jo transcendent, autònom i insociable. I posa l’accent

Història, filosofia i diferència mediambiental Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 71

-072  25/1/2000 10:37  Página 71
sobre la incorporació de l’individu a la natura més que sobre un sentit social
de mutualitat i distinció entre el regne humà i no humà. Aquesta és la base
d’una política ambiental de la diferència, dels seus conceptes ambientals i
socials de diferència no jeràrquica entre la gent i el medi i de la diversitat entre
les persones i dintre de la natura. El sentit de mediació, autonomia i mate-
rialitat de la natura no ha de ser expressat com un ésser viu moral, sinó com
un regne que és més que una construcció humana. És aquest sentit de diver-
sitat, mediació i materialitat del món físic el que ha distingit el treball dels
historiadors ambientals. La història ambiental i l’ambientalisme feminista
poden enriquir-se mútuament si se centren en la diferència entre «humà» i
«natura».



DAG 35 061
Bibliografia

CRONON, William (1990). «Models of Prophecy and Production: Placing nature in
History». Journal of American History, 76, p. 1122-1131.

— (1994). «On totalization and turgidity». Antipode, 26, p. 166-176.
— (1995). «Introduction: In Search of Nature». A CRONON, W. (ed.). Uncommon

ground: toward reinventing nature. Nova York: W.W. Norton & Co., p. 25.
CHENEY, Jim (1987). «Eco-feminism and deep ecology». Environmental Ethics, 9,

p. 115-145.
— (1989). «The neo-stocism of radical environmentalism». Environmental Ethics, 2,

p. 293-325.
— (1990). «Nature and the theorizing of difference». Contemporary Philosophy, XIII,

p. 1-14.
— (1994). «Nature/Theory Difference: ecofeminism and the reconstruction of envi-

ronmental ethics». A WARREN, Karen J. (ed.). Ecological Feminism. Londres:
Routledge, p. 158-178.

DEMERITT, David (1994). «Ecology, objectivity and critique in writings on nature and
human societies». Journal of Historical Geography, 20, p. 22-37.

HARVEY, David (1996). Justice, nature and the geography of difference. Londres: Blackwell.
JACKSON, Celine (1993). «Women/nature or gender/history?, a critique of ecofemi-

nist development». Journal of Peasant Studies, 20 (3), p. 289-419.
JACOBS, Jane M. (1996). Edge of Empire: postcolonialism and the city. Londres: Routledge,

p. 132-156.
LEECH, Melissa; GREEN, Cathy (1995). Gender and environmental history: moving

beyond the narratives of the past in contemporary women-environment policy deba-
tes. Institute of Development Studies Publications, p. 1-3.

MERCHANT, Carolyn (1980). The Death of Nature: Women, Ecology, and the Scientific
Revolution. Londres: Harper and Row.

— (1990). «Gender and Environmental History». Journal of American History, 76,
p. 1117-1121.

— (1994). «William Cronon’s Nature’s Metropolis». Antipode, 26, p. 135-140.
— (1996). Earthcare: women and the environment. Londres: Routledge.
PEET, Richard; WATTS, Michael (eds.) (1996). Liberation Ecologies: environment, deve-

72 Doc. Anàl. Geogr. 35, 1999 Catherine Nash

-072  25/1/2000 10:37  Página 72
lopment and social movements. Londres: Routledge.
PLUMWOOD, Val (1991). «Nature, self and gender: feminism, environmental philo-

sophy, and the critique of rationalism». Hypatia, 6, p. 3-27.
— (1993). Feminism and the Mastery of Nature. Londres: Routledge.
— (1994). «The ecopolitics debate and the politics nature». A WARREN, Karen J.

(ed.). Ecological Feminism. Londres: Routledge, p. 64-87.
POWELL, J.M. (1996). «Historical geography and environmental history: an Australian

interface». Journal of Historical Geography, 22, p. 253-273.
SALLEH, Ariel (1992). «The Ecofeminism/Deep Ecololgy Debate: A Reply to Patriarchal

reason». Environmental Ethics, 14, p. 195-216.
WILLIAMS, Michael (1994). «The relations of environmental history and historical

geography». Journal of Historical Geography, 20, p. 3-21.


	Història, filosofia i diferència mediambiental:
	Introducció
	Història mediambiental
	Història feminista mediambiental?
	Són reals les històries postcolonials sobre el medi ambient?
	Replantejament de la relació societat-medi: cap a una política ambiental
de la diferència
	Bibliografia


	Introducció: Introducció  
	Història mediambiental: Història mediambiental  
	Història feminista mediambiental?: Història feminista mediambiental?  
	Són reals les històries postcolonials : Són reals les històries postcolonials     
	sobre el medi ambient?: sobre el medi ambient?
	Replantejament de la relació : Replantejament de la relació 
	societat-medi: cap a una política : societat-medi: cap a una política 
	ambiental de la diferència: ambiental de la diferència
	Bibliografia: Bibliografia


