
https://doi.org/10.5565/rev/dea.107	 ISSN 2385-5355 (digital), ISSN 2385-7269 (paper)

	 Dante e l’arte 5, 2018    177-220

Manga Dante. Comunicazione interculturale e 
tradizione figurativa in Dante Shinkyoku di Gō Nagai

Mario Tirino 
Università di Salerno
mario.tirino@gmail.com

Riassunto

Gō Nagai è universalmente riconosciuto come uno dei più importanti mangaka della storia 
del fumetto nipponico. Autore di storie legate a personaggi cruciali tanto per l’immaginario 
orientale quanto per quello occidentale, quali Mazinga Z e Getter Robot, Gō Nagai (vero 
nome Kiyoshi Nagai), per buona parte della propria carriera, intrattiene un dialogo con la 
cultura italiana e, in particolare, con la Divina Commedia di Dante. Da un lato, Nagai si 
ispira al poema dantesco, adattandone atmosfere, umori e singoli personaggi in saghe come 
Mao Dante o Devilman (il cui protagonista è dichiaratamente ispirato al Lucifero dantesco). 
Dall’altro, Nagai accoglie la sfida di trasporre interamente la Commedia in un’opera a fumetti 
di poderose dimensioni, Dante Shinkyoku (3 voll., 1993-1994). Lo sforzo creativo del manga-
ka svela due importanti qualità del medium fumettistico: la capacità di fungere da strumen-
to di comunicazione e traduzione interculturale, in grado di avvicinare e rendere percepibili 
culture apparentemente distanti, e la abilità nel rimediare, negli spazi altamente immer-
sivi della lettura di nuvole e vignette, altre tradizioni figurative – nello specifico l’eredità  
dell’illustrazione di Gustave Doré, vero filtro della poetica dantesca nei medium audiovisivi.

Parole chiave: Dante, Gō Nagai, Gustave Doré, comunicazione interculturale, rimediazione

Abstract

Gō Nagai is universally recognized as one of the most important mangaka in the history 
of Japanese comics. Author of stories related to crucial characters for both the Eastern and 
Western imaginary, such as Mazinga Z, Gō Nagai (real name Kiyoshi Nagai), for a good 
part of his career, entertains a dialogue with Italian culture and, in particular, with the 
Divine Comedy by Dante. On the one hand, Nagai is inspired by the Dante’s poem, adap-
ting atmospheres, moods and individual characters in sagas like Mao Dante and Devilman 
(whose protagonist is openly inspired by the Dante’s Lucifer). On the other hand, Nagai 
accepts the challenge of completely transposing the play into a comic book of mighty 
dimensions, Dante Shinkyoku (3 voll., 1993-1994). The creative effort of the Japanese man-
gaka reveals two important qualities of the comic book medium: its ability to act as an 
instrument of communication and intercultural translation, able to bring together and 
make perceivable cultures seemingly distant, and to reconfigure, in the highly immersive 
spaces of reading clouds and cartoons, other figurative traditions – specifically the legacy 
of illustration by Gustave Doré, a true “filter” of Dante’s poetry in audiovisual mediums.

Keywords: Dante, Gō Nagai, Gustave Doré, intercultural comunication, remediation



178    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

Premessa 1. La Divina Commedia e l’iconopoiesi

La Divina Commedia di Dante ha goduto negli ultimi venti anni di una 
notevole mole di traduzioni, omaggi, citazioni nella cultura popolare con-

temporanea, passando attraverso diversi tipi di media (film, serie televisive, 
romanzi, videogame); tra questi il fumetto occupa un posto privilegiato. La 
quantità di prodotti culturali, di natura prevalentemente iconica, rende ne-
cessaria una premessa circa le potenzialità di generare immagini che il poema 
dantesco ha manifestato nel corso dei secoli. Nell’imponente corpus letterario 
della Commedia alberga una sovrabbondante mole di dati, che restituiscono 
un “quadro assai preciso delle forme (umane, geografiche, paesaggistiche, ve-
getali ed animali)”, con un corredo “di dettagli sulla flora e sulla fauna, sulle 
costellazioni, nonché sulle condizioni di luce (il sorgere o il tramontare del 
sole), sugli agenti atmosferici (piogge, nebbie) e, in generale, sulle condizioni 
stesse di visibilità” (Amendola, Tirino 2016: 12). Tre sono i principali elementi 
di questa potenza iconopoietica della Commedia: il paesaggio, le luci e i colori, 
la similitudine. 

Le strutture morfologiche del paesaggio svolgono un ruolo fondamentale, 
oltre che come quinta o sfondo (Bandirali 1999: 13), anche come spazio fisico-sim-
bolico in grado di condensare i sentimenti di chi lo attraversa o lo abita. In questo 
senso, le caratteristiche dei luoghi attraversati tra Inferno, Purgatorio e Para- 
diso, sono indicative delle forze emotive di Dante e delle anime che vi transitano. 

Per quanto attiene ai colori e alle luci, basti ricordare la minuziosa at-
tenzione riservata alle proprietà luminose degli ambienti, ulteriormente te-
stimoniata dall’accuratezza delle descrizioni cromatiche. Le cromìe caricano 
affettivamente le scene, costruendo ambienti simbolico-allegorici: ogni can-
tica è caratterizzata dalla prevalenza di alcune tonalità e sfumature (De An-
gelis 1967); così, nel Purgatorio domina un lucore tenue e sfumato, mentre 
il Paradiso è puntellato da bagliori splendenti e riflessi accecanti. Tuttavia è 
nell’inferno che i colori dispiegano compiutamente la loro qualità metafori-
ca: “possiamo individuare tre zone nel baratro infernale che si distinguono 
proprio per i suoi diversi effetti cromatici di base, in cui dominano rispetti-
vamente il nero, il rosso e l’azzurro. Le zone cromatiche concordano con i tre 
tipi di peccatori: gli incontinenti, i violenti e i fraudolenti” (Hofer 2010: 45). 

Il terzo elemento che compone “la strategia iconopoietica dantesca è la 
similitudine, che conferisce a concetti e ideali una sostanza visiva (…). Dante 
popola le sue pagine di figure veraci, dalla intensa carica sensoriale, impiegate 
per guidare il lettore in una significazione che, da verbale, si fa eminentemente 
verbo-visiva, insieme di visione e visionarietà” (Amendola, Tirino 2016: 13). 
È con questo ricco materiale che si confrontano tutti gli autori interessati a 
tradurre in immagini le terzine dantesche.



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    179

Premessa 2. Dante in Giappone
Il presente saggio vuole indagare le forme e i processi socioculturali attraverso 
i quali la Commedia dantesca viene rielaborata nell’opera del mangaka Gō 
Nagai, tra i più importanti autori di fumetti e anime nipponici. Tuttavia, 
prima di entrare nel cuore dell’analisi, occorre ricostruire, seppure molto sin-
teticamente, come l’opera di Dante arriva in terra giapponese. Com’è noto, 
a causa dell’isolazionismo dello shogunato Tokugawa (1600-1866), le gran-
di opere del patrimonio letterario occidentale arrivano a singhiozzo e con 
molto ritardo. Grazie ad alcuni studi (Kure 1965, Nogami 1965, Fujisawa 1965, 
Fujitani 2000, Iwakura 2001, Capponcelli 2014, Doi 2016), è oggi possibile 
ricostruire, con maggiore accuratezza, i passaggi che hanno contribuito alla 
diffusione e alla fortuna della Commedia in Giappone. Con l’avvento dell’era 
Meiji (1868 – 1912) e la relativa, moderata apertura alle culture occidentali, 
tra i primi ad avvicinarsi a Dante è lo psichiatra Uchimura Kanzo, protago-
nista fin dal 1898 di affollate conferenze, il cui principale intento è analizzare 
la Commedia nel quadro di un inedito interesse per il Cristianesimo quale 
forma di resistenza alle derive della modernizzazione (Capponcelli 2014). Le 
conferenze di Uchimura ispirano gli studi dello scrittore e critico Makucho 
Masamune, interessato soprattutto alla centralità dell’Io (che lo porta a un 
collegamento con l’opera del drammaturgo svedese Johan August Strindberg) 
e a una visione romantica della spiritualità medievale (Capponcelli 2014: 85). 
Negli stessi anni il poeta e traduttore Ueda Bin dà alle stampe la prima mo-
nografia su Dante in Giappone (Il vate Dante, 1901). Tuttavia va ricordato che 
questi intellettuali leggevano la Commedia in traduzioni giapponesi dall’in-
glese o dal tedesco. Solo tra il 1914 e il 1916 arriva la prima traduzione diret-
tamente dal testo originale, opera dell’italianista Yamakawa Heisaburo. Negli 
anni Venti e Trenta l’opera di Dante è sia oggetto di intensi studi – di carattere 
critico-letterario (le riflessioni di Kiyoteru Hanada sul conflitto tra politica 
e letteratura che domina la vita e l’opera dell’Alighieri) e filosofico (l’analisi 
comparata di Dante e Nietzsche di Jiro Abe) -, sia fonte di ispirazione per 
vari letterati, come la poetessa Akiko Yosano, autrice di un componimento 
ispirato all’Inferno (1921) e lo scrittore Ryūnosuke Akutagawa, il cui racconto 
Haguruma (La ruota dentata, 1927) è evidentemente influenzato da una let-
tura dell’Inferno dantesco come specchio del male terreno (un’interpretazione 
che coniuga Dante e Strindberg, come in Masamune). Fondamentale per la 
circolazione della Commedia è l’opera di Ogai Mori, al quale si deve il termine 
giapponese, di nuovo conio, Shinkyoku, con cui ancora oggi è conosciuto il 
poema sull’isola: traducendo in giapponese il romanzo L’improvvisatore (1835) 
di Hans Christian Andersen, il cui protagonista rinviene a un certo punto 
una copia del poema, Mori per tradurne il titolo combina i due ideogrammi 



180    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

“Dio” (shin) e “canto di gusto” (kyoku) (Doi 2016). Il grande impulso alla 
circolazione della Commedia tra le élite di intellettuali e scrittori nipponici è 
fornito, però, dal fiorire di nuove traduzioni: dopo quella di Heisaburo, vanno 
citate quelle di Masaki Nakayama (1917), Sofu Taketomo (1923) e Choko Ikuta 
(1929). La fortuna di queste traduzioni è tale che Kure (1965: 17), a metà degli 
anni Sessanta, scrive, forse troppo entusiasticamente, che “9 scrittori contem-
poranei su 10, uomini di alta cultura, hanno letto, in Giappone, se non per 
intero, almeno in parte la grandiosa opera di Dante Alighieri”. Alle traduzioni 
dell’anteguerra, se ne aggiungono altre, ugualmente rilevanti per la conoscenza 
della Commedia in Giappone, nel dopoguerra: ricordiamo quelle di Soichi 
Nogami (1964), cui va il grande merito di aver reso concetti cristiani in una 
cultura scintoista come quella nipponica, di Sukehiro Hirakawa (1966), Itsuo 
Miura (1970-72), Bunsho Jugaku (1974-76) e Motoaki Hara (2015). La testi-
monianza del fatto che la Commedia ha esercitato un fascino duraturo sugli 
autori giapponesi arriva anche dal romanzo Natsukashii toshi e no tegami (Gli 
anni della nostalgia, 1987) di Kenzaburo Oe, in cui abbondano le citazioni 
dell’opera attraverso il personaggio di Gii (Doi 2016). 

1. Gō Nagai. Avvisaglie dantesche:  
Mao Dante (1971) e Devilman (1972)

Gō Nagai può essere considerato come uno degli autori che più a lungo e più 
a fondo hanno inciso nell’immaginario popolare, occidentale e orientale. Le 
sue opere possono essere considerate come esempi paradigmatici della natura 
ormai globalizzata della cultura otaku (Ito, Okabe, Tsuji 2012):

La produzione fumettistica nipponica rappresenta, ad oggi, un fenomeno 
di portata globale, grazie al quale elementi del J-pop, il volto più mediatico 
della pop-culture giapponese – una costruzione solo parzialmente inconscia, 
saldamente radicata nel patrimonio culturale condiviso, fondata su una 
commistione di schegge di diverse tradizioni culturali, la cui provenienza 
è sostanzialmente transnazionale – rimbalzano costantemente tra Oriente 
ed Occidente, in un gioco di specchi che rende quanto mai arduo seguire 
il flusso delle differenti tradizioni che hanno concorso alla creazione di 
una delle culture giovanili maggiormente diffuse e rappresentate al mondo 
(Scilabra 2015: 92-93).

La J-Pop, nutrita da manga, anime, giochi e videogames, si fonda su un aspet-
to centrale che occorre adeguatamente evidenziare ai fini di un’analisi appro-
priata del rapporto di Gō Nagai con la tradizione culturale occidentale: ci 
riferiamo al sincretismo con cui gli autori giapponesi tendono ad inglobare 
elementi culturali estranei, riformulati e assorbiti nell’immaginario collettivo 
attraverso linguaggi, forme e modalità più accessibili al pubblico nazionale 
(Pellitteri 2008, Bouissou 2010, 2011). Se ciò è vero per l’uso che degli elementi 



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    181

classici Gō Nagai fa nella trilogia mecha, costituita da Mazinger Z (1972), 
Great Mazinger (1974) e Ufo Robot Grendizer (1975) (Gilson 1998, Clements, 
McCarthy 2006), in cui “l’alterità – ed un’alterità decisamente ostile per di 
più – è rappresentata dall’eredità del classico, nella quale è difficile non vedere 
una metafora per il mondo occidentale” (Scilabra 2015: 102), lo è tanto più per 
il ruolo svolto dalla Commedia dantesca, nella versione illustrata da Doré, per 
i due lavori di Gō Nagai, Mao Dante (1971) e Devilman (1972). Come confer-
ma lui stesso in tre diverse occasioni, quasi con le medesime parole, per l’au-
tore, intervistato da Prisco (2007), Danesi (2016) e dalla casa editrice Edizioni 
BD per gli extra di Devilman Omnibus (2017), il fascino della Commedia si 
manifesta in due diverse modalità. Da un lato, c’è l’incontro con il disegno di 
Doré, che rappresenta per Gō Nagai una vera epifania: questa lettura giovanile 
instilla in lui il desiderio di misurarsi con l’iconografia dell’illustratore francese 
– obiettivo raggiunto solo con la vera e propria trasposizione della Commedia 
nella trilogia Dante Shinkyoku (1994). Dall’altro lato, c’è il ricco materiale 
simbolico e allegorico dell’opera dantesca, che, nelle forme sincretiche della 
cultura fumettistica nipponica, viene trasfuso in Mao Dante, Shin Mao Dante 
(l’arco narrativo con cui, tra il 2002 e il 2003, si concludono le avventure di 
Ryo Utsugi, e che è pertanto successivo a Dante Shinkyoku) e Devilman. 

I livelli in cui la ricchezza simbolico-allegorica della Commedia dantesca si 
riflette nella produzione gonagaiana, che precede e segue la trasposizione vera 
e propria, sono sei.

Un primo livello riguarda il carattere dei personaggi, tutti dotati di un’i-
nesauribile forza di volontà, di un senso di abnegazione che, in ragione della 
missione loro affidata, li conduce ad affrontare e superare ogni ostacolo. Come 
Dante, che deve combattere contro le sue paure prima di superare la “selva 
oscura” (Inf. I), così il protagonista di Mao Dante è un giovane studente, Ryo 
Utsugi, il quale deve affrontare una sfida enorme: gli è chiesto, infatti, di 
fondersi con il corpo di un’orrenda bestia demoniaca, il Re Demone Dante, 
che sembra, inizialmente, essere a capo di forze maligne e assassine. Analo-
gamente, in Devilman, il timidissimo, terrorizzato e impacciato Akira Fudo 
deve compiere una scelta che gli cambierà per sempre la vita: il suo più caro 
amico Ryo gli chiede di diventare un demone per combattere, dall’interno, gli 
altri demoni e salvare l’umanità. Nella visione gonagaiana, il sacrificio di Ryo, 
quello di Akira e quello di Dante possono essere assimilati, in quanto a tutti 
e tre è chiesto di votarsi ad una causa senza esitazioni, nel nome del boushido, 
la via del guerriero, che ricorre con frequenza nei manga nipponici (Castello, 
Scilabra 2015). In Mao Dante, il momento decisivo della scelta si può ravvisare 
nella pagina intera in cui Ryo, nel mezzo di una tormenta di neve, deve attra-
versare una sorta di tunnel, per obbedire al richiamo del demone che alberga 
sotto le pareti rocciose dell’Himalaya (Fig. 1a). In Devilman, invece, Gō Nagai 



182    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

realizza un potente primissimo piano di Akira (Fig. 1b), che, in lacrime, rea-
lizza che la sua esistenza terrena cambierà irreparabilmente dopo la scelta di 
trasformarsi.

Come scrive Raffaelli (1993: 37), si tratta di un topos del fumetto giap-
ponese, in cui “i personaggi sono invasi da una forza cieca, incontrollabile, 
che viene dall’esterno e che non possono padroneggiare”. Un secondo livello 
può essere rinvenuto, dunque, nello statuto interdimensionale, liminale che 
accomuna il Dante della Commedia e i personaggi di Ryo Utsugi e Akira 
Fudo: essi, infatti, sono in preda allo smarrimento provato nel passaggio da 
una dimensione all’altra (dal mondo terreno a quello ultraterreno, nel caso 
di Dante nella Divina Commedia, dall’essere umano al demone nel caso di 
Ryo Utsugi in Mao Dante e di Akira Fudo in Devilman). Questa sensazione, 
causata dall’invasione inarrestabile di forze esterne sul proprio corpo, è uno 
stato temporaneo, superato, appunto, attraverso la forza di volontà. In parti-
colare, Ryo e Akira devono imparare a padroneggiare i superpoteri acquisiti 
con le trasformazioni dei loro corpi, da cui derivano nuove possibilità e nuovi 
rischi. Anche se nel ristretto spazio di questo saggio non è possibile fare un’a-
nalisi approfondita, tuttavia è abbastanza evidente che siamo in presenza di 
un mitologema universale – la capacità dell’eroe e del supereroe di misurarsi 
con l’accrescimento e la metamorfosi del proprio corpo (Frezza 1995) – che an-
drebbe esaminato nelle sue configurazioni puntuali rispetto ai diversi contesti 
socioculturali. Ci limiteremo qui a notare come proprio questo mitologema 
costituisca un trait d’union tra i due fumetti horror Mao Dante e Devilman e la 
trilogia mecha, in quanto lo stesso concetto di “super robot” può essere ricon-
siderato come corpo tecnologico guidato da un essere umano; con il corollario 
di traumi, responsabilità e potenzialità che ne derivano.

Un terzo livello riguarda l’ibridazione e talvolta l’indistinguibilità tra bene 
e male, in cui sono immersi tutti i personaggi gonagaiani. Come scrive Bom-
bara (2018: 126),

Nei personaggi di Mao Dante (1971), un umano che scopre di essere la 
reincarnazione di un demone potentissimo – e solo apparentemente mal-
vagio – chiamato Dante, e di Devilman (1972), giovane che assume forme 
demoniche per sconfiggere dall’interno il Male e salvare la Terra, vediamo 
operante la commistione fra Bene e Male che informa di sé anche la succes-
siva versione gonaghiana della Commedia, e ne costituisce la componente 
più innovativa; d’altra parte, l’interazione positivo/negativo è anche un 
elemento strutturante del genere manga.

Questa commistione tra bene e male assume talora la forma del dissidio inter-
no, com’è evidente nelle numerose vignette in cui Ryo non riesce ad accettare 
le forme orribili del suo nuovo corpo di demone infernale (Fig. 2).



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    183

Un quarto livello ha a che vedere con il recupero di personaggi della mi-
tologia classica, presenti o meno nella Divina Commedia, all’interno di Mao 
Dante, Shin Mao Dante e Devilman. Questo processo socioculturale attesta 
l’enorme capacità della tradizione filosofica e artistica della tradizione greco-
romana di stimolare una costante riflessione sul concetto di classico (Settis 
2004). Occorre ribadire che, in Mao Dante e Shin Mao Dante, le figure mito-
logiche classiche, così come quelle attinte dall’angelologia e demonologia cri-
stiane, sono trattate con estrema libertà creativa, nella dimensione sincretica di 
cui si è detto prima (Scilabra 2015). È il caso per esempio di Medusa (Fig. 3a) 
che, in Mao Dante, è un demone, chiaramente ispirato ad una delle Gorgoni. 
È interessante notare che, in Shin Mao Dante, possiamo osservare una versione 
di Medusa tecnologicamente evoluta e attrezzata (Fig. 3b). Nella stessa serie, 
le entità divine “aliene”, essendo pura energia, hanno la necessità di “occu-
pare” corpi viventi, umani e non; ed è appunto, dalla loro fusione con corpi 
animali che nascono figure come i centauri, Tritone, guerrieri alati e così via, 
chiaramente attinti dalla mitologia classica (Fig. 3c). In Devilman Gō Nagai, 
in collaborazione con Hiroshi Koenjij, realizza un’intera storia (dal titolo La 
Nike di Samotracia. La bella Dea della Guerra), in cui Akira/Devilman e Ryo 
viaggiano nel tempo, per smascherare un demone che si spaccia per la Dea 
Nike e dota di armi moderne l’esercito ellenico. Come spiegano Ponticiello e 
Scrivo (2007), i mangaka, come gli altri artisti giapponesi, non si pongono cri-
ticamente rispetto ai materiali della cultura occidentale che assorbono; in tal 
modo, facendo prevalere la componente “affettiva” del rapporto con le opere, 
possono mixare liberamente fonti alte e fonti basse. È esattamente quanto 
avviene in Mao Dante, dove le suggestioni del poema convivono con espliciti 
riferimenti visivi ai kaiju eiga (i film con enormi mostri, come Godzilla, che si 
scontrano nel cuore delle metropoli) (Fig. 4), alla fantascienza americana (Dio 
come invasore alieno: Fig. 5) e persino all’iconografia dei supereroi americani 
(Ryo/Dante utilizza un’auto che fa il verso alla Batmobile: Fig. 6). Nella stessa 
chiave vanno lette le spericolate revisioni della tradizione biblica: i demoni 
(che conservano i nomi della tradizione cristiana: Lucifero, Satana e così via), 
in Mao Dante e Shin Mao Dante, sono gli abitanti originari della Terra, spo-
destati dall’ira di un Dio alieno; la pacifica città di Sodoma è distrutta dalla 
feroce divinità venuta dallo spazio; i giganteschi draghi e cavalli scatenati da 
“Dio” sono in qualche modo connessi alle figure dell’Apocalisse di San Gio-
vanni. Altrettanta libertà si riscontra nel riutilizzo di icone del Cristianesimo: 
è quanto accade, ad esempio, nella stupenda storia Giovanna D’Arco nel regno 
demoniaco, una delle avventure che, nel corso degli anni, ha arricchito l’ete-
rogeneo e amplissimo corpus narrativo di Devilman. Vi si narra del tentativo, 
ordito dai demoni, di giustiziare la giovane guerriera cristiana, per fare in 
modo che la Guerra dei Cent’anni tra Francia ed Inghilterra non si esaurisca. 



184    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

Solo l’intervento di Devilman scongiurerà questa eventualità. D’altronde, è 
lo stesso autore a ricordare, in un’intervista (Danesi 2016), che ha desunto 
la maggior parte delle informazioni sulla religione cattolica dalla visione del 
film La Bibbia (The Bible: in the beginning…, 1966) di John Huston: “stavo 
lavorando alle mie prime opere e avere avuto accesso all’intera mitologia del 
Cattolicesimo con un’opera così visionaria è stata una benedizione. Dovete 
pensare che tanti anni fa il Cattolicesimo non era poi così noto in Giappone, 
per noi era qualcosa di assolutamente esotico”. Ciò conferma che l’interesse di 
Gō Nagai è riservato in maniera esclusiva alla ricca drammaturgia del mate-
riale biblico, e non alle complesse implicazioni morali, spirituali, teologiche e 
filosofiche del testo. La storia Giovanna D’Arco nel regno demoniaco si inserisce 
in una serie di viaggi spaziotemporali di Devilman e Ryo, che ricompren-
de, oltre al già citato La Nike di Samotracia, Una tarda primavera a Vienna 
(che racconta l’antefatto della trasformazione di un mediocre pittore nel più 
spietato dittatore del Novecento: Adolf Hitler), La regina stregata di Versailles 
(ambientata nell’epoca di Maria Antonietta), Il Diavolo di Little Big Horn (che 
fornisce una versione alternativa, “demoniaca” della famosa battaglia in cui gli 
indiani inflissero una sconfitta leggendaria al generale Custer).	  

Un quinto livello riguarda il diretto riferimento a personaggi, simboli o 
topoi della Commedia. In una delle iniziali vignette di Devilman, Ryo per av-
valorare la sua tesi dell’esistenza dei demoni, cita proprio la Divina Commedia, 
quale esempio di viaggio realmente compiuto negli inferi (Fig. 7). In Mao 
Dante e Shin Mao Dante si segnala il rinvio ad alcuni dei castighi riservati 
ai peccatori: i corpi di alcuni dei terrestri sono consumati dal fuoco, si ri-
formano e sono nuovamente condannati a bruciare, in un loop ininterrotto; 
nella punizione denominata “inferno dello scorticamento” altri umani sono 
scuoiati e spellati ancora vivi; infine, nell’“inferno della dispersione” gli esseri 
viventi sono tagliati a pezzi e condannati a vivere ancora in quella condizio-
ne (Figg. 8a – 8b – 8c). In Devilman, in un frangente della storia, ad Akira/
Devilman viene annunciato che sarà guidato nelle profondità della Terra da 
Agwel, messaggero degli Inferi, la cui figura non può che rinviare al Caronte 
dantesco (Fig. 9). Un altro riferimento può essere colto nel decisivo capitolo 
che precede la conclusione della saga, Il tracollo, nell’episodio della morte di 
Miki, la ragazza, coinquilina e innamorata di Akira, che viene barbaramente 
decapitata, insieme al fratellino, da un’orda di umani decisi a liberare la loro 
abitazione dal Demonio, proprio a causa dello svelamento della vera identità 
demoniaca di Akira. Il senso di colpa di Akira/Devilman è raffigurato da Gō 
Nagai in una splendida splash page in cui il corpo evanescente, etereo di Miki 
si squarcia orribilmente (Fig. 10a). È solo di fronte all’estremo sacrificio della 
giovane che Devilman prende consapevolezza dei sentimenti nutriti per Miki, 
sublimati nella sepoltura del suo capo (Fig. 10b), in un rito che, dalla croce 



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    185

apposta in cima alla collina, si direbbe cristiano. Questa sequenza conduce alla 
definitiva scelta di campo di Akira, che smaschera i disegni di morte e distru-
zione dell’amico Ryo/Satana, ma, soprattutto, istituisce una sorta di virtualiz-
zazione e sublimazione del rapporto amoroso con Miki, che, agli occhi dei più 
attenti lettori dell’opera omnia di Devilman, può essere interpretato come un 
inequivocabile, per quanto tenue, rinvio alla relazione tra Dante e Beatrice.1 
Sempre nella prospettiva di una relazione diretta con il testo dantesco, possia-
mo interpretare, in Mao Dante e Shin Mao Dante, la particolare collocazione 
del Re Demone Dante tra i ghiacci, che appare evidentemente una soluzione 
mutuata dal Lucifero della Commedia (Inf. XXXIV). Tale prelievo dall’Inferno 
dantesco, d’altronde, viene reiterato in una vignetta di Devilman, in cui Ryo 
spiega ad Akira che Satana è stato rinchiuso, per volontà divina, in un “mondo 
di ghiaccio”. Nel citato penultimo capitolo di Devilman, inoltre, durante una 
conversazione, Akira/Devilman comprende che Satana è in realtà un angelo 
caduto – elemento questo risolutivo per smascherare le vere sembianze di Ryo 
(Fig. 10): in questo caso, la storia gonagaiana è così strettamente debitrice al 
Lucifero della tradizione cristiana, mediato ovviamente dalla Commedia dan-
tesca, da non necessitare di ulteriori riflessioni. A fugare ogni dubbio, infine, 
ci sono le parole dello stesso Gō Nagai in un’intervista di alcuni anni fa (Prisco 
2007), in cui, a chi gli chiedeva quali fossero i personaggi della Commedia 
più simpatici, così rispondeva: “Sicuramente Lucifero. Una creatura immensa, 
bloccata tra i ghiacci al centro della terra. Da lì partii alla fine degli anni Ses-
santa per realizzare Mao Dante, una storia horror dichiaratamente ispirata alla 
Divina Commedia. L’opera restò incompiuta, ma da Mao Dante qualche anno 
più tardi è nato Devilman, uno dei personaggi a cui tengo di più”.

Un sesto e ultimo livello riguarda gli omaggi visivi alla traduzione figura-
tiva di Doré. In Mao Dante l’aspetto del Re Demone Dante – irsuto e dotato 
di enormi ali di pipistrello – ricorda quello dei diavoli delle Malebolge. Il caso 
più evidente concerne l’ammasso di corpi di viventi umani, con cui il Dio 
alieno fabbrica i guerrieri giganti Adam ed Eve in Shin Mao Dante, che ricorda 
diverse configurazioni di dannati nell’Inferno raffigurato da Doré (Fig. 11). Gli 
stessi diavoli di Malebolge, ancora in Shin Mao Dante, fungono da modello 
iconografico per la creatura frutto della fusione tra i gemelli Satan e Lucifer, 
uniti per i fianchi come gemelli siamesi, che, dai diavoli, mutuano caratteristi-
che fisiche come le corna, le ali, il ghigno. Ancora in Shin Mao Dante, infine, 
Dante si avvale di scienziati (che portano nomi di demoni della tradizione cri-
stiana), con i quali mette a punto un sistema tecnologicamente avanzato che 
consente loro, assorbendo l’energia del Dio invasore spaziale, di fondersi con 
i propri robot avanzati e diventare demoni guerrieri. Uno di questi scienziati, 

1.	 Ringrazio Gino Frezza per l’illuminante conversazione in proposito.



186    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

Asmodeo, nella sua forma demoniaca, ha le sembianze di una bestia con tre 
facce da cane, evidentemente ricollegabile alla figura di Cerbero. 

2. Dante Shinkyoku:  
scelte estetiche e flussi interculturali

Come abbiamo provato ad evidenziare, sia in Mao Dante che in Devilman, 
l’impronta dell’immaginario e della poetica danteschi informano a sprazzi il 
lavoro di Gō Nagai. Tuttavia per il mangaka nipponico la Commedia dantesca 
continua ad essere un’opera con la cui grandezza non smette mai di misurarsi. 
Quando egli scrive e disegna Dante Shinkyoku (tre volumi pubblicati tra il 
1994 e il 1995), è naturale che il suo lavoro sia dunque il risultato di questa 
lunga ricerca. 

Rispetto ai vari omaggi, citazioni, richiami, più o meno diretti, di cui sono 
disseminate le opere precedenti, con l’adattamento a fumetti della Commedia 
Gō Nagai si mostra più fedele alla fonte dantesca, a partire da due elementi. In 
primo luogo, il fumettista nipponico ha finalmente l’occasione di relazionarsi 
con quel patrimonio iconografico universale, costituito dalle illustrazioni di 
Gustave Doré (Amendola, Tirino 2016). Ma di questo aspetto ci occuperemo 
nel prossimo paragrafo. In secondo luogo, l’autore giapponese ha l’ardua mis-
sione di compiere una serie di scelte estetiche indispensabili, per ridurre in 
immagini il corpus letterario dantesco. 

L’obiettivo primario di Gō Nagai è rendere accessibile l’opera dantesca ad 
un pubblico orientale, il più vasto possibile. Rientrano in quest’ottica molte 
scelte estetiche, come quella di scrivere dialoghi assai affini a quelli originali 
e di privilegiare, tra le tre cantiche, l’Inferno rispetto al Purgatorio e al Pa-
radiso. Dei tre volumi di Dante Shinkyoku, infatti, ben due sono riservati 
alle vicende infernali, mentre le altre due cantiche sono concentrate in uno 
solo. La ragione sta nel fatto che per Gō Nagai l’Inferno conserva un po-
tenziale iconopoietico e simbolico superiore rispetto a Purgatorio e Paradiso, 
nei quali invece abbondano conversazioni, disquisizioni e dilemmi di ordine 
teologico-filosofico. 

La Commedia di Gō Nagai prende il via dallo smarrimento del Sommo 
Poeta nella selva oscura di Firenze, città resa riconoscibile grazie a una vignetta 
in cui campeggia la cupola del Brunelleschi (completata nel 1436, più di un 
secolo dopo la prima edizione della Commedia, del 1321), ovvero grazie a un 
anacronismo, che comunque è perfettamente in linea con il sincretismo dell’u-
niverso manga di cui abbiamo scritto precedentemente. Il terrore di Dante 
all’apparizione nella selva delle tre bestie (la lonza, il leone e la lupa, identifi-
cati come simboli della superbia, invidia e avarizia, e secondo altri metafore 
per Firenze, la Casa di Francia e il Vaticano) evidenzia la volontà di Gō Nagai 



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    187

di incorporare nella struttura del disegno sequenziale anche la dimensione al-
legorica del poema dantesco. L’arrivo di Virgilio, con l’avverarsi della profezia 
del veltro, segna per Dante l’annuncio del viaggio nell’aldilà. Qui va registrato 
un primo significativo scarto del testo gonagaiano rispetto alla fonte: mentre 
nel manga il Sommo Poeta si rivolge alle Muse per chiedere di saper serbare il 
ricordo dell’esperienza che si appresta a compiere e di saperlo trasformare in 
poesia, nella Commedia questa invocazione viene innalzata ex post. A nostro 
avviso questa variazione si inserisce in un’ottica più complessiva, già formu-
lato dal mangaka nipponico, quella di voler accentuare le paure e l’angoscia 
dell’uomo Dante nell’affrontare l’immane impresa. La successiva rivelazione 
di Virgilio, il quale comunica a Dante che il suo viaggio è stato direttamen-
te voluto dal Cielo su richiesta di Beatrice, innesca una lunga digressione 
sulla storia d’amore tra il Poeta e la donna, scomparsa a soli 28 anni. Come 
vedremo meglio nel prossimo paragrafo, il manga qui è costretto a deviare 
continuamente dal filo della narrazione per fornire al lettore giapponese gli 
strumenti indispensabili a contestualizzare e quindi a comprendere le vicende 
dell’Inferno dantesco. La raffigurazione di Beatrice segna, tuttavia, un signifi-
cativo scarto rispetto alla tradizione figurativa occidentale. Gō Nagai, infatti, 
disegna una serie di tavole con Beatrice nuda, “avvolta da un’aura eterea ma 
insieme carica di una rotonda sensualità” (Tomasi 2016) (Fig. 12), che, da un 
lato, riducono la storia d’amore con Dante dentro i canoni rappresentativi 
della bellezza nel fumetto giapponese e, dall’altro, rimarcano l’aspetto terreno 
del sentimento d’amore nutrito dal Poeta per la splendida fanciulla.

Come abbiamo argomentato in precedenza, il rapporto tra i manga e i 
classici della tradizione letteraria occidentale è incentrato sulla traduzione in-
terculturale, finalizzata a “normalizzare” elementi culturali estranei dentro le 
logiche narrative e le retoriche iconiche del fumetto giapponese. Dante Shin-
kyoku rientra perfettamente in questa prospettiva. Nel terzo capitolo c’è un 
altro momento che illustra molto bene questa ricerca: è la scena, raffigurata in 
ogni dettaglio in cui Virgilio prende per mano Dante per sostenerlo nel pas-
saggio attraverso l’Antinferno. Al mangaka preme sottolineare la connessione 
che si sta stabilendo tra i due poeti. Sempre in questa prospettiva, possiamo 
leggere la violenza, quasi splatter, con cui il fumetto visualizza le pene dei 
dannati dell’Inferno, a partire dal tormento delle mosche inflitto agli ignavi, 
per arrivare alla crudezza delle scene nelle Malebolge (Figg. 13a e 13b). D’ora 
in poi il materiale letterario di partenza viene declinato in immagini plastiche 
ad alta dinamicità e le sofferenze dei peccatori sono esasperate dal ricorso a 
ogni tipo di offesa fisica.

Il passaggio attraverso il cerchio dei non battezzati, che serve per bypassa-
re le complesse implicazioni morali e teologiche del Limbo, funge anche da 
preludio all’approdo al secondo cerchio, popolato dalle anime dei lussuriosi. 



188    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

Se dal punto di vista narrativo questo capitolo di Dante Shinkyoku è piuttosto 
fedele alla fonte, non mancano tuttavia alcuni scarti significativi: in primo 
luogo l’inquietante figura di Minosse che cinge la coda attorno al peccatore 
sottoposto al suo giudizio invece che attorno a sé (Fig. 14). Tale variazione 
s’inquadra perfettamente nella relazione quasi imprescindibile che i perso-
naggi manga stabiliscono con il monstrum, inteso come creatura proveniente 
da un’altra dimensione (elemento su cui torneremo più avanti). Ma il cerchio 
dei lussuriosi viene ricordato soprattutto per la vicenda tragica di Paolo e 
Francesca, illustrata anche qui con un excursus, in accordo con l’originale. 
La rimediazione gonagaiana della vicenda si può cogliere soprattutto nell’ac-
centuazione della sensualità del corpo di Francesca e nel turbamento che la 
sorte degli amanti provoca in Dante, disegnato con i mezzi tipici del manga 
(espressione sofferente, goccioline di sudore) (Fig. 15). In seguito alla visione 
dei due, Dante sviene e, in sogno, gli appare Beatrice, che si immerge, nuda, 
in una fonte. Questo scarto estetico, rispetto all’originale, serve all’autore per 
un doppio scopo: per un verso, sottolineare l’amore terreno provato dal poeta 
per Beatrice; per l’altro, focalizzare l’attenzione del lettore sul ruolo decisivo 
svolto dalla donna nel viaggio nell’aldilà. In ogni caso, la figura di Beatrice, 
candida e attraente, chiarisce a Dante che l’amore carnale, l’eros, può degene-
rare e far allontanare dalla retta via dell’amore puro. 

Un’altra variazione figurativa si materializza nel terzo cerchio, in cui sono 
puniti i golosi: i peccatori sono parte del fango melmoso del girone (e non 
semplicemente immersi in esso come nella fonte dantesca) e in più vengono 
squartati e scuoiati in continuazione dal mostruoso Cerbero dalle tre teste 
(Fig. 16). Ci sembra interessante qui notare come la rimediazione intercultura-
le sia addirittura antecedente alla stessa fonte originale. Cerbero, infatti, è una 
creatura dell’Averno che Enea incontra nel libro VI dell’Eneide e dalla descri-
zione virgiliana Dante mutua evidentemente la sua bestia infernale. Tuttavia 
già nella Commedia Cerbero ha tratti più marcati, sia per la commistione tra 
umano e animale, sia perché si placa solo quando Virgilio lancia in una delle 
sue bocche una manciata di fango, mentre nel poema classico ad Enea basta 
una focaccia impastata con miele e farina “magica” per acquietarlo. Infine nel 
manga gonagaiano c’è un’ulteriore rimodulazione: Dante atterrito lancia tra le 
fauci di Cerbero la testa di un dannato che si trasforma nuovamente in fango, 
per effetto appunto della fusione tra melma e golosi che abbiamo evidenziato 
più sopra (Fig. 17). Anche in questo caso a Gō Nagai preme sottolineare le 
condizioni estreme dell’esperienza dantesca.

Il cerchio degli avari e dei prodighi offre l’occasione di studiare un curio-
so caso di traduzione interculturale e intermediale. La deviazione riguarda 
qui la pena cui sono sottoposti questi peccatori. Nella Commedia (Inf. VII), 
infatti, avari e prodighi sono costretti a trascinare incessantemente enormi 



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    189

massi, mentre in Dante Shinkyoku sono condannati a spingere sacchi di mo-
nete (Fig. 18), esattamente come ne L’Inferno di Paperino (1987), storia scritta 
e disegnata da Giulio Chierchini e apparsa sul numero 1654 di “Topolino”. 
La finalità dell’operazione è simile, anche se in contesti estremamente diversi 
come l’Italia e il Giappone: in entrambi i casi, infatti, la scelta del danaro 
come contenuto dei sacchi serve a rendere in immagini dirette e immediate la 
legge morale del contrappasso per pubblici (giovanissimi italiani per la storia 
di Chierchini, lettori adulti giapponesi per quella di Gō Nagai) che probabil-
mente non hanno ancora studiato la Commedia dantesca.

Nei cerchi successivi dell’Inferno, Gō Nagai arricchisce il testo di partenza 
con scene spettacolari, di combattimento e di azione, come per il passaggio 
attraverso lo Stige, lo scontro alle porte di Dite e l’avvento del Messo celeste, 
senza però discostarsi in maniera evidente dalla fonte letteraria. Nell’ottavo 
cerchio, pur seguendo alla lettera il tracciato dantesco, Gō Nagai opera però 
una selezione degli incontri che i due poeti hanno con i dannati, sofferman-
dosi solo sui più celebri, come Bertran de Born, la cui posa – si dimena con la 
propria testa stretta in una mano a mo’ di lanterna – costituisce un riferimento 
icastico troppo forte per non essere ripreso nell’universo manga gonagaiano. 
Nel corso dell’attraversamento di questo cerchio, in diverse scene Dante e 
Virgilio conversano sulla natura del peccato e sull’essenza del viaggio voluto 
da Dio per la redenzione. 

Nel settimo cerchio, presidiato dal Minotauro, degna di nota appare la 
scelta estetica di rappresentare i violenti uccisori come una sorta di zombie, il 
cui corpo si decompone perdendo brandelli di pelle e bulbi oculari, mentre 
sono immersi nel sangue che essi stessi hanno versato (Fig. 19a). Simile è la 
rappresentazione di alchimisti e falsari nell’ottavo cerchio o delle Malebolge 
(Fig. 19b). Sempre nell’ottavo cerchio, Gō Nagai concepisce una sconvolgen-
te trasformazione di un dannato in serpente e la riesce a rendere con vivi-
dezza di particolari e con un’attenzione estrema alle pose plastiche dell’essere 
metà uomo-metà animale. Questi due esempi confermano come le retori-
che visive dell’horror, mediate dalla sensibilità manga, costituiscano altre ri-
sorse per ri-mediare la materia dantesca in un linguaggio vicino al pubblico 
contemporaneo.

Nella stessa ottica che inquadra il rapporto con il mostruoso all’interno 
dei codici culturali propri di un pubblico di lettori orientali, va notato come, 
nelle tavole riservate alle Malebolge, il mangaka tratteggi diversi diavoli, cia-
scuno con il proprio carattere e la propria personalità in accordo con i suoi 
precedenti lavori, in particolare Mao Dante e Devilman, in cui i demoni sono 
raccontati e raffigurati non come una massa indifferenziata, ma come un in-
sieme di creature dotate di caratteristiche e proprietà uniche.



190    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

Nel nono cerchio, in cui albergano i traditori, si riscontra una differenza 
tra la tradizione di Doré e il disegno di Gō Nagai. Mentre, infatti, il primo 
osserva un regime di proporzioni tra i corpi dei giganti e quello dei “pellegri-
ni” piuttosto credibile, Gō Nagai opta per un’estrema radicalizzazione delle 
differenze di altezza tra i poeti e le immense creature (Fig. 20). Una simile 
soluzione accentua, in forme altamente spettacolari, la fragilità dei due poeti 
al cospetto delle gigantesche creature infernali, ma risponde – ancora una 
volta – al tentativo di rendere familiare il bestiario dantesco per un lettore di 
manga abituato al proliferare di esseri dalle dimensioni spropositate, con cui, 
peraltro, quasi per intero si misura l’opera gonagaiana (dai demoni delle prime 
opere alla robofilia delle produzioni mecha). 

Rispetto ai successivi incontri, il fumetto nipponico riserva particolare at-
tenzione alla vicenda di Ugolino, cui è dedicato ampio spazio prima di giun-
gere all’incontro con Satana, disegnato, però, quasi a sorpresa, in forme meno 
terrorizzanti al confronto di figure come Caronte, Cerbero, Minosse, Pluto e 
i diavoli delle Malebranche. 

L’incontro con demoni e altre creature infernali nel fumetto giapponese va 
letto nel quadro dei codici culturali tipici del manga. Il mostruoso, identifi-
cato con forme sconcertanti e perturbanti, conserva infatti sempre una stretta 
connessione con la vita quotidiana e l’esperienza ordinaria. In questa prospet-
tiva, allora, “l’incontro con l’altro da sé, mostruoso e deforme, ma in qualche 
modo percepito come familiare, una sorta di moderno perturbante sembra 
essere la chiave di lettura privilegiata” (Tomasi 2016). In questa prospettiva, 
possiamo inquadrare meglio il rapporto tra Dante e i peccatori, che, come 
vedremo a breve, si riproporrà anche nel Purgatorio. Nella raffigurazione che 
ne offre Gō Nagai, il Sommo Poeta vive quasi fisicamente le pene dei dannati: 
“non solo perde i sensi come nella fonte, ma prova una perenne e visibile sof-
ferenza: suda, ansima, non sopporta il fetore che emana dai cerchi infernali” 
(Bombara 2018: 128). Come loro, deve sfuggire la ferocia delle bestie infernali. 
In proposito, appare emblematico l’episodio di Caronte: quando il nocchiere 
infernale colpisce barbaramente una donna per farla salire sulla sua barca, 
Dante sviene e Caronte solleva anche lui, in quanto da svenuto è “come un 
morto” (Fig. 21): “le due immagini dei corpi sospesi al braccio di Caronte 
sono quasi identiche: Dante, svenuto e quasi morto, entra nell’inferno come 
un qualsiasi dannato. Egli è peccatore fra i peccatori” (Bombara 2018: 127). 
Provando empaticamente il dolore dei dannati, Dante sembra sperimentare 
sul suo stesso corpo che la linea di demarcazione tra Bene e Male (di cui si è 
detto nel terzo paragrafo a proposito delle altre opere gonagaiane) è piuttosto 
sottile e pertiene alla necessità di compiere delle scelte etiche ardue di fronte 
alle complicate circostanze della vita. Emblematico, in questo senso, appare 
l’incontro con il suo maestro Brunetto Latini, finito nel girone dei sodomiti 



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    191

(Fig. 22). Solo raramente il Sommo Poeta si rivolge con durezza alle anime 
dannate, come accade nei riguardi di Filippo Argenti o dei sacerdoti corrotti 
(Figg. 23a-23b). La sua tensione morale raggiunge l’apice quando, poco prima 
di abbandonare gli inferi, si rivolge a Beatrice, con il volto rigato dalle lacrime, 
per confermare che terrà fede alla sua missione di narrare ai viventi le pene 
infernali, pur non sentendosene all’altezza (Fig. 24).

Con l’uscita dall’Inferno si chiude il secondo volume di Dante Shinkyoku. 
A differenza della fonte letteraria, dove all’uscita dalla burella (il tunnel tra le 
rocce che segna il passaggio tra i due mondi) Dante e Virgilio sono abbagliati 
dalla luce dell’angelo nocchiero (Purg. II), nel manga si staglia l’abbagliante 
apparizione di Beatrice – da leggersi, come scritto in precedenza, nel quadro 
di una precisa scelta estetico-narrativa dell’autore nipponico di sottolineare la 
centralità della donna nel viaggio ultraterreno.

Il terzo volume della trilogia comincia quindi con l’incontro con Catone 
che invita Dante a sottoporsi a un rito purificatorio prima di iniziare il suo 
cammino attraverso il Purgatorio. Il fumettista deve nuovamente affrontare la 
questione della selezione delle vicende da raffigurare e propende per una mas-
siccia riduzione degli incontri, focalizzando energie e tavole sul personale per-
corso di redenzione del Poeta. In questa chiave l’incontro con Casella (l’artista 
che aveva musicato alcune delle canzoni di Dante) ricollega il viaggio ultra-
mondano del Poeta alla sua vita terrena. Nell’attraversamento del Purgatorio, 
Dante è segnato, sulla fronte, da sette “P” (una per ciascun peccato capitale) 
(Fig. 25), che vengono cancellate ad ogni passaggio tra le varie anime colpe-
voli. L’intera sezione riservata da Gō Nagai al Purgatorio è costruita su una 
trama di tavole e vignette tutte focalizzate sui limiti e sulle paure di Dante, 
che in più casi prova un genuino sentimento di empatia verso le pene delle 
anime in attesa di ascendere al Paradiso (Belacqua, Bonconte di Monfeltro, 
Pia de’ Tolomei, Sordello, Marco Lombardo). Questo sentimento raggiunge 
il suo acme quando Dante incrocia i superbi, del cui peccato egli crede di es-
sersi macchiato più volte in vita, essendosi presentato spesso come un grande 
poeta. L’immedesimazione del Sommo Poeta nelle sofferenze dei superbi è resa 
in maniera visivamente eccellente da Gō Nagai attraverso l’adozione, da parte 
di Dante, della stessa postura delle anime (curvate sotto l’enorme peso che 
sono condannate a trasportare) (Fig. 26). Un altro momento ad alta intensità 
emotiva è quando Dante si accorge che Virgilio non ha potuto seguirlo in 
Paradiso. Gō Nagai riesce a renderne mirabilmente il pathos passando da uno 
stile armonioso a quello ruvido e nervoso della splash page a doppia pagina in 
cui è contenuto il mezzobusto del Poeta urlante (Fig. 27).

Giunti a questo punto, occorre comprendere quali codici culturali sono 
coinvolti dal rapporto con la sofferenza che il fumetto ha sinora messo in 
gioco. Come scrive Bombara (2018: 129), “la struttura dell’Inferno giapponese, 



192    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

e l’ordine teologico che lo informa deve essere riscoperto tramite l’esperienza 
di un dolore che assume funzione conoscitiva. (…) Il viaggio induce Dante a 
dubitare di se stesso anche perché si trova immerso in una realtà in continua 
trasformazione, che deve molto all’immaginario buddista”. È attraverso quel-
la sofferenza, di cui empaticamente il Poeta fa esperienza tanto nell’Inferno 
quanto nel Purgatorio, che può arrivare a comprendere il vero senso della 
colpa e della redenzione. Tuttavia, come abbiamo cercato di sottolineare in 
questo intero paragrafo, una tradizione religiosa e culturale estranea, come 
il Cristianesimo, deve essere tradotta in termini visivi tali da mediare il suo 
messaggio con la filosofia buddista. Proprio in questa direzione si muove il 
manga di Gō Nagai, nel quale particolare enfasi è posta sulla ciclicità delle 
pene: “i golosi squartati da Cerbero sono espulsi dal suo corpo sotto forma 
di melma, per poi riformarsi in altri corpi ed essere nuovamente divorati. 
(…) Inoltre, nel manga la trasformazione dei dannati occupa molte tavole 
ed è enfatizzata dallo sguardo disgustato del protagonista. Rientra sempre nel 
pensiero buddista l’interpretazione prevalente del peccato come hybris, rottura 
dell’equilibrio dell’universo” (Bombara 2018: 129). In altri termini, Dante nel 
manga gonagaiano è immerso in un universo in perenne metamorfosi, che 
lo porta a dubitare delle sue stesse certezze e a interrogarsi sulla fragilità dei 
destini umani (Fig. 28). 

Il limitato spazio riservato nel manga al Paradiso obbliga l’autore a selezio-
nare pochi casi celebri di incontri con anime sante: Piccarda nel primo cielo, 
San Tommaso nel quarto, l’avo Cacciaguida nel quinto, Cristo nell’Empireo. 
Soprattutto ci preme sottolineare come le straordinarie tavole a doppia pagina 
per la rappresentazione dei diversi Cieli, in quadri finemente illustrati (Figg. 
29a-29b), alimentino una nuova forma dello sguardo dello spettatore; mentre, 
infatti, per tutto l’Inferno e il Purgatorio la figura di Dante è sempre presente 
nella raffigurazione dei diversi spazi attraversati, nel Paradiso il pellegrino spa-
risce per lasciare spazio solo alle maestose visioni che il suo sguardo ammira. 

Nelle ultime tavole dell’opera, infine, si assiste ad un progressivo espan-
dersi di linee e tratti eterei (Fig. 30), sommersi dalla luce della beatitudine, a 
misura che il Sommo Poeta si approssima alla visione di Dio. 

La lettura dell’intera trilogia gonagaiana fornisce all’utente mediale una si-
gnificativa esperienza delle potenzialità intermediali e interculturali del fumet-
to, in quanto medium all’incrocio di più forme mediali e processi culturali. In 
altri termini, la forza delle vignette e delle tavole di Gō Nagai risiede proprio 
nel suo inesausto tentativo di tradurre il complesso potenziale iconopoietico 
dell’opera dantesca in formule visive tipiche del manga, secondo quell’approc-
cio sincretico più volte richiamato in questo saggio. D’altro canto, in chiave 
mediologica, un’operazione coraggiosa come quella del mangaka giapponese è 
resa possibile dalle potenzialità espansive insite nel testo d’origine. Le infinite 



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    193

possibilità di sviluppo della iconopoiesi della Commedia fanno del poema 
dantesco un esempio di quelli che Roland Barthes (1970) definisce “testi scri-
vibili”, ovvero testi che non solo possono essere letti, ma alimentano una pro-
duzione di ulteriori materiali nella cultura contemporanea.

3. Mediologia di Dante Shinkyoku:  
tradizione figurativa (Doré), forma e ritmo del fumetto

Come abbiamo provato ad argomentare in altra sede (Amendola, Tirino 2016), 
qualsiasi traduzione visiva della Commedia dopo l’uscita dell’edizione illustra-
ta dell’Inferno (1861) deve necessariamente fare i conti con il lavoro di Gustave 
Doré. L’opera di Gō Nagai non può sottrarsi a questo destino. Infatti, è lo 
stesso autore a rivelare l’amore per l’illustratore alsaziano: “Ero ragazzo quando 
i miei fratelli portarono a casa un’edizione della Divina Commedia illustrata 
da Gustave Doré. Desiderai immediatamente poter disegnare come faceva lui” 
(Prisco 2007). Ma, prima di addentrarci nello specifico della relazione inter-
mediale tra le illustrazioni di Doré e il fumetto di Gō Nagai, occorre riepiloga-
re i termini della rivoluzione realizzata dall’artista francese con la creazione di 
un nuovo medium: il libro illustrato di grande pregio. Sono quattro i pilastri 
di tale rivoluzione: la ridefinizione dei rapporti tra testo scritto e illustrazione, 
intesa come abbandono della tecnica del disegno all’interno del testo, tecnica 
sostituita da immagini disegnate a tutta pagina, separate, dunque, dal testo; 
l’uso dell’elettrotipo, per assicurare una perfetta corrispondenza tra le incisioni 
e la loro riproduzione a stampa; l’adozione di un nuovo formato (in folio); la 
collocazione dell’illustrazione in un punto preciso del volume, protetta da 
una velina. Si determina così un nuovo oggetto mediale che riconfigura com-
pletamente la relazione dinamica tra scrittura, lettura e immagine, e quindi 
anche l’esperienza dell’utente. In pratica, Doré manipola il testo per adattarlo 
alla propria interpretazione visiva (Marin 2015: 15), elaborando una sorta di 
strategia “cliffhanger” (Cole 1994): “divide il testo in modo da suscitare la 
suspence del suo lettore, che doveva attendere per incontrare l’attesa immagi-
ne. Ma Doré attribuisce persino una nuova funzione alla carta velina inserita 
(…), usandola per dislocare e ricollocare piccole porzioni di testo: chiedeva 
ai tipografi di stampare sui fogli protettivi le linee di testo che si abbinavano 
all’illustrazione per incrementare l’intensità emotiva della fruizione spettato-
riale, sovrapponendo il testo (in trasparenza) alla parte inferiore dell’immagine 
e, così, confondendo codice iconico e codice linguistico. La carta velina, dun-
que, funzionava praticamente come un sipario teatrale, che svelava l’episodio 
che stava per essere messo in scena ad un lettore/spettatore, intento a conferire 
un senso alle linee di testo appena lette sulla carta stessa” (Amendola, Tirino 
2016: 23). Siamo in presenza di una nuova qualità del rapporto tra immagine 



194    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

e testo, tra illustrazione e letteratura, che riconfigura innanzitutto il ritmo 
della lettura, rompendo gli schemi della figuratività classica (Abruzzese 2007) 
a favore dello sguardo di pubblici ormai avvezzi alle forme di audiovisione le 
quali preparano al salto percettivo che sarà di lì a poco garantito dall’avvento 
del cinematografo. Il ritmo che scandisce l’alternanza tra lettura del poema e 
immersione nelle immagini di Doré scaturisce da una struttura mediologica, 
che, con qualche necessario accorgimento, dalle edizioni illustrate del maestro 
francese si riverbera nel film L’Inferno (1911), diretto da Francesco Bertolini, 
Giuseppe De Liguoro e Adolfo Padovan e prodotto dalla Milano Films. Nella 
pellicola si crea infatti “una simbiosi tra didascalia e scena, ritmata su un’e-
stetica dell’illustrazione” (Amendola, Tirino 2016: 23): in altri termini, nel 
film, che opera un vero e proprio calco iconografico dalle immagini di Doré 
(Bardos 2011), le didascalie – con il loro portato di commenti, spiegazioni, 
paratesti – determinano il ritmo di proiezione/fruizione del film, arricchendo 
l’esperienza spettatoriale con una mole di informazioni indispensabili per go-
dere a pieno della narrazione filmica.

In Dante Shinkyoku assistiamo ad un’operazione altrettanto ardita. Le illu-
strazioni nello stile di Doré, infatti, puntellano tutta la trilogia (Figg. 31a-31b-
31c-31d-31e-31f-31g-31h). Ciascun passaggio importante della storia è introdotto 
da una vignetta (per lo più a pagina intera), che riproduce, quasi alla lettera, 
un’incisione di Doré, accompagnata dalla relativa terzina. Siamo in presenza 
di una vera e propria struttura mediale, che crea un conflitto tra due stili appa-
rentemente agli antipodi: da un lato il tratto fitto di linee, drammaticamente 
calato nel conflitto tra volumi e luci, di uno stile dichiaratamente ispirato a 
Doré, dall’altro i mezzi audiovisivi (formule tipiche del disegno, topoi visivi 
per la rappresentazione della bellezza femminile, ecc.) del manga. Possiamo 
parlare, ancora più precisamente, di una struttura mediale matrice – quella 
creata da Doré nelle edizioni illustrate della Commedia – dove l’illustrazione 
acquisisce una funzione simbolica allo stesso tempo autonoma e in dialogo 
con il poema, e due strutture mediali derivate, ovvero quella del film L’Inferno, 
in cui didascalie e immagini in movimento vivono in simbiosi, e quella della 
trilogia gonagaiana, che illustreremo più in dettaglio a breve. Ciò che acco-
muna le tre strutture mediali è l’inserimento, in un certo continuum, di un 
elemento estraneo, che potenzia la narrazione e scandisce il ritmo di fruizione. 
Se questo elemento estraneo è in Doré evidentemente l’illustrazione a tutta 
pagina e nel film del 1911 le didascalie (o intertitoli), nel manga è rinvenibile 
direttamente nell’inserimento di tavole che riproducono quasi alla lettera i 
disegni del maestro francese. In Dante Shinkyoku la rottura del continuum 
narrativo, operata con la ciclica riproduzione di alcune tavole di Doré, assolve 
una triplice funzione: in primis, l’inserimento della terzina del poema, anche 
nelle edizioni illustrate da Doré associata a quella determinata tavola, può es-



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    195

sere letto come un devoto omaggio all’arte dell’incisore alsaziano; in secondo 
luogo, il puntuale uso di pagine intere nello stile di Doré detta il ritmo della 
lettura, poiché, lavorando come elemento ciclico che a intervalli regolari in-
terrompe la rappresentazione figurativa del manga, determina una pausa tra 
una sezione e l’altra dell’opera, spesso aprendo al passaggio in una nuova zona 
dei regni ultraterreni; in terzo luogo, il ricorso alle tavole di Doré risponde ad 
una necessità di evidenziare la dimensione “esotica” del racconto per il lettore 
giapponese, che, entrando progressivamente in familiarità con i codici visivi 
del libro illustrato, si cimenta nella decodifica di un linguaggio visivo per lui 
inizialmente “estraneo”. Per quest’ultimo punto risulta particolarmente inte-
ressante l’uso che, delle tre illustrazioni di Doré, viene fatto da Gō Nagai per 
raccontare la vicenda del Conte Ugolino. L’impressione è che il mangaka, ri-
correndo in toto all’apparato iconografico di Doré, abbia voluto rinsaldare nel 
lettore la sensazione di una storia calata nell’immaginario medioevale (Fig. 32). 

Il sincretismo, che, come abbiamo già visto, presiede all’incorporazione 
nell’universo manga di temi e figure estranee alla cultura orientale, opera, 
almeno in parte, anche a livello tecno-mediale. Le prime tavole prelevate dal 
corpus di Doré, infatti, creano uno stridore marcato con lo stile tipico del 
manga; ma le successive tavole inserite gradualmente si omogeneizzano con il 
resto del materiale iconografico manipolato da Gō Nagai a tal punto che, in 
alcuni casi, la narrazione procede così fluidamente da rendere difficile l’indi-
viduazione del calco. Le ultime tavole dell’opera, in questo senso, sono em-
blematiche. Il fumettista nipponico lascia da parte qualsiasi stilema manga, 
elimina quasi completamente dialoghi e didascalie e affida tutto il carico sim-
bolico alle immagini, in cui prevalgono bagliori, accensioni e lucentezza, in 
marcata consonanza con le ultime incisioni di Gustave Doré. In accordo con 
il maestro alsaziano, Gō Nagai arresta la rappresentazione fumettistica con 
l’illustrazione del Trionfo dei beati nella Candida Rosa; così come si ferma 
di fronte all’irrappresentabile per eccellenza, ovvero l’immagine di Dio (Par. 
XXXIII). 

In sintesi, possiamo dire che Gō Nagai lavora sull’iconografia di Doré 
sia per omaggiare il maestro dell’immaginario dantesco, sia per scandire la 
narrazione rompendo il continuum dello stile manga, sia, infine, affinché il 
pubblico giapponese abbia sempre presente il riferimento a una storia “esotica” 
di cui si deve in qualche modo saper padroneggiare i codici illustrativi, per 
quanto lontani dalla tradizione nipponica.

L’intenso rapporto con la tradizione iconografica di Doré non esaurisce, 
tuttavia, il complesso lavoro di Gō Nagai sulla forma mediale del manga 
Dante Shinkyoku. Il mangaka, infatti, lavora anche a produrre una serie di 
paratesti, in cui includere didascalie e digressioni storiche, necessarie a fornire 
all’ignaro pubblico nipponico una serie di informazioni storico-letterarie per 



196    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

contestualizzare le vicende raffigurate. Particolarmente rilevanti sono le paren-
tesi in cui il manga racconta le origini dell’amore tra Dante e Beatrice, fin da 
quando erano bambini (Fig. 33), il rapporto amicale con il poeta stilnovista 
Guido Cavalcanti, il componimento della Vita Nova e le vicende biografiche 
della famiglia Alighieri. In pratica, “il carattere di rielaborazione dell’inferno 
gonagaiano viene infine potenziato dalla sua intertestualità come rete di rela-
zioni tra la fonte, la sua ‘biblioteca’ e l’interpretazione attuale” (Bombara 2018: 
130). All’interno di questa tessitura intermediale, il mangaka nipponico rivela 
anche di conoscere molto bene opere pittoriche poco note, come il dipinto 
Farinata degli Uberti alla battaglia di Montaperti (1842) del pittore romantico 
Giuseppe Sabatelli, integralmente riprodotto in una delle vignette che narra-
no le vicende del capo ghibellino, confinato da Dante tra gli eretici epicurei 
(Fig. 34).

Un altro strumento che caratterizza la medialità del manga di Gō Nagai è 
l’uso dello spazio della vignetta come una sorta di schermo per la proiezione 
delle immagini richiamate dalle parole di uno dei personaggi: è il caso, per 
esempio, delle immagini dell’inferno che compaiono alle spalle di Virgilio, 
mentre questi illustra a Dante cosa lo attende nell’aldilà (Fig. 35); oppure 
del volto di Beatrice che compare nella vignetta in cui Dante le si rivolge 
per chiedere se veramente lui sia il prescelto per riferire al mondo gli orrori 
dell’Inferno. Lo stesso espediente, con il Sommo Poeta addirittura raffigurato 
di spalle nella vignetta mentre “guarda” i suoi ricordi, lo si ritrova nel terzo 
volume, quando egli ricorda alcuni dei volti distorti, deturpati e orrorifici che 
ha incrociato nell’Inferno.

Gō Nagai, infine, padroneggia perfettamente il linguaggio audiovisivo e 
conferisce alla narrazione sequenziale una fluidità eccellente, per effetto del 
frequente cambio di inquadrature, che, anche all’interno della stessa pagina, 
spaziano dal primo e primissimo piano (privilegiato per rappresentare le forti 
emozioni provate da Dante) ai campi lunghi e lunghissimi (per collocare, nella 
giusta proporzione, i due pellegrini dentro l’immensità degli spazi attraversati) 
(Fig. 36). 

4. Conclusioni
La lettura che abbiamo proposto del manga giapponese Dante Shinkyoku è 
partita da una duplice, necessaria premessa. Da un lato, ci è parso indispensa-
bile ribadire la forza iconopoietica della commedia dantesca che ha alimentato 
un numero molto ampio di opere in vari formati mediali (film, romanzi, 
videogames, fumetti). Dall’altro, ci è parso utile ricordare alcune tappe dell’af-
fermazione dell’opera di Dante in Giappone, nazione in cui – soprattutto 
dopo le aperture dell’era Meiji – l’interesse per la Divina Commedia è rimasto 



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    197

sempre vivo, grazie alle numerose traduzioni e alle opere che, più o meno 
direttamente, vi si sono ispirate. In questo quadro socioculturale, si inscrive 
l’opera di uno tra i maggiori mangaka giapponesi, Gō Nagai, che, alla Comme-
dia, ha riservato parecchie energie intellettuali. Il fumettista giapponese trova 
nella Commedia una miniera di stimoli, che vengono a vario titolo rielaborati 
e riversati in opere come Mao Dante e Devilman, entrambe cominciate all’ini-
zio degli anni Settanta. D’altronde, il flusso interculturale attraverso il quale i 
fumetti di Gō Nagai attingono al patrimonio dantesco non si arresta neanche 
con Dante Shinkyoku, ma prosegue nel ciclo sequel di Mao Dante, chiamato 
Shin Mao Dante, e pubblicato dopo la Commedia gonagaiana. 

Le prove e i tentativi con Mao Dante e Devilman, in cui i riferimenti 
sono molteplici e articolati su sei livelli (carattere dei personaggi, statuto in-
terdimensionale, ibridazione tra bene e male, recupero dei personaggi della 
mitologia classica, riferimenti diretti a topoi della Commedia, omaggi alla tra-
dizione figurativa di Doré), sono stati analizzati per rendere più chiaro quanto 
duraturo e stratificato nel tempo sia il rapporto dell’autore con la Commedia 
dantesca, soprattutto nella versione illustrata da Doré. Alla luce di queste os-
servazioni preliminari, nei due paragrafi successivi ci siamo concentrati sull’a-
nalisi socioculturale e mediologica di Dante Shinkyoku, avendo ben presenti 
le coordinate della biografia artistica dell’autore in merito al suo rapporto con 
Dante e Doré.

Tale analisi ha rivelato come il manga gonagaiano funzioni come esempio 
illuminante delle qualità del medium fumettistico. Nella tradizione del sincre-
tismo, modalità culturale con cui i mangaka traducono elementi estranei in 
termini linguistici e simbolici comprensibili al pubblico giapponese, Gō Nagai 
compie un’ardita opera di semplificazione e divulgazione della Commedia dan-
tesca, da un lato rispettandone, sostanzialmente, la potenza iconopoietica e 
drammaturgica, dall’altro adottando una serie di deviazioni e riduzioni utili a 
renderne più accessibile il messaggio, anche in termini iconici, a un pubblico 
non avvezzo alla lettura del poema.

Il lavoro del mangaka valorizza al massimo grado le qualità mediali del 
fumetto, grazie alla sua possibilità di generare e gestire “strati di significazioni, 
fra immagini e scritture, fra statico e dinamico, fra visivo e linguistico, verbale 
e non verbale, descrittivo e fantastico” (Frezza 2005: 47). In sintesi, si potreb-
be affermare che il manga di Gō Nagai lavori come spazio di comunicazione 
intermediale e interculturale. Attraverso una serie di complessi procedimenti 
che abbiamo provato a evidenziare nelle pagine precedenti, Dante Shinkyoku 
manipola un patrimonio letterario e storico assai lontano dalle forme di co-
municazione del Giappone contemporaneo (per quanto, come spiegato, la 
Commedia non sia affatto sconosciuta in territorio nipponico), trasforman-
dolo, grazie all’immediatezza delle tavole e alla dinamica plasticità dello stile 



198    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

del disegno, in un racconto che oltrepassa vari steccati linguistici e storici. 
Rispetto alla libertà con cui ha rielaborato il materiale dantesco nelle opere 
precedenti, il mangaka mantiene qui un atteggiamento di maggiore fedeltà ad 
un’iconografia, quella costruita da Gustave Doré, con cui è impossibile non 
confrontarsi per chiunque voglia elaborare l’immaginario visivo della Com-
media. Tuttavia, anche in un contesto di attenzione alla fonte iconografica 
dell’illustratore alsaziano, Gō Nagai progetta una macchina mediale in cui le 
incisioni di Doré, rompendo il continuum della narrazione sequenziale del 
manga, rappresentano, contestualmente, un omaggio all’artista così amato, 
un tentativo di ritmare il racconto e, infine, una evidenziazione della matrice 
“esotica”, per i lettori giapponesi, della fonte letteraria originaria. Lo straor-
dinario manga di Gō Nagai, in conclusione, attesta nuovamente le opportu-
nità di pensare il fumetto come spazio di rimediazione (Bolter, Grusin 1999) 
tra forme mediali differenti e tra culture lontane, ovvero come un medium 
aperto ai processi di traduzione da medium a medium e da codici culturali 
ad altri codici culturali, assai differenti fra loro, secondo ritmi di innovazione 
sociale e mediale ogni volta rigenerati e imprevedibili (Berninger, Ecke, Ha-
berkorn 2010, Duncan, Smith 2009, 2011, Lyons, Williams 2010, Frezza 2017, 
Tirino 2018).



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    199

Bibliografia

Abruzzese, A., 2007, La Grande Scimmia, Roma, Sossella.
Amendola, A., Tirino, M., 2016, “Il filtro di Dante. L’impronta di Gustave Doré dal 

cinema muto al digitale”, Dante e l’arte, 3, pp. 11-38.
Bandirali, A., 1999, Dal verso all’immagine. Riflessione su luoghi e natura nella 

Commedia dantesca: L’Inferno, Varese, Lativa.
Bardos, J., 2011, “Dante e il cinema”, in Vígh, É. (a cura di), Leggere Dante oggi, 

Roma, Aracne.
Barthes, R., 1970, S/Z, Paris, Éditions du Seuil.
Benucci, A., 2018, “Dalla Commedia ai comics: costanti e varianti di critica sociale 

nelle riscritture fumettistiche contemporanee dell’Inferno di Dante”, in Lazzarin, 
S., e Dutel, J. (a cura di), Dante pop. La Divina Commedia nella letteratura e nella 
cultura popolare contemporanea”, Manziana, Vecchiarelli, pp. 107-120.

Berninger, M., Ecke, J., Haberkorn, G. (eds.), 2010, Comics as a Nexus of Cultures. 
Essays on the Interplay of Media, Disciplines and International Perspectives, Jefferson, 
McFarland & Company.

Bouissou, J.-M., 2010, “Manga: A Historical Overview”, in Johnson-Woods (ed.), 
Manga: An Anthology of Global and Cultural Perspective, New York, Continuum, 
pp.17-33.

Bouissou, J.-M., 2011, Il manga. Storia e universi del fumetto giapponese, Latina, Tunué.
Bombara, D., 2018, “Viaggi comic di Dante e Beatrice fra Giappone, Usa e Italia: un’i-

nedita Commedia dolorosa, combattiva, ma anche di umanissima semplicità quoti-
diana”, in Lazzarin, S., e Dutel, J. (a cura di), Dante pop. La Divina Commedia nella  
letteratura e nella cultura popolare contemporanea, Manziana, Vecchiarelli, pp. 121-135.

Capponcelli, L., 2014, “Dal Paradiso all’Inferno: la Divina Commedia in Giappone at-
traverso Masamune Hakuchō e Akutagawa Ryūnosuke”, in Sturiale, M., e Traina, 
G. (a cura di), Parole e sconfinamenti, Leonforte, Euno, pp. 73-85.

Castello, M.G., Scilabra, C., 2015, “Theoi becoming Kami. Classical mythology in the 
anime world”, in Carlà, F., Berti, I. (eds.), Ancient Magic and the Supernatural in  
the Modern Visual and Performing Arts, London-New York, Bloomsbury, pp. 177-196.

Clements, J., McCarthy, H., 2006, The Anime Encyclopedia. Revises & Expanded 
Edition. A Guide to Japanese Animation Since 1917, Berkeley, Stone Bridge Press.

Cole, W., 1994, “Literal Art? A New Look at Doré’s Illustrations for Dante’s Inferno”, 
Word & Image, 10.2, pp. 95-106.

Danesi, A., 2016, “Romics 2016, intervista al grande Gō Nagai”, Movie for Kids, di-
sponibile all’indirizzo http://www.movieforkids.it/news/romics-2016-intervista-al-
grande-go-nagai/40537/ [ultimo accesso il 21.09.2018]. 

De Angelis, R., 1967, Il colore nella Divina Commedia (nell’Inferno e nel Purgatorio), 
Napoli, Loffredo.

Di Fratta, G., 2007, “Robot Anime. Robofilia e tecnocentrismo nel cinema di anima-
zione giapponese”, in Di Fratta, G. (a cura di), Robot. Fenomenologia dei giganti di 
ferro giapponesi, Caserta, L’aperìa, pp. 43-68.

Doi, H., 2016, “Due lezioni su Dante e Pasolini”, in In continua ricerca di voci: saggi 
in onore del professor Tadahiko Wada, Kyoto, Eimei, pp. 11-19.

Duncan, R., Smith, M.J. (eds.), 2011, Critical Approaches to Comics: Theories and 
Methods, New York-London, Routledge.

Frezza, G., 1995, La macchina del mito tra film e fumetti, Firenze, La Nuova Italia.
—, 1999, Fumetti, anime del visibile, Roma, Meltemi.



200    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

—, 2005, “Passare attraverso. Figurare, impaginare, iconizzare”, in Barbieri, D. (a cura 
di), La linea inquieta. Emozioni e ironia nel fumetto, Roma, Meltemi, pp. 47-73.

—, 2008, Le carte del fumetto, Napoli, Liguori.
—, 2017, Nuvole mutanti, Milano, Meltemi.
Fujisawa, M., 1965, Dante nella letteratura moderna del Giappone, Annuario dell’Isti-

tuto Giapponese di Cultura di Roma, II, pp.75-89.
Fujitani, M., 2000, Shinkyoku, il canto divino. Leggere Dante in Oriente, Trento, 

Dipartimento di Scienze Filologiche e Storiche.
Gilson, M., 1998, “A Brief History of Japanese Robophilia”, Leonardo, 31(5), pp. 367-369.
Gō Nagai, 2006, La Divina Commedia 1, Milano, d/books.
—, 2006, La Divina Commedia 2, Milano, d/books.
—, 2007, La Divina Commedia 3, Milano, d/books.
—, 2016, Shin Mao Dante 1, Milano, Edizioni BD.
—, 2017, Shin Mao Dante 2, Milano, Edizioni BD.
—, 2017, Shin Mao Dante 3, Milano, Edizioni BD.
—, 2017, Shin Mao Dante 4, Milano, Edizioni BD.
—, 2017, Devilman Omnibus, Milano, Edizioni BD.
—, 2018, Mao Dante. Vol. 1, Milano, Edizioni BD.
—, 2018, Mao Dante. Vol. 2, Milano, Edizioni BD.
—, 2018, Mao Dante. Vol. 3, Milano, Edizioni BD.
Hofer, M., 2010, “L’Inferno”: dal testo dantesco all’immagine cinematografica in Italia, 

Wien, Universitat Wien.
Ito, M., Okabe, D., Tsuji, I. (eds.), 2012, Fandom Unbound: Otaku Culture in a 

Connected World, New Heaven-London, Yale University Press.
Iwakura T., 2001, “La fortuna di Dante in Giappone”, in Boscaro, A., Bossi, M. (a 

cura di), Firenze, il Giappone e l’Asia Orientale, Firenze, Olschki, pp. 271-279.
Kure, S., 1965, “Dante in Giappone”, Il Giappone, 5, pp. 9-17.
Lyons, J., Williams, P. (eds.), 2010, The Rise of the American Comics Artist. Creators and 

Contexts, Jackson, University Press of Mississippi.
Marin, I., 2015, “Dante’s Hell Envisioned by Gustav Doré: An Overlooked Opening 

to Modernity”, IJCCSEC, 4(1), pp. 8-18.
Nogami, S., 1965, “Dante in Giappone”, in Branca, V., e Caccia, E. (a cura di), Dante 

nel mondo, Firenze, Olschki, pp. 229-235.
Pellitteri, M., 2008, Il Drago e la Saetta. Modelli, strategie e identità dell’immaginario 

giapponese, Latina, Tunué.
Ponticiello, R., Scrivo, S. (a cura di), 2007, Con gli occhi a mandorla. Sguardi sul 

Giappone dei cartoon e dei fumetti, Latina, Tunué.
Prisco, F., 2007, “Gō Nagai, il padre di Goldrake: ‘Devilman? È figlio del Lucifero di 

Dante’”, Il Sole 24 Ore, 27 aprile, disponibile all’indirizzo http://www.ilsole24ore.
com/art/SoleOnLine4/Tempo%20libero%20e%20Cultura/2007/04/intervista-
nagai-prisco.shtml?refresh_ce=1 [ultimo accesso il 25.06.2018].

Raffaelli, L., 1993, “Dante come Mazinga”, La Repubblica, 26 gennaio, p. 37.
Scilabra, C., 2015, “Vivono fra noi. L’uso del classico come espressione di alterità nella 

produzione fumettistica giapponese”, Status Quaestionis, 8, pp. 92-109.
Tirino, M., 2018, “Nuvole e pixel. Per una lettura sociologica del fumetto sperimenta-

le contemporaneo”, in Bifulco, L., e Santoro, A. (a cura di), Sguardi dalle scienze 
sociali, Napoli, Funes/Ipermedium, pp. 69-94.

Tomasi, F., 2016, “Dante reloaded: il poema dantesco e l’universo manga di Gō 
Nagai”, Arabeschi, VII, pp. 258-262.



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    201

Figura 1a. Ryo Utsugi (Mao Dante, 1971)
Figura 1b. Akira Fudo (Devilman, 1972)
Figura 2. Ryo Utsugi/Re Demone Dante (Mao Dante, 1971)



202    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

Figura 3a. Vignetta con Medusa (Mao Dante, 1971)
Figura 3b. Vignetta con Medusa “tecnologica” (Shin Mao Dante, 2002)



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    203

Figura 4. Pagina con diretti riferimenti all’iconografia dei kaiju eiga (Mao Dante, 1971).
Figura 5. Medusa rivela a Ryo/Dante che Dio è una massa di energia venuta dallo spazio (Mao 
Dante, 1971).
Figura 6. Ryo/Dante utilizza un’auto simile alla Batmobile (Mao Dante, 1971).



204    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

Figura 7. Ryo cita la Divina Commedia (Devilman, 1972).
Figure 8a – 8b – 8c. I castighi riservati da “Dio” invasore spaziale agli originari terrestri (Mao 
Dante, 1971).



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    205

Figura 9. Akira/Devilman riceve la notizia che il messaggero degli inferi, Agwel, lo condurrà 
negli inferi (Devilman, 1972).
Figura 10a. Nell’immaginazione di Akira, il corpo di Miki (appena uccisa) si squarcia orribil-
mente (Devilman, 1971).
Figura 10b. Akira/Devilman seppellisce la testa di Miki (Devilman, 1971).



206    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

Figura 11. I corpi di Adam ed Eve composti da migliaia di corpi di terrestri (Shin Mao Dante, 
2002).
Figura 12. Beatrice appare in sogno a Dante (Dante Shinkyoku, 1994).



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    207

Figure 13a-13b. Le tremende punizioni perpetrate dai diavoli delle Malebolge (Dante Shinkyoku, 
1994).



208    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

Figura 14. Minosse avvolge la coda attorno a un dannato (Dante Shinkyoku, 1994).
Figura 15. Dante in pena per la sorte di Paolo e Francesca (Dante Shinkyoku, 1994).
Figura 16. Cerbero squarcia le carni dei golosi (Dante Shinkyoku, 1994)



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    209

Figura 17. Dante lancia la testa di un dannato, che si tramuta in fango, in una delle bocche di 
Cerbero (Dante Shinkyoku, 1994).
Figura 18. Gli avari trascinano enormi sacchi di monete (Dante Shinkyoku, 1994).
Figure 19a-19b. Dannati rappresentati come zombie (Dante Shinkyoku, 1994).



210    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

Figura 20. A sinistra la raffigurazione del gigante Anteo in Dante Shinkyoku (1994), a destra la 
corrispettiva illustrazione di Doré (1861).
Figura 21. Caronte solleva Dante, prima di scaraventarlo nella sua barca (Dante Shinkyoku, 1994). 
Figura 22. Dante incontra il suo maestro, Brunetto Latini (Dante Shinkyoku, 1994).



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    211

Figura 23a. Dante attacca Filippo Argenti (Dante Shinkyoku, 1994).
Figura 23b. Dante si rivolta contro i preti corrotti (Dante Shinkyoku, 1994).
Figura 24. Dante invoca Beatrice in lacrime (Dante Shinkyoku, 1994).
Figura 25. La fronte di Dante viene segnata con sette “P” (Dante Shinkyoku, 1994).



212    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

Figura 26. Dante curvo con i superbi (Dante Shinkyoku, 1994).
Figura 27. Dante urla il nome di Virgilio invano (Dante Shinkyoku, 1994).



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    213

Figura 28. Dante è tormentato dai dubbi circa la bontà delle proprie scelte (Dante Shinkyoku, 
1994).
Figura 29a. Paradiso. Il terzo cielo o Cielo di Venere (Dante Shinkyoku, 1994).



214    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

Figura 29b. Paradiso. Il quarto cielo o Cielo del Sole (Dante Shinkyoku, 1994).
Figura 30. Il tratto di Gō Nagai diventa sempre più abbagliante ed evanescente all’avvicinarsi 
alla luce di Dio (Dante Shinkyoku, 1994).



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    215

Figure 31a – 31b – 31c – 31d – 31e – 31f – 31g – 31h. Alcuni esempi dell’incorporazione delle 
illustrazioni di Doré nel manga Dante Shinkyoku (1994). Per ciascuna immagine, a sinistra si 
trova la riproduzione di Gō Nagai, a destra l’incisione originale di Doré: Dante e Virgilio si 
avvicinano all’ingresso dell’inferno (31a); Paolo e Francesca (31b); Virgilio affronta i demoni 
fuori della città di Dite (31c).



216    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

Il Messaggero celeste disperde i diavoli (31d); Dante e Virgilio davanti alla tomba di Anastasio 
II (31e); i Centauri pattugliano i violenti contro gli altri (31f ); Arpie nel bosco dei suicidi (31g); 
i demoni devono affrontare Dante e Virgilio (31h).



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    217

Arpie nel bosco dei suicidi (31g); i demoni devono affrontare Dante e Virgilio (31h).



218    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

Figura 32. Dall’alto in basso le tre illustrazioni, tratte da Doré e riportate da Gō Nagai, per 
narrare la vicenda del Conte Ugolino (Dante Shinkyoku, 1994).



Manga Dante	 Dante e l’arte 5, 2018    219

Figura 33. Excursus storico sul rapporto tra Dante e Beatrice, risalente all’infanzia (Dante Shin-
kyoku, 1994).
Figura 34. A sinistra il dipinto Farinata degli Uberti alla battaglia di Montaperti (1842) di Giu-
seppe Sabatelli, a destra la riproduzione di Gō Nagai in Dante Shinkyoku (1994).



220    Dante e l’arte 5, 2018	 Mario Tirino 

Figura 35. Le immagini evocate da Virgilio compaiono alle sue spalle nello spazio-schermo del 
fumetto (Dante Shinkyoku, 1994).
Figura 36. Rapidi cambi di inquadratura nella stessa pagina (Dante Shinkyoku, 1994).


