
 deSignis 15 | 193

Crisis del tiempo, crisis de la cultura.  
François Hartog y el presentismo como experiencia temporal

Diego garcía

François Hartog titula Regímenes de historicidad. Presentismo y experiencias del tiempo 
su último libro –una compilación de ensayos revisados, ampliados y ordenados para su 
publicación conjunta–, aunque ya desde la introducción parece dudar de esa conjun-
ción conceptual y preferir otra de carácter más coloquial: órdenes del tiempo. Esta op-
ción se justifica en la amplitud y transparencia semántica del término orden: “caben de 
inmediato [en él] la sucesión y el mandato” (Hartog 2007:19), la sucesión propia de la 
temporalidad y el mandato que define todo lo que constituye y organiza lo social, que 
impone sus condiciones permanente e insensiblemente. Órdenes, entonces, del tiempo: 
tema central de la actualidad; al menos si seguimos de cerca las preocupaciones de la 
intelectualidad francesa: libros, revistas, coloquios dedicados a esclarecer lo que designa, 
según Hartog, aunque sea un problema. El síntoma lo constituye la “oleada de la me-
moria y de su alter ego, más visible y tangible, el patrimonio: patrimonio que es preciso 
proteger, catalogar, valorar’’ (Hartog 2007:25); síntoma incuestionable, seguro, pero 
también extendido mucho más allá de las fronteras galas –y aun de las europeas: 

Aquí o allá, antes o después, la marejada –de la memoria– alcanzó todas las orillas del 
mundo: la vieja Europa, para empezar, pero también y de manera muy amplia Estados 
Unidos; América del Sur después de las dictaduras; la Rusia de la Glasnost y los antiguos 
países del Este; África del Sur al término del apartheid; un poco menos en el resto de Áfri-
ca, al igual que Asia y el Medio oriente –con la notable excepción de la sociedad israelí.1 



194 | deSignis 15

Diego García

El tiempo, entonces, como un problema –difundido, global– que en el libro su-
pone dos niveles cruzados: una experiencia social inestable (el orden del tiempo de la 
actualidad) observada desde una disciplina que se configuró a partir de cierta noción 
particular del tiempo, y la relegó, en el mismo momento de su concepción, al espacio 
de lo “impensado”.

¿Cómo pensar esa experiencia desde la historia? La elección de Hartog no es la de 
escribir una historia del tiempo, erudita o filosófica, sino la de concentrarse en lo que 
denomina brechas del tiempo: momentos de crisis, de inestabilidad, espacios transi-
torios que “confieren a todos y cada uno de los hombres la sensación de pertenecer a 
‘dos eras’” (2007:22) dice Hartog citando a Paul Valéry.2 Esa opción está dictada por 
las tensiones del presente: vivimos uno de esos períodos en donde “el orden del tiem-
po se ha puesto en tela de juicio” (2007:21), en este caso el régimen cuestionado es el 
de la historicidad moderna, cuyo rasgo sobresaliente es la orientación hacia el porve-
nir. En definitiva, hoy, lo que está en crisis, es el futuro. Esta brecha contemporánea 
constituye el observatorio apropiado para reconocer y visitar situaciones análogas en 
el pasado, reciente o lejano, que permitan observar con nueva luz la presente. Si esta 
aproximación no deja de señalar la falta de novedad de la crisis contemporánea –¿no 
habían recusado ya la continuidad temporal, se pregunta el autor, W. Benjamin, G. 
Scholem, P. Valéry o H. Arendt, entre otros? ¿No fueron los mismos acontecimientos 
y procesos del siglo XX los que la quebraron irremediablemente, desde la 1ª Gue-
rra Mundial, pasando por los movimientos de los ‘60 hasta la crisis del petróleo del 
‘73?–, no elimina la cuestión que orienta como hilo conductor todos los ensayos del 
libro: comprender bien en qué difiere el presente. Adelantando entonces la hipótesis 
–sobre la que de todas formas volveremos–, la temporalidad contemporánea vive “el 
veloz ascenso de la categoría del presente, que ha llevado a imponer la evidencia de un 
presente omnipresente.” (2007:28). Eso es lo que Hartog llama presentismo. 

Cómo guía, Hartog se sirve del concepto régimen de historicidad –iluminado, vi-
mos, tras el rodeo sobre el orden del tiempo. La noción debe contribuir a aprehender 
los momentos en que las articulaciones entre el pasado, el presente y el futuro dejan 
de parecer obvias –las brechas del tiempo. La atención está orientada hacia las cate-
gorías que organizan las diversas experiencias del tiempo y que permiten expresarlas 
–categorías que son simultáneamente “de pensamiento y acción” (2007:31). Es una 
herramienta heurística pensada para esclarecer la tensión constitutiva del tiempo his-
tórico, del modo en el que R. Koselleck lo entiende: como la distancia creada entre 
el “espacio de experiencia” y el “horizonte de expectativas” (Koselleck 1993). Según 
el historiador de los conceptos, el desequilibrio entre pasado y futuro –o la creciente 
asimetría entre el ensanchamiento de las expectativas y la contracción de las experien-
cias que se consideran significativas– define la estructura temporal de la modernidad. 
Comprender las diversas modalidades de ese vínculo desigual que constituyen otras 
tantas estructuras temporales –es decir, trascender la concepción moderna de histo-



 deSignis 15 | 195

Crisis del tiempo, crisis de la cultura.  François Hartog y el presentismo como experiencia temporal

ria– es el objetivo que persigue Hartog, y el instrumento es el régimen de historici-
dad. En definitiva, un concepto de matriz comparativa cercano, como él mismo lo 
reconoce en el prólogo a la edición española, al tipo-ideal weberiano: el régimen de 
historicidad supone un compuesto que se define según venga a dominar alguna de las 
categorías que lo constituyen: el pasado, el presente o el futuro. 

El libro está organizado en dos partes: la primera, dispuesta de un modo que se 
aproxima al histórico, se detiene en determinados momentos del pasado que se pre-
sentan como escenas surcadas por diferentes crisis del tiempo; la segunda explora la 
actualidad –nuestro presente– a partir de dos “palabras clave”, la memoria y el patri-
monio, índices de nuestra experiencia temporal. 

Como Hartog está preocupado por la experiencia, comienza por la antropología. 
El recorrido parte de un malentendido cultural que tematiza M. Shalins en su libro 
Islas de historia (1988). El malentendido sucedió en el pasado e incluyó a ingleses y 
hawaianos: el capitán Cook llegó por accidente a las playas de Hawai a fines del siglo 
XVIII, en un momento en el que los nativos celebraban una gran ceremonia; Cook es 
identificado como el dios de la fertilidad (Lono) y consagrado como tal. Tiempo des-
pués, Cook decide marcharse, coincidiendo otra vez fortuitamente con el calendario 
sagrado de los hawaianos. Pero su partida fracasa debido a que rompe un mástil de 
su navío, por lo que vuelve a la isla para repararlo. Los nativos interpretan el retorno 
como un desorden cosmológico y sacrifican a Cook/Lono en cuanto pisa la playa. Si-
tuación inesperada, el malentendido provoca un desajuste que revela cómo funcionan 
en la elaboración (de la interpretación) del acontecimiento formas culturales disímiles 
y –es lo que Hartog enfatiza– regímenes de historicidad diferentes. La diversidad cul-
tural implica otras temporalidades. Shalins sostiene que la hawaiana es el “paradigma 
de la historia heroica: organiza explícitamente la historia como metáfora de la realida-
des míticas” (1988:54). La antropología permite, de este modo, completar la relativi-
zación del tiempo que había comenzado con la conformación del concepto moderno 
de historia (Koselleck 1993:41-68). 

En la segunda etapa de su viaje, Hartog ingresa en un terreno en el que, como his-
toriador de la antigüedad, se mueve con más comodidad.3 ¿Cuál es la brecha, cuál es 
la crisis del tiempo que analiza? Se concentra otra vez en un acontecimiento revelador, 
pero en este caso uno que vive un personaje épico: Ulises. El episodio es conocido: 
el héroe, casi al final de su dilatado retorno a Ítaca, disfruta de la hospitalidad de los 
feacios, que organizan un banquete en su honor. Allí, el aedo canta sucesos de la gue-
rra de Troya en los que participó Ulises, quien, afectado visiblemente por el relato, 
no puede contener sus lágrimas. Según Hartog –y en esto polemiza con aquellos que 
sostienen que la epopeya homérica no sólo no establece una distancia entre el presen-
te y el pasado sino que constituye un obstáculo para imaginar esa diferencia–, lo que 
allí percibe Ulises es “la experiencia de una distancia de sí mismo con sí mismo, a la 
que yo llamo encuentro con la historicidad”; el héroe llora desconsoladamente mien-



196 | deSignis 15

Diego García

tras escucha el canto, ya que “no sabe cómo aprehender el pasado, el suyo, en su di-
mensión de pasado” (2007:77). Finalmente, exclamando su nombre ante los demás, 
Ulises construye una “identidad narrativa” uniendo ese pasado con ese presente. Una 
experiencia inestable, difícil, confusa como toda la Odisea, epopeya nostálgica que en 
su intento de regresar a la epopeya original “descubre el pasado, o más bien no deja 
de tropezar con el recuerdo, el olvido, el duelo, la paseidad del pasado: el pasado en 
cuestión y antes que nada como cuestión” (2007:80). Antes de terminar, un breve re-
corrido por la economía del tiempo cristiano –siguiendo a Agustín– para contrastarla 
con la de Ulises: un tiempo que se caracteriza por un presente abierto a la espera, un 
presente privilegiado que le otorga y le da un papel al pasado –como preparación y 
cumplimiento– y que no se distingue mucho del futuro. 

El tercer momento se acerca, cronológicamente, al primero. Estamos en el giro del 
siglo XVIII al XIX, pero ahora del lado de los europeos. Chateaubriand es el elegido 
por Hartog porque “comprendió mejor que muchos de sus contemporáneos el nuevo 
orden de tiempo de los modernos ya que supo hacer de esta experiencia de la ruptura 
del tiempo, de esta falla o brecha, la razón misma de su escritura” (2007:89). Analiza 
dos libros de Chateaubriand interrogándolos desde la perspectiva de sus relaciones 
con el tiempo: el Ensayo histórico, de 1797 –vuelto a publicar en 1826– y el Viaje a 
América, de 1827 –que comenta su viaje a EEUU realizado en 1791. Además de 30 
años, separa ambos textos el pasaje de la experiencia del tiempo de los antiguos –regi-
da por el principio de historia magistra vitae– a la de los modernos, pasaje provocado, 
especialmente en el caso de un noble necesitado de dinero como Chateaubriand, por 
la Revolución Francesa y sus efectos. Así, si en el primero de los textos intenta ubicar 
el acontecimiento revolucionario en la serie de revoluciones del pasado –establecien-
do permanentes paralelismos entre los clásicos y los modernos diluyendo de esa ma-
nera el presente en el pasado–, en el segundo domina el sentimiento de aceleración 
del tiempo, que provoca la pérdida de puntos de referencia: “el presente es inaprensi-
ble, el futuro imprevisible y el pasado mismo se vuelve incomprensible” (2007:105). 
Esa fisura del tiempo que se percibe en la escritura de Chateubriand va acompañada 
de un cambio en la imagen del Nuevo Mundo (EEUU): de territorio primitivo en 
donde el hombre podía aún refugiarse en la naturaleza, a tierra que señala, a partir del 
invento de la libertad moderna, el porvenir. 

La inquietud generada por el sentimiento de aceleración de las cosas permite 
tender un puente entre Chateuabriand y la actualidad. “Frecuentemente –expresa-
ba con desasosiego en el Ensayo histórico– necesitaba borrar en la noche el cuadro 
que había esbozado en el día: los acontecimientos corrían más rápido que mi plu-
ma; sobrevenía una revolución que hacía que todas mis comparaciones fracasaran” 
(2007:105). En un sentido en parte análogo, Koselleck sostenía que hemos llegado 
a una situación en la cual determinados fenómenos de aceleración han alcanzado 
o alcanzarán pronto un grado tal de saturación –el crecimiento de la población 



 deSignis 15 | 197

Crisis del tiempo, crisis de la cultura.  François Hartog y el presentismo como experiencia temporal

mundial, el tráfico de transportes, la relación entre la velocidad de circulación de 
la información y la capacidad humana para interpretarla, etcétera–, que surge la 
pregunta de si la experiencia de la aceleración será registrada en el futuro (Kose-
lleck 2003:65). Esta no es una pregunta menor: implica en su planteamiento una 
más general sobre la transformación de la experiencia temporal que caracteriza a 
la modernidad. Y es sobre este punto que Hartog estructura los dos ensayos que 
constituyen la segunda parte del libro. Lo hace, como adelantamos, siguiendo la 
estela de dos términos omnipresentes en la actualidad: memoria y patrimonio. Para 
al primer término sigue el proyecto monumental que supuso la publicación de Los 
lugares de la memoria, dirigido por P. Nora, entre 1984 y 1993 –coincidiendo con 
la conmemoración de la Revolución Francesa. El tránsito es, para decirlo de algún 
modo, del pasado como parte de la memoria a la memoria como objeto de la his-
toria (Pomian 2007:207-220). Si consideramos que la memoria implica el vínculo 
que las comunidades mantienen con un pasado que consideran significativo para 
la construcción de su ser colectivo –una presencia activa del pasado en el presen-
te–, la distancia con la historia como disciplina que busca la construcción de un 
saber universalmente aceptable es incuestionable. Lo novedoso en la actualidad es 
que la memoria colectiva se ha convertido en objeto de reflexión e investigación de 
la historia. En relación con el segundo de los términos –patrimonio– se concentra 
en el examen de la trayectoria histórica de la noción, en la historia del concepto, 
que en su deriva semántica se presenta como un instrumento adecuado para dar 
cuenta de los intensos momentos de cuestionamiento del tiempo. Siguen así ciertos 
momentos marcados por prácticas patrimonialistas que delimitaron configuracio-
nes temporales decisivas: Varrón y la crisis de la república romana, los humanistas 
del Renacimiento y su vuelta al pasado clásico, los monumentos de los liberales del 
XIX. A fines del siglo XX, el deslizamiento es significativo: de los bienes domésticos 
transmitidos en el ámbito de la familia a bienes culturales colectivos, propiedad de 
una comunidad nacional o de la humanidad en su conjunto. Y no sólo eso, ahora 
también el entorno natural: desde principios de los 70, “cultura y naturaleza han 
sido reunidas bajo la misma noción unificadora: el patrimonio” (2007:219). 

La ansiedad por la memoria y la preocupación por el patrimonio funcionan a la 
vez, según Hartog, como expresión de la crisis de nuestra relación con el tiempo y 
como formas que tienden a elaborarla. Crisis que denomina, ya lo vimos, presentis-
mo: tiempo que se caracteriza por un progresivo ensanchamiento del presente, “cada 
vez más inflado, hipertrofiado […] se convirtió en el horizonte. Sin futuro y sin pa-
sado, el presentismo genera diariamente el pasado y el futuro de quienes valoran lo 
inmediato” (2007:140-141). Alentado por el vértigo de la sociedad de consumo que 
promueve las innovaciones tecnológicas permanentes y la búsqueda inmediata de be-
neficios –“que vuelven obsoletos a los hombres y a las cosas”–, uno de los rasgos que 
definen este régimen temporal es su historización casi simultánea: en el momento de 



198 | deSignis 15

Diego García

crearse, “desea mirarse como ya histórico, como ya pasado” (2007:141); todo aconte-
cimiento incluye se auto-conmemoración. 

Diagnóstico resuelto, Hartog deja abiertas cuestiones decisivas vinculadas a las 
prácticas políticas, económicas, sociales, artísticas o de conocimiento que se funda-
rían en –y conformarían a su vez– esa experiencia temporal. Aquí conviene hacer al-
gunos comentarios sobre el concepto de régimen de historicidad. Presentado como 
un concepto tipo-ideal, que expresa un “orden dominante del tiempo, tejido a partir 
de diferentes regímenes de temporalidad, es una manera de traducir y ordenar las 
experiencias del tiempo […] y de darles sentido” (2007:132), es sumamente com-
plicado estipular cuáles serían los sujetos de esa experiencia.4 Volviendo al recorrido 
histórico de la primera parte, además de exponer un carácter esquemáticamente se-
cuencial y escasamente procesual del pasado, extraña la falta de afinidad de los sujetos 
elegidos: ¿cuál es el criterio para pasar del capitán Cook a Ulises, y de Ulises a Agus-
tín? Sabemos que habitan períodos de temporalidades inestables, pero ¿son realmente 
comparables la reflexión de San Agustín, el episodio del llanto de Ulises en la Odisea y 
la interferencia cultural entre los hawaianos y los británicos que terminó en la muerte 
de Cook? Quizás esta dificultad para identificar los sujetos de la experiencia temporal 
resida en la omisión de la dimensión social en el análisis de Hartog. Recordemos que 
Koselleck –a quien Hartog sigue en gran parte de su argumentación– reflexiona en 
profundidad sobre las relaciones entre la historia conceptual y la historia social con el 
objeto no sólo de justificar la importancia de ambas aproximaciones al pasado, sino 
de acercarse al modo en el que se hace y se construye la experiencia. ¿El régimen de 
historicidad trasciende las diferencias sociales, en la actualidad o en el pasado? ¿Cómo 
se vincula una determinada experiencia del tiempo con una estructura social especí-
fica? El caso de Chateaubriand o el ejemplo de cómo viven el tiempo los sub-prole-
tarios en el mundo actual, que Hartog recupera de Bourdieu (1999:275-323) en un 
solo párrafo, parecen insuficientes en este sentido. 

Notas

1 Hartog (2007:26) está convencido de que “los crímenes del siglo XX, con sus asesinatos 
masivos y su monstruosa industria de la muerte, fueron las tempestades que dieron origen 
a esas oleadas de la memoria que alcanzaron y afectaron de manera profunda a nuestra 
sociedades contemporáneas”.
2 Este es el diagnóstico de Valéry de 1919, que cita Hartog (2007:22): “Por un lado un 
pasado que no se ha abolido ni olvidado, pero un pasado del que no podemos extraer 
prácticamente nada que nos oriente en el presente y nos brinde la oportunidad de imaginar 
el futuro. Por el otro, un porvenir sin la menor figura”.
3 Sus trabajos más conocidos en el área, traducidos al español, son Memoria de Ulises (1999) 
y El espejo de Heródoto (2002).



 deSignis 15 | 199

Crisis del tiempo, crisis de la cultura.  François Hartog y el presentismo como experiencia temporal

4 Recordemos la afirmación de Valéry que Hartog parafraseaba, y de la que no parece 
alejarse demasiado: “la experiencia de ruptura de la continuidad [temporal], que confiere 
a todos y a cada uno de los hombres la sensación de pertenecer a ‘dos eras’”. (2007:22). El 
desatacado nos pertenece.

Referencias bibliográficas

Bourdieu, P. (1999) Meditaciones pascalianas. Barcelona: Anagrama. 
Hartog, F. (2007) Regímenes de historicidad. Presentismo y experiencias del tiempo. México: UIA.
Koselleck, R. (1993) Futuro pasado. Para una semántica de los tiempos históricos. Barcelona: 
Paidós.
_____ (2003) Aceleración, prognosis y secularización. Valencia: Pre-Textos. 
Pomian, K. (2007) Sobre la historia. Madrid: Cátedra. 


