Los DOs QUE SONARON:
CONSTRUCCION SEMIOTICA DE LA FE EN UN RELATO DE BORGES

OscAr ALFREDO QUEZADA MACCHIAVELLO

1. PROEMIO

Veinticuatro afios después de haberme sumido en el motivo /sueno/ gracias a una
paradoja espacial dibujada por Borges en el poema que precisamente se titula Un
sueno (Quezada 1987), vuelvo sobre el mismo motivo, pero esta vez para explorar
la construccién semiética de la fe desde el paradigma fenomenolégico estructural y
tensivo. Para eso, he tomado como objeto el relato Los dos que sofiaron (Borges 1971)
con vistas a emprender un andlisis de la instancia de discurso desde la perspectiva de
su toma de posicion, de sus operaciones y de los esquemas narrativos, corporales y
simbédlicos.

2. POLIFON{A: TRADICION

La instancia de discurso toma posicién presentindose como narrador que da cré-
dito, primero, al “historiador ardbigo El Ixaqui’, y luego a “los hombres dignos de
f¢” desembragados respectiva y sucesivamente el primero, desde la posicién original,

«wrs1» « b2l . e . <«
como “él”, y los segundos como “ellos”; ambos presentificados por la deixis “ahora
aqui” (El me refiere o que ellos cuentan). Asi pues, el narrador se presenta como enun-
ciatario simulado de ese “é1”, quien a su vez aparece como enunciatario simulado de
aquel “ellos”. En suma, gracias a ese engastamiento, el “yo” lector deviene tercer enun-

deSignis 20 | 51



Oscar ALFREDO QUEZADA MACCHIAVELLO

ciador que, desde si mismo, se limita a decir lo que “él refiere que ellos cuentan”. Al
final de cuentas, aparece como nuevo relator que, en una sutil polifonia, se suma a
“” y a “ellos”, “aqui, ahora”. Este /yo-aqui-ahora/, que de todos modos corresponde
al narrador dentro del enunciado, “cuenta una historia de la que estd ausente”.! Ese
encadenamiento de enunciaciones no es gratuito, pues pone en escena el modo como,
por la fe que le otorgan unos narradores a otros, se efectda el traer (de la #radicion) a
la memoria que hace presente el pasado.

3. DIMENSION ENUNCIVA ENGLOBANTE: NUCLEO DEL RELATO

Ahora bien, para organizar el punto de vista del relato engastado, la instancia de
discurso cumple con un tercer desembrague que inicia la segunda secuencia: (“... hubo
en El Cairo un hombre poseedor de riquezas... el suefio lo rindié una noche debajo
de la higuera de su jardin”): “él, entonces, alld”. Esa va a ser la dimensién enunciva
englobante de lo que acontezca en adelante. En el interior de ella se inscribirdn los
didlogos como simulacros enunciativos generados por desembragues y los retornos a
la instancia del narrador omnisciente, generados por embrague.

Esa dimensién enunciva englobante recibird su orientacién discursiva del pun-
to de vista de Mohamed El Magrebi, el hombre de El Cairo. En efecto, el cuerpo
desembragado con mayor intensidad por la instancia de discurso, aquel con el cual
ésta se identifica, aquel al cual esta acompana de cerca, es el de ese actante. Desde
alli se cumple con la mira intencional (intensa), por la que, a grandes lineas, dicho
actante ocupa la posicién de fuente en relacién con un blanco (“forruna’). Por praxis
enunciativa, la higuera es el 4rbol-puente entre cielo y tierra.

4. SIMULACROS ENUNCIATIVOS: SEGMENTACION DEL TEXTO

Desde la mencionada dimensién enunciva englobante, relato de todos los “ellos, alld,
entonces” que actian en la Historia de los dos que soniaron, por desembrague enunciati-
vo, tres actores: el hombre del suefio, el hombre del Cairo y el Capitdn persa, serdn mo-
dulados como “yo-ti aqui ahora” en las escenas, simulacros de didlogo, que permiten
continuar con la segunda secuencia: (i) (“... y vio en el suefio un hombre empapado que
se sacd de la boca una moneda de oro y le dijo: “Tu fortuna estd en Persia, en Isfajdn; vete a
buscarla.’..”). Ese hombre empapado, actante de control, delegado del Destinador supre-
mo, instala, a su vez, a Mohamed, en la misién de ir en busca de su fortuna, lo inquieta.
Desde ese mandato, se organiza la captacién (extensa) a partir del despliegue de un “via-
je” segmentado por incidencias y peripecias. (i) La segunda secuencia termina con las
palabras del capitdn persa (““Hombre desatinado y crédulo... Toma estas monedas y vete”).

Los sucesos se desencadenan con una privacion reflexiva (pérdida): el aconteci-
miento intenso de su modo de ser magndnimo y liberal lo lleva la disjuncién de cas:

52 | DESIGNIS 20



Los DOS QUE SONARON: CONSTRUCCION SEMIOTICA DE LA FE EN UN RELATO DE BORGES

todas sus riquezas: éstas son algo cuantitativo, numerables (mas no numeradas): “ro-
das las perdié menos la casa de su padre”. Objeto trabajado por la valencia extensa de
la concentracién y por la intensa del parentesco, con valor simbélico muy intenso, a
ser leido tanto en el plano humano terrestre (“progenitor familiar”), como en el plano
divino celeste (“la casa de Al4”, el cielo).

El cardcter “magndnimo y liberal” de Mohamed y, luego, la fuerza de su fé, dina-
mizan el conjunto del texto. La posesion de riquezas define un estado 1, de auténomo
goce paradisiaco: [no tener que trabajar]. La pérdida de sus riquezas determina una
transformacion: el actante pasa al estado 2, de heterénomo trabajo terrenal: [tener
que trabajar]. En ese escenario aparecen el Destinador eficiente y su delegado onirico.
La fortuna, recuperada gracias a su fe en El, luego del regreso a la casa del padre, se
convertird en simbolo del retorno al paraiso (estado 1), tercera secuencia: ““El hombre
las tomd y regresé a la patria. (...) desenterré el tesoro...”.

De algtin modo, no haber perdido “la casa del padre” termina equivaliendo a no
haber perdido “la fe”, sinénimo de su fortuna.

5. CARNE Y SUENO: DEL DERROCHE A LA VISION

En el inicio de la segunda secuencia, la autonomia del estado 1 coincide con un
cuerpo mundano sometido a las emociones y pasiones del dispendio, del derroche.
Cuantos mds objetos posee el sujeto, menos cuenta a sus ojos su valor. A mds extensa
captacién, mds débil mira: decae, pues, su calidad de presencia. Esa negligencia del
sujeto, en la dimensién afectiva del discurso, produce sentido: Mohamed se arriesga,
pone en juego su capital de objetos, deja ir sus riquezas y pasa al estado 2. Los esgue-
mas de riesgo reposan sobre la inanidad del objeto para el sujeto, asumen como punto
de partida el valor mds débil del objeto, para reactualizarlo al correr el riesgo (Fonta-
nille 2001: 105).

Entonces, Mohamed no hace lo necesario para mantenerse conjunto y aparece
la disjuncién. Esa desprogramacién procede de su carne individual de referencia.
La animacién sensorio-motriz se desboca: de la intensidad del ocio desenfrenado y
dispendioso pasa a la intensidad del trabajo excesivo. Sobreviene la fatiga. Toda esa
presién sensorio-motriz ejercida sobre el Mi-carne converge con la presién ejercida
sobre el Si-cuerpo propio para mantener su identidad: Mohamed se rinde al suefio.
Las imdgenes que aparezcan serdn la remanencia misma de esa saturacién. Ahi domi-
na, de nuevo, con sus esquemas de emergencia, el Mi-carne. Los tres tipos de identidad
que permiten describir el devenir del actante remiten a tres operaciones semidticas de
base: la toma de posicién (por lo que se refiere al M7-carne, instancia sensorio-motriz
de referencia), la captacién (en lo que atafie al Si-idem, instancia de los roles obteni-
dos por similitud y repeticién) y la mira (en lo que concierne al Si-ipse, instancia de
las actitudes obtenidas por trénsito y alteridad) (Fontanille 2004: 22-23).

deSignis 20 | 53



Oscar ALFREDO QUEZADA MACCHIAVELLO

En su concepcién premonitoria, visionaria, postulada por la praxis enunciativa re-
ligiosa tradicional, isldmica, en concreto, el suefio que sobreviene, cual evento, es un
esquema de emergencia, una potente fuente simbdlica, dmbito de hierofanfa, que re-
inicia la memoria semiética del actante, que lo reprograma, que reinventa su sistema
de valores: teatro interior que emerge de la carne cansada pero en el que se manifiesta
lo divino como visién y misién. El Mi-carne entra en correlacién, primero, con el Si-
idem, el actante escucha atento al hombre del suenio y le obedece (visién); y, luego,
con el Si-ipse, el actante pasa al acto (misidén).

En ese espectdculo de la escision entre el sujeto (S7-mismo, observador) y el hom-
bre del suefio (Ozro, informador), “cada posicién del recorrido fiducial estd construi-
da como un “cara a cara” entre el simulacro de otro —su fuerza ilocutoria—y la respues-
ta de “ego” —efecto perlocutorio—" (Fontanille y Zilberberg 2004: 255-256). Conflu-
yen ahf los regimenes de la evidencia (visién, reconocimiento) y de la confianza (mi-
sién, interaccién). El “estilo tensivo” de la conflanza, surgido de la carne rendida, es,
entonces, en mérito a la ausencia de agitacion, la serenidad, la firmeza. Si bien la re-
velacién, seguida de la orden, hard que nuestro protagonista se inquiete y se active, el
régimen de la confianza queda marcado por una paradigmdtica solidez. La fe deviene,
pues, presencia sélida, resistente, dura y durable (Fontanille y Zilberberg 2004: 262).

6. LA MISION Y SUS TEMPOS

En las estructuras discursivas enunciadas hay sin duda un descentramiento, tema-
tizado como “viaje lleno de obstdculos™ no es que El Cairo o Isfajdn sean centros “en
si mismos”. Sucede que el centro vigja con el cuerpo sensible.

Alejarse de El Cairo es aventurarse a los horizontes del mundo conocido e ir pa-
sando de lo conocido a lo desconocido. Mientras més se aleja de El Cairo, Mohamed
es mds vulnerable (mds se aleja de ese centro originario y mds se debilita con respecto
a él). Por otro lado, mientras més se acerque de retorno a ese centro, mds se fortale-
cerd. En la tépica de los actos que componen la accidn, maltiples centros segmenta-
rfan “el viaje”; un desplazamiento convertirfa en horizonte lo que va quedando en el
camino; pero, respecto al campo de presencia sensible aprehendido como totalidad,
s6lo uno, la casa de El Cairo, es demarcado como centro fijo, estable, arraigado en
el afecto del protagonista. No obstante, cabe notar que la informacién del capitdn,
interpretada como “buena nueva’, sefiala ya un aumento de intensidad que, précti-
camente, elimina la extensién: en efecto, el viaje de regreso —con el que se inicia la
tercera secuencia— casi ni existe en el relato, ni siquiera es mencionado, estd marcado
por un tempo répido, acelerado. Cabe decir que el viaje de ida es progresivo, cogni-
tivo, ralentizado, del centro originario a los sucesivos horizontes cuyo denominador
comun es el peligro. El viaje de regreso es subito, regresivo, afectivo, inmediato, de
los horizontes al centro.

54 | DESIGNIS 20



Los DOS QUE SONARON: CONSTRUCCION SEMIOTICA DE LA FE EN UN RELATO DE BORGES

Es pertinente, pues, dar coherencia a las relaciones entre estos dos niveles de anéli-
sis: un nivel de la accién en el que el viaje como programa supone un descentramien-
to y un nivel de la pasién en el que sélo uno de los centros es vivido como fijo, como
estable, por el protagonista.

7. LAS PRUEBAS DE LA BI’JSQUEDA / EL ENCUENTRO DE LA PRUEBA

El esquema de la bsqueda indica que la accién estd enmarcada por un contrato y
por una sancién. El Destinador trascendente, en ambas dimensiones, es Al4.

A nivel del contrato (= manipulacién), Al4 tiene un primer delegado: “un hombre
empapado”, un mensajero (= dngel). Vale la pena reparar en la complejidad figurativa
de ese acto aproximdndonos a la plenitud simbélica de su presencia (equivalente a la
de un genio, dngel o duende). “Hombre empapado” equivale a “cuerpo envuelto en
agua’. Del agua recogemos su matriz simbélica: fuente de vida, medio de purificacién
y centro de regeneracién. “Empapado” equivale, pues, a cuerpo germinal, vital, puri-
ficado, regenerado. A continuacidn, el gesto de sacarse de la boca la moneda, enfoca
aquella figura corporal en la que reside la palabra (verbum, logos) y el soplo (spiritus).
El gesto de llevar la mano (no dicha) a la boca es el de ir a la fuente de la conciencia,
de la razén, de la animacién. Por lo demds, la fé es el criterio para discernir la moneda
verdadera. El hombre de fé deviene cambista preparado para la correcta discrimina-
cién de lo més valioso. Recogemos, también, la moneda como imagen del alma, que
lleva impresa la marca de Dios, tal como la moneda lleva la del soberano. La concep-
cién puramente cuantitativa de la moneda sefala con toda evidencia el olvido con-
tempordneo de la valencia intensa del simbolismo de la inscripcién divina. Con vistas
a nuestra exégesis, esa moneda, ademds, es de oro, el parangén de los metales, de la
riqueza, el més precioso y perfecto, el que tiene el brillo de la luz. Igneo, solar, real,
divino, carne de los dioses, simbolo del conocimiento, de la transmutacién alquimi-
ca del hombre, presencia con valor de absoluto: trabajada, en la extensidad, por la
concentracién de la marca divina y, en la intensidad, por su brillo, vale como acento.
Si retomamos la fluidez del gesto como totalidad, nos encontramos con una materia
primigenia que localiza y envuelve (agua en el cuerpo), con una fuerza que mueve
(brillo concentrado de la moneda), que cargan semdnticamente la actuacién previa a
la enunciacién de palabras.? El gesto ha prefigurado el contenido eufdrico de la afir-
macién y de la orden que vendrdn, provenientes del hombre del suefio y, por ende, de
Ald. Mohamed, destinatario, acepta la orden sin dudas ni murmuraciones. Por otro
lado, “leyendo desde el final” sabemos que Mohamed tiene el suefio a muy pocos pa-
sos de la fuente bajo la cual estd enterrada su fortuna... pero no lo sabe.

La competencia para viajar queda presupuesta: cree en el mensaje onirico, quiere,
sabe y puede viajar. Se supone que, lleno de fe y, sobre todo, de entusiasmo, con lo
poco que tenia, se agenciod el viaje (programa narrativo de uso). La identidad modal

deSignis 20 | 55



Oscar ALFREDO QUEZADA MACCHIAVELLO

de Mohamed es la de un sujeto impulsivo (énfasis en el par modal querer/poder) al
que le falta el saber d6nde, cémo y cudndo va a encontrar la fortuna prometida. Pero
esa falta de saber la compensa con la intensa energia férica de su fe. Hemos visto ya
el aspecto estdtico, sdlido, resistente y durable de la fe. Ahora vemos su aspecto dind-
mico, fluente: es un impulso, una viada que lo lanza hacia la meta desconocida. La
etimologfa griega de “entusiasmo” es al respecto pertinente: algo se apodera del sujeto
“exaltando su 4nimo”, un fervor, hervor, interior que aparece como fuerza superior
a la suya propia, que lo envuelve, lo empapa y lo sume en la ‘inspiracién divina’, en el
‘arrebato’, en el ‘éxtasis’, en el ‘furor’, en el ‘arrobamiento’. La fé en su sueio hace que,
ferviente, fervoroso, lleve a Dios en sf (‘en’ + ‘theos)).

El viaje se presenta como “largo y peligroso”, valor modal trabajado por una va-
lencia extensa (“/argo” segmentado por una enumeracién cuyos limites son e/ desierto
y los hombres y cuyos grados son “las naves, los piratas, los idélatras, los rivs, las fieras™).
Cada denominacién supone un modo de tematizar el viaje y de presentarlo como in-
teraccién bastante riesgosa, pues, en términos de valencia intensa, todos esos hitos es-
tdn trabajados por la ténica del “peligro”, su denominador comun es la disforia prag-
matica confrontada con la euforia fiduciaria de nuestro héroe. Sin duda, de acuerdo
con la realizacién del programa narrativo de base, todas esas son figuras del actante
oponente que puede quitar poder al héroe protagonista, pero que no lo logra: “llegé
por fin a Isfajin”. Reaparece el Mi-Carne: la noche lo sorprende. Mohamed vuelve a
quedarse dormido, pero no suefia. No obstante, estd en el patio de una mezquita; de
algin modo, presente en la casa del Padre.

La escena predicativa de la mezquita remarcard la creencia de que todo ocurre
por voluntad de Ald. Hay un desembrague, un pequefio salto en el punto de vista.
La instancia de discurso “deja durmiendo” a Mohamed en la mezquita y desembraga
el punto de vista de una “pandilla de ladrones”. Son ladrones incompetentes (causan
“estruendo”) y en cuanto son descubiertos, huyen por la azotea. Desaparecen vy, por
ende, no parecen lo que pretendfan ser. Hay, después, una cadena de manipulaciones
(las personas que dormian piden socorro, hacen algo para que los vecinos hagan algo,
griten; los gritos de los vecinos hacen que los serenos hagan algo, acudir) que evita, a
nivel de la accién, el robo; y, a nivel de la posible sancidn, el castigo de los bandoleros:
estos si son competentes para huir y no ser reconocidos como tales.

A todo esto, Mohamed parece ladrén pero no lo es. Es inocente y no lo parece.
Esa condicién lo convierte, una vez capturado, en destinatario de un castigo por algo
que no ha cometido. Mohamed, en el paroxismo de las prucbas de fe, por los golpes
recibidos, queda moribundo. El interrogatorio instala, de nuevo, un contrato de ma-
nipulacién.

Optar por declarar la verdad hard que Mohamed pase de [no saber] a [saber] dénde
estd su fortuna. El capitdn, destinador de un falso reconocimiento y operador de un se-
vero castigo, gracias al comentario que hace a la respuesta del interrogado, se convierte,

56 | DESIGNIS 20



Los DOS QUE SONARON: CONSTRUCCION SEMIOTICA DE LA FE EN UN RELATO DE BORGES

sin saberlo, en segundo delegado de Al4, inesperado destinador del saber sobre el para-
dero de la fortuna de Mohamed y, por cierto, en paradigma moral del incrédulo, que
confunde al creyente con el crédulo. El caso es que el capitdn ha recibido la respuesta
irénica de Mohamed a la pregunta por el motivo de su viaje. Este ha hecho equivaler
los azotes “generosamente” impartidos a la fortuna ofrecida por el hombre de su sue-
fio. En un primer momento cree que “ha perdido”, pero no bien el capitdn relate su
sueflo, sentird, de pronto, que “ha ganado™: la ironfa funciona con un contenido ex-
presado (fortuna = azotes) no asumido (su presencia parece débil), paralelo a otro con-
tenido no expresado (fortuna = suefio del capitdn) y asumido (su presencia es fuerte)
(Fontanille 2001:117-118). Cuando parece decaer la fe del protagonista sobreviene la
inesperada revelacidn, evento retratado icénicamente: el observador escucha y ve la risa
del capitdn, su boca abierta mostrando las muelas del juicio. Cavidad carnal desde la
que emergen sus palabras. El capitdn ha tenido tres veces un suefo similar al de Moha-
med. Dicho suefio es descrito como una repeticidn de figuras simbélicas encabalgadas
cuyo efecto es un acercamiento puntual, tipico de una profundidad progresiva, cogniti-
va, que prefigura el viaje de regreso de Mohamed. En el suefio del capitdn no ha habido
mediador intersubjetivo; ha primado el régimen de la evidencia, no el de la confianza,
como en el sueno de Mohamed. El ha visto el tesoro y no ha obedecido. Ni siquiera
ha dado crédito a la evidencia directamente exhibida ante sus ojos (hipotiposis). Ese
incrédulo se jacta de haber rechazado tres veces una evidencia, se enaltece y denigra, de-
grada, a Mohamed con dos figuras actanciales: (i) la de la forma-envoltura: lo asimila al
icono de un monstruo dual, engendrado por mezcla de bestialidad e ignorancia (mula:
femenino: madre) con bajeza y maldad (demonio: masculino: padre); (ii) la de la fuerza-
movimiento: “bas ido errando...”: esquema de errancia que peyorativiza y minimiza la fe.
Pero los designios de Al4 son asi: usa al hombre de poca o ninguna fé como emisario
para dar la pista de su fortuna al hombre de fe.

En la dimensién pragmdtica, ademds, el capitdn se convierte operador del perdén
y en ayudante: “Toma estas monedas y vete”. De ese modo, el destino de Mohamed es
decidido por dos momentos en los que duerme. Ademds, la magnanimidad que ¢l
“lanz6” al mundo derrochando su fortuna retorna a él en forma de perdén.

8. CONCESION: FE: IMPLICACION: DOXA

Dos eventos sobrevienen, pues, afectando a Mohamed, quien les concede credibi-
lidad: primero, la aparicién del hombre del suefio, portador de la buena nueva (e’
+ ‘4ngelos); luego, la informacién que, involuntariamente, le da el capitdn persa. La
dimensién fiducial, catalizada como “inquietante extrafeza’ ante el sobrevenir de
esos dos eventos, exhibe el funcionamiento semidtico de la concesién, que es el de la
fe: el objeto del “creer” es, paraddjicamente, lo “increible” (en términos paradigmi-
ticos, el objeto del “no creer” de Mohamed es lo “creible”).

deSignis 20 | 57



Oscar ALFREDO QUEZADA MACCHIAVELLO

La doxa indica, por el contrario, que el objeto del “no creer” es lo “increible”, “aque-
llo que ni puede ni debe ser creido”. He ahi la 16gica implicativa en la que se alinea el
capitdn persa. En efecto, el “creer” de la doxa presupone un “creer” anterior. Para el capi-
tdn persa, los suefios “solo suefios son”, no se puede creer en ellos, pues “son increibles”
(en términos paradigmdticos el objeto del “creer” es solo “lo creible”). La légica impli-
cativa de la doxa (si un hombre me dice algo en mi suefio, entonces no le creo) se opone
asi a la 16gica concesiva de la fe (aungue un hombre me diga algo en mi suefio, le creo).?

El relato puede ser leido como prueba de fe que viene de Ald, pues, en otro modo
de eficiencia que ya no es el del sobrevenir, Mohamed debe “llegar a” su fortuna a
través de una serie de pruebas. El primer mensajero le entregd una ecuacion: Tu for-
tuna = “Encontrarte con un segundo mensajero (dngel), aquel incrédulo capitdn per-
sa, destinador del saber adénde ir”. Paradoja: la fortuna del que cree lo increible estd
en el discurso del que no cree lo increible. En términos semi-simbélicos, la boca de
la que emergen monedas de oro, fuente de fe concesiva, instrumentaliza la boca gro-
tesca que ensefia las muelas del juicio, fuente de incredulidad implicativa, de doxa.

La performance (“desenterrd el tesoro”) y la consecuencia inmediata de que Moha-
med vuelve a ser rico marcan el final de la accién. La sancién sobreviene no bien se
interpreta, en una dimensién trascendente, la consecuencia de la performance final
como bendicién, recompensa y exaltacién (retribucién positiva) de Ald (Destinador
final) a Mohamed (destinatario).

La prueba es el vehiculo de la vasta metdfora que resemantiza la categoria [riqueza
vs. pobreza] haciéndola pasar de la isotopia /econémica/ a la /espiritual/. La fortuna
de Mohamed, aquella que nunca ha perdido, es su fe. La presencia de fe es la riqueza
de la uni6én con Al4 que realiza el suefio de Mohamed. La ausencia de fe es la pobreza
de la separacién de El que virtualiza el suefio del capitdn. La retribucién econémica
es el significante figurativo de la permanente unidn espiritual: el cumplimiento de su
destino, le mostré que en si mismo, en su hogar, tenia el bien mds valioso. Solo era
cuestién de desenterrarlo. En textos de alta densidad simbdlica como éste, salta la
“otra” isotopia: el que no encuentra a Dios en si mismo no lo va a encontrar fuera.

9. INVOCACI(')N, EPITETOS Y FORMA DE VIDA

Es conocida la primacia de lo verbal y del epiteto en la constitucién de los nom-
bres de dioses, semidioses y héroes. Mds fécil resulta ‘olvidar’ el nombre de esos seres
antes que sus acciones o hazanas.

El cuerpo-movimiento, impregnado en el verbo, va tomando el lugar del cuerpo-
envoltura asociado al nombre. Por eso el nombrar primigenio estd estrechamente co-
nectado con la narracién: el uso denominativo con el narrativo se unifican.

La invocacién de algiin nombre de Dios deviene “llamada” al orden esencial de
las cosas. La mencién divina tiene cardcter ‘apotropaico’: ‘tutelar’. Aparta los males,

58 | DESIGNIS 20



Los DOS QUE SONARON: CONSTRUCCION SEMIOTICA DE LA FE EN UN RELATO DE BORGES

pone el relato bajo la cura o cuidado divino. Gracias a ella se revelan plenamente
los valores que fundan el relato, lo que refuerza la axiologfa establecida por una co-
munidad de fe.

Al final del cuento, entre paréntesis, hallamos una referencia: (Del Libro de las
1001 Noches, noche 351.) Esa operacién remite a las porosas fronteras entre las se-
miosferas india, persa y drabe. La mencionada noche forma parte de la Historia de
Codadac y sus hermanos, que comienza en la noche 350 y termina en la noche 364;
historia mds extensa que exhibe algunos motivos semejantes a los del cuento.

Tanto la referencia a una presunta fuente como la invocacién a algunos nombres
divinos producen, con inusitada potencialidad icdnica, un efecto de realidad tal que
la construccién de la fe no estd solo en el enunciado, esto es, en la historia de los dos
que sofiaron, sino, y sobre todo, en la enunciacién, en el modo como el enunciador
hace leer esa historia al enunciatario desde la palabra de un historiador que es, él mis-
mo, performativamente, un hombre de fe y que, a su vez, obtiene su competencia de
lo ya relatado por “hombres dignos de f¢”. “Cuerpos-testigos” en la cadena continua
de enunciaciones, inductoras todas ellas de esa energfa intensa, de esa fuerza férica,
tonica, la fe en acto, que pone la fe enunciada de Mohamed en un horizonte inaccesi-
ble a la percepcién directa pero no por eso menos creible.

Nortas

' En los términos topolégicos de Genette (1972), el acceso al suefio entrafaria

una focalizacidn interna, pero el despliegue mismo del relato serfa extradiegético/
heterodiegético.

% Las sugestiones simbdlicas las he tomado de las entradas “-agua”, “-boca”, “-moneda”,
“-oro”, en Chevalier y Gheerbrant, 2003.

% Un did4ctico resumen de estas dos l6gicas en Zilberberg, C. 2006:434-437.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Borges, JorGe Luis (1971) “Los dos que sofiaron”, Historia Universal de la Infamia.
Madrid: Alianza.

BUrkHARDT, TiTUs (1982) Simbolos. Barcelona: Sophia Perennis.

CHEVALIER, JEAN Y GHEERBRANT, ALAIN (2003) Diccionario de simbolos. Barcelona:
Hachette.

FONTANILLE, JaACQUES (2001) Semidtica del discurso. Lima: Fondo Editorial Universidad
de Lima.

(2004) Soma et Séma, Figures du corps. Paris : Maisonneuve & Larose.
FONTANILLE, JACQUES Y ZILBERBERG, CLAUDE (2004) Ténsidn y significacién. Lima: Fondo
Editorial Universidad de Lima.

GENETTE, GERARD (1972) Figures II1. Discours du récit. Paris: Seuil.

deSignis 20 | 59



Oscar ALFREDO QUEZADA MACCHIAVELLO

QUEZADA, Oscar (1987) “Paradoja espacial en Un sueno de Borges”, Lienzo N° 8, Lima:
Revista de la Universidad de Lima.

ZILBERBERG, CLAUDE, 2006, Semidtica tensiva, Lima, Fondo Editorial Universidad de
Lima.

60 | DESIGNIS 20



