Disturbis 14

El resentimiento anti-estético’
Jacques Ranciere

La estética no es una disciplina que haya tenido por objeto las practicas
artisticas o el juicio del gusto. Es todo un régimen de identificacion del
arte y supone todo un régimen de pensamiento.

La estética no tiene suerte. Hace veinte afios se entendia como un discurso
negacionista, que, bajo los volatiles criterios del buen gusto, del arte autbnomo
y de la obra sublime, disimularia la dura realidad de la distincidon de las formas
sociales. La sociologia de Bourdieu o los trabajos de la historia cultural y social
del arte anglosajon, hacian de ella el discurso de lo ingenuo, sin considerar la
realidad social de las practicas del arte, de los objetos de su representacion y
de las condiciones de funcionamiento, politicas y mercantiles, del campo
artistico.

Entretanto, el asalto a las diversas formas de «pensamiento del 68»
aparentemente no ha arreglado sus problemas. Desde hace tiempo se acusaba
a la estética de ocultar la realidad social del arte bajo la afirmaciéon de su
autonomia. Ahora, se le acusa de reprimir la autonomia sometiendo las
practicas del arte a la especulacién del discurso filosofico o a los suefios de la
nueva sociedad. Antes la burla era de la inocencia del doctor Kant, quien opuso
la universalidad del juicio sobre lo bello al placer empirico provocado por el vino
de las Canarias. Por lo demas, lamentamos el satanismo de los doctores
Schelling y Hegel que confiscaron el arte en favor de la filosofia o de los poetas
romanticos y los artistas de la vanguardia, que vincularon su futuro a la
creacion de nuevas formas de vida colectiva. Unos acusarian a la utopia
estética de preparar el terreno al totalitarismo. Otros le imputarian la crisis o el
fin del arte, devorado por el parasitismo del discurso estético al punto de
desaparecer en la mera afirmacion de su concepto. Incluso aquellos que
desprecian estas polémicas mediaticas hacen coro para oponerse a las
practicas del arte en las andanzas de la ideologia estética. Jean-Frangois
Lyotard, en Lo Inhumano o en Las moralidades postmodernas contrapone al
discurso estético el golpe sublime del toque pictérico o del timbre musical.
Jean-Marie Schaeffer proclama el Adids a la estética y tiene la intencion de
restaurar la investigacion de las practicas artisticas y los juicios del gusto contra

' La version original de este articulo aparecié como “Le ressentiment anti-esthétique”
en el Magazine littéraire n° 414 de noviembre de 2002.



Disturbis 14

el absolutismo romantico. Alain Badiou publica sus textos sobre la poesia, la
danza o el cine bajo el titulo de Pequerio manual de inestética.

Después de todo, estos juicios nos estan diciendo algo que es absolutamente
cierto: la estética, tal y como esta constituida desde hace dos siglos, no es una
disciplina que tenga por objeto las propiedades de la practica artistica o el juicio
del gusto. La estética es todo un régimen de identificacion del arte, que supone
todo un régimen de pensamiento. El arte no va jamas solo: Para que haya arte
no es suficiente con que haya pintores o musicos, actores o bailarines y
personas que se complazcan en ver o escuchar. Aun se requiere que sus
performances sean objeto de una mirada que discierna una esfera de actividad
especifica, de un juicio que argumente esta especificidad, de una institucidon
gue dé un cuerpo a esta visibilidad.

A algunos les gustaria no ver en esta necesidad el resultado de una
usurpacion. Bajo el nombre de la estética, la filosofia —es decir, por supuesto, la
mala filosofia, la de los otros— estaria sometiendo las practicas artisticas a su
ley, estaria absolutizando el arte al confinarlo al poder del pensamiento, los
modos de inscripcion en las practicas sociales o una vocacion politica que
desfigura sus trazos. Pero la estética no es una invencion de algunas cabezas
filosoficas (Kant, Schelling, Hegel) o algunas cabezas poéticas (Schiller,
Schlegel) pervertidas por la filosofia. No son los fildsofos, sino los fillogos del
siglo XVIIl, los que comenzaron a leer los poemas antiguos, ya no como
producto de un arte, sino como una expresion inconsciente de un modo de
vida. Estas no fueron imposiciones filoséficas, sino los movimientos
revolucionarios y las conquistas napolednicas quienes arrancaron de su lugar o
de su funcibn monumentos o emblemas de los antiguos poderes para
transformarlos en obras de museos. Y sabemos coémo este desplazamiento y
reorganizacion contribuyé a romper la antigua jerarquia de temas y géneros, y
allan6 el camino para la desaparicion misma del sujeto. No son los filésofos
quienes han sustituido la vieja racionalidad aristotélica de la historia, las nuevas
practicas de los cuadros y de las secuencias que hicieron triunfar a la escritura
novelistica y su sensibilidad, abriendo camino al cine y a la fotografia; no son
los que inventaron estas formas de descripcion de lo cotidiano, esos modos de
percepcion de lo fugitivo y de lo significativo que han acercado la nobleza del
poema Yy las columnas del periodico Le délassement, las distracciones de la
vida urbana y las demostraciones de las ciencias sociales; o estas formas de
presentacion de las mercancias, de reproduccion de obras o de disefios de
objetos de uso que han desdibujado la frontera entre el mundo del arte y el del
comercio, entre las empresas del arte y la invencién de nuevas formas vida.

El régimen estético del arte es este tejido sensible, esta red de nuevas
relaciones entre el "arte" y la "vida" que constituye a la vez el medio de las
invenciones artisticas y las mutaciones de percepciones y de sensibilidades



Disturbis 14

ordinarias. Este régimen no significa simplemente el resultado de
transformaciones exdgenas. Tiene su racionalidad, pero sin duda es de otra
complejidad que la que nace de los decretos filosoficos. El régimen estético ha
liberado las obras de las reglas de la representacion y las ha devuelto al libre
poder del artista y a los criterios inmanentes de produccion, pero, al mismo
tiempo, lo hace para reunir todas las fuerzas que inscriben la marca del otro: la
respiracion de una sociedad, la vida de la propia lengua, la sedimentacion de
los materiales, el trabajo del pensamiento inconsciente. Ha identificado el poder
del arte con la inmediatez de una presencia sensible y ha hecho entrar, en la
vida misma de las obras, el trabajo infinito de la critica que las altera. Ha
consagrado la inmortalidad de las obras en el museo y ha permitido su
renovada movilizacion en el trabajo de las puestas en escena, reescrituras y
metamorfosis diversas. Ha afirmado la autonomia del arte y multiplicado el
descubrimiento de belleza inédita en los objetos de la vida cotidiana, o ha
borrado la distincion entre las formas del arte con las del comercio o de la vida
colectiva.

Esta tension de contrarios es suficientemente vertiginosa para que los filosofos
de profesion o de ocasion se hayan esforzado en reducirla. El esteticismo de
finales del siglo XIX fue el primer esquema. Queria separar radicalmente los
goces del arte del entretenimiento del vulgo. La paradoja, ilustrada por la figura
del Des Esseintes de J.-K. Huysmans, es la necesidad de llevar este arte a un
mundo de la vida y consagrar como artistas supremos a los perfumistas y
horticultores. EI modernismo de los afos 1940, especialmente ilustrado por
Clement Greenberg, fue el segundo esquema tipico. Queria llevar la
complejidad del régimen estético del arte a una simple ruptura entre un arte
antiguo, representativo y heteronomo, y un nuevo arte donde los escritores, los
artistas, los musicos, u otros, solamente explorarian las posibilidades propias
de su material. Pero esta consagraciéon de lo propio del arte tiene en si misma
una segunda intencion politica. Fue hecha por revolucionarios decepcionados,
preocupados por conservar al menos la radicalidad de las revoluciones
artisticas —y su supuesto potencial de emancipaciéon— de los desastres de la
hurtada revolucién social. Cuando este modelo demostréo su inconsistencia
frente a todos los nexos entre las artes, o entre las formas del arte y las formas
de vida no-artisticas, este fallo constitutivo fue rapidamente asimilado al fin del
arte o a la ruina de la modernidad. La estética queda asi designada como la
culpable —podemos acusarla, a eleccion, ya sea por haber vinculado las
ilusiones de la radicalidad modernista, ya sea, a la inversa, de haber arruinado
esta radicalidad abriendo la via a un “no importa qué” de todos los avatares del
arte conceptual, del pop-art y de todas las mezcolanzas propias de las
instalaciones contemporaneas.

La anti-estética contemporanea es sin duda la tercera ola de este esfuerzo por
devolver al arte a si mismo. Pero este “si mismo” no existe. De hecho, los



Disturbis 14

denunciadores de la confiscacidn estética de las artes no han hecho mucho por
liberarlas, sino que se apresuran por hacerlas servir a su propia intencion
filosofica, por hacer del juicio estético un caso particular de la teoria cognitiva
(Schaeffer), del poema la verificacion de una teoria del acontecimiento
(Badiou), o de la tela un testimonio de lo Irrepresentable (Lyotard). Las
practicas artisticas siempre han sido al mismo tiempo algo mas: ceremonias,
entretenimientos, aprendizajes, comercios, utopias. Su identificacion ha estado
siempre relacionada con formas de inteligibilidad que se unen a otras esferas
de la experiencia. Es este caracter siempre compartido lo que designa el
nombre de estética. Es por eso que suscitara siempre la animosidad de los que
quieren que el arte y la filosofia, la filosofia y la politica estén bien separados.
La estética no es una doctrina 0 una ciencia que se pueda convocar ante
cualquier tribunal. Es una configuracion de lo sensible que no se puede pensar
sin romper los marcos de las disciplinas que ponen a cada uno en su lugar.

(Traduccién de Andrea Soto)



