RESENAS ’ 527

Pard recapitular, diremos que la historia de la ciencia de From Faust... es
muy breve y esta llena de lagunas, asi, por ejemplo la figura de Charles Darwin
estd tratada de modo muy superficial. Ademas, al cefirse casi exclusivamente
al mundo anglosajon y al aleman —lJa literatura francesa aparece sélo referida
a la figura de Julio Verne—, se empobrece el estudio. Sin embargo, el libro
constituye una amplisima recopilacién de obras literarias, y en menor medida,
de films, relacionados con la ciencia. Resulta impresionante el amplio abanico
de obras citadas y analizadas, tanto en la cronologia —desde la Edad Media
hasta los afios noventa de nuestro siglo—; como en la nacionalidad —Estados
Unidos y la mayor parte de Europa—, las disciplinas cientificas —biologia y
medicina, ciencias fisico-matematicas, quimica, etc.) y los géneros: prosa, poe-
sia, teatro, literatura cientifica, ciencia-ficcion, policiaco, fantastico, pulp fiction,
cinematografico. From Faust to Strangelove es un libro lleno de curiosidades,
donde el anilisis literario de las obras, sin ser excesivamente minucioso para
los que no proceden de las humanidades, es adecuado al propdsito y hace de
€l un libro de agradable lectura. Una amplia bibliografia secundaria y unas
bien documentadas notas, completan esta interesante y amena obra, recomen-
dable para aficionados a la literatura, cientificos y no cientificos.

Mavi CoreLL DOMENEC

Walter BURKERT. Creation of the Sacred. Tracks of Biology in Early Religions,
Cambridge (Mass.) - London, Harvard University Press, 1996 (hardcover),
ISBN: 0-674-17569-7; 1998 (paperback), ISBN: 0-674-17570-0.

Quise conocer el libro de Walter Burkert inmediatamente después de
haber leido una resefia de Daniel C. Dennett («Appraising Grace. What evolutionary
good is God?». The Sciences, Jan/Feb, 1997, pags. 39-44). Aunque las opiniones
de Dennett no ahorran algunas criticas, como detallaré mas adelante, deja
claro que se trata de una aportacién excepcional a la historia critica de las
religiones antiguas del mundo mediterraneo. Excepcional por su calidad, pero

en American Literture and Science, editada por Robert J. Scholnick (Lexington,
Kentucky, University Press of Kentucky, 1992); The Relations of Literature and
Science: An Annotated Bibliography of Scholarship, 1880-1980, editada por Walter
Schatzberg et al (New York, Modern Language Association, 1987); y en Quadrani:
A Journal for Literature, Science, and Technology, publicada por John Hopkins University
Press para la Society for Literature and Science.

DYNAMIS. Acta Hisp. Med. Sci. Hist. Illus. 1998, 18, 515-566.



528 _ RESENAS

también porque todavia merecen este adjetivo los estudios de las humanidades
que tienen en cuenta que Darwin ha existido.

En 1975 E. O. Wilson establecia las hipétesis fundacionales de la sociobiologia
promoviendo el estudio sistematico de las bases bioldgicas del comportamiento
social humano. Su objeto de estudio se definia entonces como la bisqueda de
las vias por las que las formas de organizacién social se adaptan al entorno, a
los peligros y oportunidades que ofrece. En este contexto W. Burkert reinicia
el debate sobre la explicacion bioldgica del desarrollo de las creencias y
practicas religiosas. En su libro se propone analizar las huellas biolégicas que
detecta en la permanente practica humana de la religién y en su significado.
¢Se pueden verificar las conexiones entre los fendémenos culturales y las
precondiciones bioldgicas de los humanos? ;Cémo precisar las relaciones y
dependencias de unos y otras, si el comportamiento humano depende tanto de
respuestas innatas como de programas aprendidos?

Durante milenios la religién ha sobrevivido a todos los cambios econémi-
cos, desde la revolucién neolitica hasta la industrial, recreindose a partir de
elementos preexistentes. Ha sido contemplada por antropélogos e historiado-
res como fenémeno social, adjetivada como férmula de representacién colec-
tiva y, mas recientemente, como forma y funcién de comunicacién entre
grupos sociales. Se ha constatado que, junto a otros universalia antropolégicos
—Ia familia, el uso de la tecnologia, el intercambio econémico, la guerra, el
lenguage o el arte—, la religion se integra perfectamente en la especificidad de
cada sistema cultural, siendo, en comin, aceptada por empatia social. ;Cémo
formular una explicacién general y transcultural a este fenémeno?

En respuesta a esta pregunta el darwinismo social habia ampliado a los
grupos humanos los principios de la seleccién natural referidos al individuo,
estableciendo que determinados colectivos resultaban mas exitosos que otros a
la hora de reproducirse y por tanto de perpetuarse. La moral y la religion
intervendrian fortaleciendo o debilitando la optimidad del grupo. Posterior-
mente estas afirmaciones fueron cuestionadas al establecerse que son los genes
y no los individuos los que se replican y que el éxito biolégico depende mas
de los primeros que sus portadores. No obstante, la sociobiologia mas moderna
ha superado esta critica al darwinismo social estudiando las instituciones cul-
turales y pautas de procreacién (reglas de matrimonio, tables sexuales...) en
términos de probabilidades de parentesco genético y de difusién de genes.

Segin Burkert el programa bioldgico se desarrolla siguiendo unas pautas
determinadas muy anteriormente a la hominizacién e inscritas en los genes. A
pesar de los martirios, de los sacrificios comunitarios y otras practicas contra-

DYNAMIS. Acta Hisp. Med. Sci. Hist. Illus. 1998, 18, 515-566.



RESENAS ' 529

rias a la reproduccién que proponen y practican algunos grupos religiosos, la
persistencia de la religion en todas las culturas se revela a largo plazo como
una estrategia de supervivencia. Las jerarquias, los rituales de sumisién y de
humillacién, la invocacién ritual y onomatopéyica, la transmisién de érdenes
vocales, la relacién con una soberania superior invisible que somete al propio
soberano... son «prehumanos» y forman parte de nuestra herencia biolégica. El
autor afirma que la religién proporciona un ejemplo modélico en la prehisto-
ria de la coevolucién de genes y de cultura, internalizando en sus cédigos el
impetu de la supervivencia biolégica y resolviendo ecuaciones vitales conflicti- -
vas que determinan normas de vida. Desde su posicién triunfante, la religién
ha usado el poder y la violencia para suprimir a los disidentes, ha abogado por
la continuidad cultural del grupo, ha proporcionado durabilidad en circuns-
tancias desesperadas. Sus medios de difusién y procesos de aprendizaje (imita-
cion, ensenanzas verbales, difusion de textos escritos...) se comportan siempre
como fenémenos culturales cuyo éxito se debe a aspectos como la organiza-
cidn, el sistema de propaganda, el control del poder politico o la moda.

La critica central al libro de Burkert en la resefia de Dennett hace referen-
cia a la formulacién de Richard Dawkins (The Selfish Gene, 1976) sobre los
memes o nociones seminales con capacidad de infestacion, vehiculos de trans-
mision cultural que se reproducen en copias idénticas a modo de estructura
viva. Segiin Dennett, Burkert hubiera obtenido mayor provecho considerando
los cédigos religiosos como memes que explotan las proclividades del sistema
cognitivo humano, propagandose entre grandes grupos sociales, pero también
a la élite sacerdotal que somete a dichos grupos, y teniéndose a si mismos por
beneficiarios Gltimos del proceso evolutivo. Burkert, aun conociendo bien la
obra de Dawkins, se asienta en la perspectiva mas clasica de la escuela de Emile
Durkheim, considerando la religiéon como representacién colectiva, como fe-
ndémeno social. Si bien la critica de Dennett resulta muy sugerente, no resta
mérito al trabajo de Burkert. Probablemente sigue siendo dificil para el histo-
riador de la religiébn conceder a los memes la capacidad de reproducirse de
cerebro en cerebro en copias exactas o de fidelidad elevada. Queda mucho por
hacer por parte de los historiadores de las religiones para identificar las
estructuras de cientos de memes, tarea que puede preveerse lenta y polémica.
Indudablemente Burkert ha dado un primer paso.

Haciendo alarde de una privilegiada erudicion en materia de cultura
religiosa sobre las sociedades mesopotamicas, helenistica y judeo-cristiana, Burkert
analiza algunas pautas rituales muy antiguas, reflejadas en dramas, cuentos y
cultos religiosos, que presentan analogias con pautas biolégicas que han de-
mostrado funcionar en estadios diversos de la evolucién y en especies animales

DYNAMIS. Acta Hisp. Med. Sci. Hist. Illus. 1998, 18, 515-566.



530 RESENAS

diversas, especialmente entre los simios méas préximos al hombre. Sin que se
pueda defender un programa tnico de comportamiento codificado genéticamente,
sin ser sostenible que las fantasias humanas dependan estrictamente del apren-
dizaje cultural y de la empatia social, el hombre deja entrever en los mitos
religiosos y en los rituales de culto ciertos programas biolégicos. Burkert se
refiere a ellos con la expresidon biological landscape, es decir, un «paisaje biold-
gico» no estrictamente genético, no absolutamente cultural, que explicaria la
adopcién de determinadas conductas y su persistencia. Nétese que Burkert
considera que un programa de acciones como el que reflejan los mitos anti-
guos, con una estructura tan dotada de sentido, no puede tener su origen en
la civilizacién sino en la biologia. El cuento, la epopeya o el mito desarrollan
la funcién pragmaitica de resolver un problema y aunque al igual que la
religién son una creacién especifica de la civilizacién humana, pueden rastrearse
perfectamente en el paisaje biol6gico que prefigura su trazado original: «Information
survival asserts itself side by side with and even instead of genmetic survival. »

La fundacién de cultos con sus précticas rituales y sus templos, la inter-
vencidén de mediadores que confieren un sentido a la situacién de los huma-
nos, a su pasado, a su presenteby a su futuro, creando estrategias distintas
—competitivas o cooperativas— evolucionan hacia éticas genéricas propias de
cada civilizacién. Un programa dinamico no primitivo opera modificando o
adaptando estas estrategias de relacién en épocas y en civilizaciones distintas.
La teoria de juegos, desarrollada y aplicada inicialmente por economistas y
estrategas militares, ha generado nuevas ideas sobre las raices del comporta-
miento humano tanto en el dmbito biolégico como en el sociolégico. Contras-
tando estrategias de comportamiento, las conclusiones de algunos cientificos
como R. Axelrod, W. D. Hamilton y J. Maynard Smith han incrementado la
comprensidn de estas actitudes. La nueva genealogia de la moral arranca de la
constatacién de que, a la larga, las estrategias amables o cooperativas son
rentables para la supervivencia. Este es uno de los aspectos en que Burkert
incide con mayor fuerza: la practica de la reciprocidad es un universale antropolégico
muy efectivo incluso entre individuos astutos e insaciables, movidos por el
deseo de obtener sin dar nada a cambio. Burkert se pregunta ¢por qué las
practicas religiosas se encuentran en el terreno de los sacrificios y los dones tan
proximas a las practicas sociales? El ritual del regalo o el sacrificio ofrecido «a
los dioses» puede representar, cuando el destinatario es una casta sacerdotal,
un proceso racional de exaccién de rentas por parte de un colectivo sobre
otro. Pero con ocasién del sacrificio gratuito surge obviamente la destrucciéon
irracional de rentas. Si es evidente que los dioses nunca «devuelven» lo que
reciben, si a menudo son ellos quienes ciernen la catastrofe sobre sus seguido-
res mas pios, si para éstos la religién resulta una practica muy cara, ¢por qué

DYNAMIS. Acta Hisp. Med. Sci. Hist. Illus. 1998, 18, 515-566.



RESENAS : 531

insisten en ella? ¢Qué ecuaciones vitales conflictivas resuelve la religiéon? Segin
Burkert la reciprocidad y el don a los dioses, asi como otras actitudes relacio-
nadas con la practica religiosa, operan neutralizando las reacciones «prehumanas»
de ansiedad y se ajustan perfectamente al «paisaje biolégico», no estrictamente
genético, no absolutamente cultural del komo sapiens sapiens.

MERCE VILADRICH

Andrew CUNNINGHAM. The Anatomical Renaissance. The Resurrection of
the Anatomical Projects of the Ancients, Aldershot, Scolar Press, 1997,
283 pp. ISBN 1-85928-338-1. ' '

Los estudios sobre la anatomia del Renacimiento que Charles O’Malley
publicé. en los afios 50 y 60 han marcado profundamente el norte de las
investigaciones ulteriores sobre este tema. Ello ha conducido a considerar la
obra de Vesalio como radical punto de inflexién entre dos formas de entender
y hacer la anatomia —para las que incluso se acunaron las denominaciones
genéricas de anatomia pre- y post-vesaliana— y como el inicio de la llamada
«anatomia moderna».

Las limitaciones de este modelo historiogrifico para explicar la multifor-
me variedad de proyectos anatémicos desarrollados en la Europa de los siglos
XV, XVIy, por ende, XVII se han hecho mas y mas patentes en el transcurso
del tiempo. Con todo, el atractivo ejercido por la sélida obra de O’Malley y, en
no escasa medida, los condicionamientos impuestos sobre la Historia de la
Anatomia por la orientacién «disciplinaria» y «presentista» dominante en la
historiografia médica, han podido mas, hasta la fecha, que las notables apor-
taciones novedosas de que han sido objeto algunos aspectos de este tema en los
altimos veinte afos.

Andrew Cunningham ha sido, desde los afios 80, uno de los protagonistas
de esta renovacién historiografica. The Anatomical Renaissance constituye un
nuevo modo de entender la anatomia europea del Renacimiénto, basado en el
empeno por responder a dos cuestiones esenciales: su «qué» y su «porqué». El
punto de partida de esta monografia son tres premisas basicas que contradicen
sendas concepciones topicas. En primer lugar, frente a la creencia comin de .
que la anatomia posee, dentro de las indagaciones sobre el mundo natural, un
cardcter rutinario y universal, se reafirma su condicién de actividad muy pecu-
liar y s6lo historicamente presente en la cultura occidental. En segundo, a la

DYNAMIS. Acta Hisp. Med. Sci. Hist. Illus. 1998, 18, 515-566.





