
CONDORCET, La historia corn a n'hcia de la raó, 
Ed. Laia, Barcelona 1984. 

Ara que tant es parla de crisi de la modernitat, 
l'edició de 1'Esbós d'un quadre historic dels progres- 
sos de l'esperit huma de Condorcet -en la col.lec- 
ció ((Textos Filosofics» d'editorial Laia- a cura 
d'Arnau Puig, pot ser una excusa ben trobada per 
ajudar-nos a reflexionar sobre el concepte i1.lu.s- 
trat de la historia que sembla haber entrat ara -i 
qui sap si per sempre- en hores foscants. Gaire- 
bé per sarcasme, les noves aparicions de Condor- 
cet en llengües peninsularsl arriben quan entre la 
comunitat intel.lectua1 es destapa la sospita que 
els bells temps de la confianca en la recta raó i 
en el progrés han periclitat. És adhuc possible que 
la vella il.lustració, degradada a «raó instrumen- 
tal», no  es noti gaire a faltar en el treball diari dels 
homes que, abans d'abolir-la en el cervell, l'ha- 
vien degradada en la practica social. 

Podrem establir encara avui un dialeg amatent 
amb Condillac, sense que se'ns escapi un somriure 
burleta, de superioritat, o realment, corn han go- 
sat escriure Monique i Francois Hincker2: «Il est 
des noms qu'on respecte pour mieux les oublier»? 
La resposta a aquesta pregunta no és superflua: 
llegir Condillac amb profit no  dependra tant de 
la possibilitat d'entendre a la lletra el seu missat- 
ge, corn de l'esforc per reinventar-lo i fer-li un lloc 
en la genealogia de la racionalitat historica. 

Per a una lectura de Condillac escaient als nos- 
tres temps de crisi, poc sentit tindria resseguir un 
hipotetic fil historiografic modernitzador: per 
exemple, el «progrés» que avui sembla exhaurit 
entre retoriques ecologiques. En una celebre i op- 
timista conferencia dels anys de postguerra, Ale- 
xandre Koyré3 inicia aquest malentes afirmant 

1 Ultra l'edició catalana, l'Esbós es troba al rnercat en cas- 
tella (Editorial Nacional, 1980). 

2 Monique et Francois HINCKER: Prefaci i notes a 1'Es- 
qulsse en I'edició «Les classiques du peuple~, de l'editorial 
del Partit Comunista Frances ~(Editions Sociales». El lector 
haura endevinat que el prefaci segueix fil per randa les teo- 
ries de Geoges Léfevre i, per tant, es fa una lectura jacobina 
de la revolució francesa. 

3 Alexandre KOYRÉ: «Condorcet», Journal of the History 
ofldeas, vol. IX, abril 1948, pp.,129-152; posteriorrnent, es 
publica en frances en el volurn Etudes d'Histoire de la pensée 
philosophigue, Arrnand Colin, París 1961, pp. 95-115. Hi  ha 

que 1'Esbós era «una finestra oberta vers el futurn, 
«al mateix temps testament i professió de fe». Pe- 
ro, que significaran avui aquestes paraules quasi 
mhgiques si arreu se'ns diu que cal esborrar el fu- 
tur dels nostres cors, i sentim una malfianca ins- 
tintiva devers la historia intuida corn a arxiu de 
les mancances de l'home. 

La revalorització de Condorcet avui entre no- 
saltres depen fonamentalment de la possibilitat 
de pensar una nova il.lustració, o el que és el ma- 
teix, una nova confianca en l'home corn a sub- 
jecte de dret. Repensar la historia amb conceptes 
il.lustrats significa, doncs, no  tant fer confianca 
a l'esdevenidor o a qualsevulla categoria transhis- 
torica sinó -i sobretot- afirmar que els indivi- 
dus i les societats són creadors de valors. El me- 
rit d'una historia ilhstrada -cal reconeixer a 
Koyré haver-ho explicitat- esta sobretot en la se- 
va possibilitat d'enfrontar-la amb el model roman- 
tic; contra l'organicisme tragic, incapac de veure 
en l'home un agent transformador i perdut en la 
nostalgia del passat, la historia il.lustrada situa corn 
a valor central el subjecte en tant que factor de 
canvi i afirmador del present. 

En aquest context, el marques de Condorcet és 
una peca bkica per a la reconstrucció d'una fu- 
tura i hipotetica nova historia ildustrada, car ell 
és l'únic dels «philosophes» en veure corn la revo- 
lució francesa «ha donat per acabada la historia 
de l'allilierament i ha iniciat la de la llibertat~4 i 
a treure'n llicons. Botxí del món antic i estantís 
en havia nascut, víctima del món nou que mai 
no arriba a comprendre plenament en allo que 
tenia de dinamic, Condorcet és una figurair&+ 
ca i incapac de conciliar fidelitats contraposades; 
que gairebé sembla la prefiguració de tants in- 
tel.lecruals moderns intimament escindits en la 
pugna entre el que és just i el que és, simplement, 
necessaris. 

L'ambigüitat entre política i filosofia que el mes- 
tre de Condorcet, Voltaire, havia sabut jugar tan 
bé, ja no fou possible en la segona generació ilslus- 

una reedició a Gallirnard, París 1971, pp. 103-126. Tradui'rn 
de I'edició nord-americana del Journal. 

4 KOYRÉ: QP. Cit., p. 140. 
5 KOYF& QP. Cit., p. 141. Reprodueix un text significa- 

tiu de Condorcet: «Diré de mi rnateix si se'rn dernana quina 
és la primera regla de la política? Ser just. La segona? Ser just. 
La tercera? Ser just». 



trada; idhuc cstilísticament la barreja heterogenia 
de disciplines i materials que alguns han blasmat 
en Condorcet6, és conseqüencia d'una determi- 
nació conscient segons la qual el benestar del ge- 
nere huma s'identifica, en última instancia, amb 
una política autenticament democratica, és a dir 
amb legalitat formal, d'administració sobre les 
coses. 

Entendre 1'Esbós de Condorcet vol dir, a parer 
nostre, observar un model d'historia que, al ma- 
teix temps que es reivindica corn a científica, es- 
ta profundament vinculada a la lluita per la cons- 
trucció d'un ambit de poder a escala humana. És 
aquí que Condorcet reconcilia educació i poder 
corn a dues formes d'establir el control sobre el 
social. Hi  ha en tota l'obra del nostre autor una 
conseqüencia radical entre el jove economista fi- 
siocrata, partidari de suprimir rendistes i finan- 
cers, i el madur polític republica moderat que vol 
traduir a "escola francesa una revolució radical 
corn la d .  i 89. Es tracta de dues formes, que es 
volen complementaries, de realització d'una 
moral. 

Així el veiem escriure indignat a Turgot: «El 
Parlament i un 'gébut'' a la "Comédie Frangaise" 
absorbeixen tot l'interes: es tracta de saber si Le- 
kain sera reemplacat i el canceller desplacat, i no 
si el poble de lYOrleanais i el Gatinais tindra 
pa7~. 

iPodra estranyar, doncs, que el1 mateix acabi 
reivindicant la confusió entre educació i políti- 
ca? Quan la revolució triomfant li ofereix una mi- 
grada possibilitat de realització dels seus ideals, 
deixa anar pel boc gros que: «Una de les utilitats 
de la nova forma d'instrucció que millor poden 
fer-se notar és la de portar la filosofia a la políti- 
ca, o millor dit, confondre-les»8. Política és el 

Per exemple Pierre JULIARD (Philosophies of Language 
in Eighteenth Century in Frunce, Mouton. L'Haia 1970) blas- 
ma l'enunciació eclectica de la idea de progrés i valora 1'Es- 
bós exclusivament en la mesura que hi apareix una teoria 
del llenguatge corn a mira11 del progrés (p. 62). 

7 Carta a Turgot (4 de desembre de 1770); citat per 
Georges WEULESEE a Le mouvement phisiocratique en Fran- 
ce. De 17562 1770. Mouton and Johnson Reprint Corpora- 
tion. L'Haia 1968, p. 226, vol. l. 

8 1 el text de l'lnforme i projecte de decret continua: 
~Nornés  hi ha dues menes de política: la dels filosofs que 
recolza en el dret natural i la raó i la dels intrigants que ells 
fonamenten en el seu interes i que, per a trobar creduls, aco- 

nom que ara ha agafat la negació del ve11 món, 
i CondorceL s'afegeix a la crítica una mica a les 
palpentes pero amb el convenciment que l'acció 
transformadora és, més enlla de qualsevol altra 
consideració, un acte de justícia. El rossec moral 
de l'autentica il.lustració és ben lluny de la ins- 
trumentalització de la raó, malgrat les caricatu- 
res posteriors del neopositivisme. 

Sense aquest postulat previ, la consideració con- 
dorcetiana de la historia pot semblar un injustifi- 
cable apriorisme, quan no es pretén altra cosa que 
situar-se a posteriori de l'evolució de la humani- 
tat i extreure'n les línies mestres que configuren 
les societats. És, doncs, un doble joc de moralitat 
el que podem aprendre de la lectura de Condor- 
cet. Per una banda, es proposa recuperar la mo- 
ral (l'aprenentatge) que ens forneix la historia pas- 
sada i, per altra, es tracta de divulgar la moral (l'eti- 
citat) que es deriva d'una situació absolutament 
nova en la historia de la humanitat, es a dir: la 
revolució francesa entesa corn a realització de la 
llibertat. 

Voltaire i Turgot en Condorcet 

La teoria condorcetiana de la historia 6s deuto- 
ra d'una tradició que és possible personificar en 
dos noms; els de Voltaire i Turgot, que amb 
D'Alembert són els mestres culturals més impor- 
tants del nostre autor i li obren les portes dels sa- 
lons del moment. És aquesta influencia explícita 
la que ha fet parlar d'un suposat eclecticisme de 
Condorcet, tot passant per alt la innovació que 
suposa 1'Esbós respecte als plantejaments anteriors. 
Després de Montequieu ja no era possible pensar 
la historia corn a repetició de formes, ni podia 
repetir-se el ve11 argument maquiavel.lic de la +r- 
tuna» que s'havia allargat fins La Rochefoucauld 
corn a criteri per a comprendre el món9. Calia 
trobar un fil explicatiu de la realitat més consis- 
tent i capac, sobretot, de justificar un criteri de 
variació que fes comprensible la modernitat. En 

lor'eixen amb principis de conveniencia i pretextos d'utili- 
tatn. Vegeu en castelli Escritos Pedagógicos, Espasa-Calpe, Ma- 
drid 1921, p. 113. 

9 M k i m a  435: «La Fortuna i l'humo; governen. el 
mónn. Vegeu la traducció castellana de les Máximas. Akal, 
Madrid 1984. 



aquest nou plantejament ilhstrat hi ha, amb Con- 
dorcet, altres tres esforcos importants: el de Vol- 
taire en l'«Essaig sobre els costurns» (1756); el de 
Turgot, «Discursos sobre la historia» (3 de julio1 
i 11 de desembre de 1750); i l'avui obligat Vol- 
ney, autor en el període revolucionari de ~ R u i -  
nes de Palrnira, o rneditacions sobre les revolucions 
dels impwis* (1791). 

Quan Condorcet es posa a interpretar la histo- 
ria és obvi que pesen els antecedents culturals, pe- 
ro sobretot hi ha en el text una reflexió sobre el 
procés descristianitzador de l'any II(hivern del 
1793 -primavera del 1794) que es duia a terme 
en els mateixos moments de redacció de l'obra. 
El canvi de mentalitats que ha estudiat Vovelle 
el converteix en un polític liquidat i, des de l'ama- 
gata11 prestat per 1; vídua ~ e r n e t ,  declarat fora 
de la llei com a girondí i sense llibres de consul- 
ta, el filosof utilitza la reflexió sobre la historia 
per fer un últim intent d'intervenció política. La 
transformació de mentalitats de l'any 11 posa fi 
al ve11 món teologic i n'inaugura un altre 
científico-positiu al qual cal repetir, per darrera 
vegada, la llicó de la confianca en l'home crea- 
dor de valors. 

NingÚ, pero, no l'escoltara. Su'icidat amb el verí 
que segons la llegenda li facilita Gabanís, la seva 
mort només servira perque el millor deixeble de 
Rousseau, Robespierre, es ratifiqui en les posicions 
del seu celebre «Discurs als J a c o h n ~  del 23 d'abril 
de 1792 en que es distanciava de la vella i exhau- 
rida 11-lustració: «Si els nostres mestres del pensa- 
ment són academics, amics de D'Alembert, no  
tinc res a respondre, sinó que les reputacions del 
nou regim no poden assentar-se sobre reputacions 
antigues». 

La historia, que individualment es tanca per a 
Condorcet amb un fracas rigorós, tant que enca- 
ra avui manca una edició científica i fiable de les 
seves obres completes, no s'aturava, pero, en qües- 
tions de detall. A l'engros expressava una certa 
racionalitat. Si Voltaire havia ensenyat a «pensar 
la historia en filosof~lo i Turgot mostrava la in- 
terrelació dels progressos i l'estructura de la his- 
toria com a sistema" era obvi que calia vehicu- 

10 Sobre la teoria de la historia en Voltaire, vegeu «Cua- 
tro visiones de la historia occidental» a J. FERRATER MO- 
RA: Voltaire o la visión racionaltsta, Sudamericana 1958. 

11 El ministre fisiocrata Turgot ha patit una considerable 

lar aquests dos esforcos per a fer la llum en 1';s- - 

ser historie, pero l'originalitat de Condorcet no  
esta en la síntesi de teories anteriors, ni en l'es- 
forc per a trametre a la revolució l'heretatge del 
passat filosofic, sinó justament allí on se'n separa 
per assolir la seva propia veu. 

Malgrat ser deixeble i compilador de la prime. 
ra edició postuma d'obres completes de Voltaire, 
Condorcet se'n separa en dues idees fonamentals: 
el concepte d'ordre historic i el caracter no  apo- 
logetlc de la seva historial*. Com a fisiocrata ten- 
de:x a considerar que les lleis historiques repre- 
senten regularitats obtingudes a partir de fets eco- 
nomics i no tan sols en la lluita contra els prejudi- 
cis de la raó. Si com a historiador reconeix en Vol- 
taire el merit d'haver estat amatent els canvis es- 
tructural~, per altra banda lamenta el subjetivisme 
que fa de 1'Essaig sobre els costurns una obra d'agra- 
dable lectura pero mancada de cientificitat". 

Per a Voltaire la historia era una eina més que 
podia aprofitar-se en la lluita de la raó contra la 
superstició, útil sobretot per a mostrar com ~l'opi- 
nió ha fet canviar gran part de la terra. N o  tan 
sols han desaparegut imperis sense deixar traca, 
també les religions han estat engolides en aques- 
tes vastes ruines~14. Condorcet, sense negar 
aquesea possibilitat, pretén fer quelcom més cien- 
tífic, introduir la matematica social, és a dir la teo- 
ria de probabilitats, en la reflexió historica. 

Les intu'icions de Voltaire, expressades acientí- 
ficament en les primeres planes d'El segle de Lluís 
XIV, havien d'assolir una formalització coherent 

urnala sortn: els economistes el consideren filosof i els filo- 
sofs segurament el prenen per economista. N o  figura en el 
volum quart del Diccionari de Filosofia de J .  FERRATER MO- 
RA. Per a les cites que aquí donem de les seves obres utilit- 
zem els textos de El progreso en la historia universal, Edito- 
rial Pegaso, Madrid 1941; amb un proleg signat per J.M. (Ju- 
lián Marías?). 

12 Vegeu B.L. MECK: La Fisiocracia, Ariel (Ariel Quince- 
nal), Barcelona 1975. 

13 Vegeu CONDORCET, Vz'e de Voltaire, Ed. Cres, s.d., Pa- 
rís: «Una tal obra només podia agradar a filosofs [...] pero 
l'assaig de Voltaire sempre sera per als homes que exercei- 
xen la raó una lectura deliciosa, per la tria dels objectes que 
l'autor ha presentat, per la rapidesa de l'estil, per l'amor a 
la veritat, a la humanitat que domina totes les planes [...l. 
N o  és la historia dels segies la que l'autor ha recorregut, si- 
nó el que hauríem volgut retenir de la historia)) (pp. 75, 76 
i 77). 

14 ((Remarques pour servir de supplement a l'essai sur les 
moeurs., IV Du pouvoir de l'opinion. 



i és ben possible que la divisió condorcetiana de 
la historia de la humanitat en deu períodes sigui 
una evolució raonada a partir de l'afirmació dog- 
mitica de Voltaire segons la qual la humanitat ha 
passat quatre grans epoques de veritable grande- 
sa: la Grecia dels segles v i rv, la Roma de Cesar 
i August, el Renaixement florentí i el segle de Lluís 
XIV a Franca's. Per a Condorcet, en canvi, no- 
més existeix una autentica felicitat que cal situar 
en l'esdevenidor quan s'albira: 4'especie huma- 
na alliberada de totes aquestes cadenes, sostreta 
a l'imperi de l'atzar, al dels enemics dels seus pro- 
gressos, i encaminada amb pas ferm i segur per 
la ruta de la veritat, de la virtut i de la felicitat»l6. 
Els treballs dels homes han de garantir aquesta 
felicitat futura sense caure en el parany d'hipote- 
tiques arcadies, uns pugnant per l'autosuperació 
humana en el camp del concret i de la ciencia, 
que a partir de l'epoca setena de la historia hu- 
mana ens ha fornit l'eina segura per a la transfor- 
mació del mónl7. Cal simplement emprar-la amb 
bon juí i, per tant, esdevé gratuita tant la invoca- 
ció al pretes progressisme de la religió que havia 
defensat Turgot, corn el deisme volterii profes- 
sat per Condorcet en els temps prevists a la 
revoluciól~. 

Tampoc no  és linial la relació Turgot- 
Condorcet; el ministre progressista de Lluís XVI 
li és proper, ultra l'afinitat política en el partit 
dels fisiocrates, en dues teories basiques. Per una 
banda Turgot havia afirmat que una historia uni- 
versal racionalment explicada ha de mostrar la in- 
terrelació dels fetslg, pero, a més, havia proposat 
un model racional d'historiador que anticipava 
de cent anys la llei dels tres estadis de Comte20. 
En ~ u r ~ o t -  la historia és expressió de la raó que 
es manifesta ara corn a filosofia després d'haver- 

15 D'El segle de Lluh X N  hi ha traducció castellana, Fon- 
do de Cultura Económica, Mkxic. 

16 CONDORCET, Esbós, p. 240. 
l7 CONDORCET, op. cit, pp. 125 i SS. 

18 TURGOT, Primer discurs, p. 24. 
19 Vegeu TURGOT: Segon Discurs, 11 de desembre de 

1750. «Pero un progrés encara mis gran s'acosta perque es 
descobreix aquesta mútua dependencia de totes les veritats 
que encadenant-se entre elles, ildumina unes mitjanpnt les 
altres; perque cada dia afegeix quelcom a la immensitat de 
les ciencies, cada dia les fa més ficils, perque els metodes 
es multipliquen amb els descobriments, perque les bastides 
van pujant al mateix temps que els edificis.~ 

ho estat corn a religió. Condorcet, tanmateix, re- 
butja aquesta teleologia historica subjectiva, corn 
ha observat Yvon Velaval21, descontent perque 
hi troba a faltar les possibilitats de donar-li ex- 
pressió rigorosa i formulació científico- 
matemitica. 

L'intent, fracassat, de Condorcet és el de bastir 
una matemitica social que permeti introduir to- 
tes les variables que constitueixen els fets histo- 
rics, plantejant així el que sera nucli de les refle- 
xions romantiques: el pas del quantitatiu al qua- 
litatiu. Que la raó vulgui abastar tot el camp de 
la historia i que organitzi legalment l'entorn, tal- 
ment corn Newton o corn la medicina del mo- 
ment estudiada per Foucault, resulta el punt més 
conflictiu de la proposta condorcetiana. Sempre 
podra criticar-se que el seu fos un esquema idea- 
litzat, corn idealitzada era la teoria economica de 
Quesnay quan reclamava la ~convulsió internan 
de l'economia que vingué en forma de revolució 
republicana. 

En el célebre col-loqui entre Cassirer i Heideg- 
ger (Davos, primavera del 1929),22 el primer 
defensa que els conceptes de llibertat no són co- 
neixences, sinó «perspectives» que no es deixen 
esquematitzar, mentre el segon criticava, a pro- 
posit de Kant, la limitació que a parer seu repre- 
sentava el concepte d'home i de llibertat en la fi- 
losofia ilslustrada, proposant que: el'única relació 
escaient a la llibertat en l'home és que la llibertat 
s'alliberi ella mateixa en l'homen. 

Situats en aquesta contradicció, Condorcet ens 
ofereix en 1'Esbós una oportunitat per reflexionar 
sobre el doble caracter de la concepció il-lustrada 
de la historia, que alhora es reivindica corn a llui- 
ta contra els prejudicis i instaura el prejudici de 
la racionalitat, l'únic, potser, que avui pot 
alliberar-nos. 

Historia iClustrada versus historia romantica 

Pensar un text filosofic consisteix a utilitzar-lo 
per a comprendre el present i situar-lo en la ge- 

20 TURGOT en el Pla dels dos discursos sobre la hUt6ria uni- 
ver& recoiiit per DwNT DE NEMOURS. Edició cita- 
da, pp. 88 i SS. 

21 Yvon BELAVAL: Esquüe. Presentation. Edició Librairie 
Philosophique J. Vrin, 1970, París, p. XII. 

22 Débat sur le Kantisme et la Philosophie, Editions Beau- 
chesne, 1972, especialment les pp. 30, 31 i 39. 



nealogia d'aquesta feble conquesta que anomenem 
la racionalitat i que, en definitiva, ara sabem que 
és, només, una de les racionalitats possibles. Per 
aixo mateix, pensar Condorcet no és únicament 
situar-lo en el seu context sinó enfrentar-lo amb 
els seus crítics. Una comparació Volney- 
Condorcet podria dur-nos ben lluny en aquest ca- 
mí, fins a mostrar com el primer representa la ve- 
lla aristocracia incapac d'adherir-se a una labor 
transformadora que vagi més enlli de l'assump- 
ció de topics formal$'. 

Si, d'entrada, trobem una certa similitud de 
punts de vista, conseqüencia d'una evolució in- 
tel-lectual i una militincia política compartida, la 
diferencia bbica entre ambdós consisteix en la ca- 
pacitat per a donar la benvinguda als temps nous 
i a l'inconegut que, mentre espanta el comte Vol- 
ney, exalta i ilalusiona el marques de Condorcet 
pel que significa d'expansió de la raó. Així, men- 
tre que Volney reclama un ((cabdill poderósn que 
exerceixi d'ordenador en el caos postrevolucio- 
nari, i assumeix el tema platonitzant del legisla- 
dor universal, bé que amarat d'un empirisme 
ingenu24; Condorcet, més radical, rebutja l'idea 
d'un ordre establert en la natura i entén el dret 
natural com a realització col.lectiva de la raó i com 
a desenvolupament de potencialitats constructi- 
ves alliberades del jou de l'antigor i l'autoritat no 
acreditada per la practica social. 

Pero, el punt central de la teoria illustrada de 
la historia i, per tant, de 1'Esbós és l'afirmació de 
la racionalítat -i de la ciencia- com a construc- 
tora de la vida. Malgrat que aquesta postura hagi 
estat derrotada pels qui demanen al passat: «Cor! 
Ardor! Sang! Humanitat! Vida!»25; resta, pero, la 

23 Constantine Frangois de ~hasseboeuf, cornte de Vol- 
ney (1757-1820), és també absent del Dtcczonan h Filosof& 
de J .  FERRATER MORA. Pot localitzar-se encara la ua- 
ducció castellana de Les Ruines de Palmtra a cura d'Arman- 
do Ruiz Gómez, Ed. Edaf, Madrid 1975, amb informacions 
sobre la seva vida i obra. 

24 VOLNEY, op. nt, p. 72, capítol XIV, «Es millorara el 
genere h u m a ? ~ .  

25 HERDER: Encara unafilosofia de la histhrul, edició a cu- 
ra de Lluís Sala i Molins, Ed. Laia, Barcelona 1983, p. 102. 
Per a la confrontació dels models d'histdria ilhstrada i his- 
toria romantica, vegeu les pp. 71, 82, 95, 100, 101, 103, 109 
i 150 del text dlHerder, adregat contra Voltaire. Per a la crí- 
tica neod.lustrada dJHerder, vegeu NIETZSCHE: El viatger 
i la seva ombra, paragraf 118. 

pregunta de si el concepte romintic de la histo- 
ria, amb la seva visió prometeica de la labor hu- 
mana i el seu subjetivisme absolut, podri  donar- 
nos la lucidesa necesskia en aquest final de milleni 
o, per contra, cal tornar a la confianca en una raó 
ilslustrada, lliiure fins i tot d'una excessiva confian- 
ca en ella mateixa. 

Ramon Alcoberro 

Octavi FULLAT, Verdades y Trampas de la Peda- 
gogía (Epistemología de la educación), Ed. 
CEAC, Barcelona 1984. 

Vers una cnJtica de la raó educativa 

Sembla adimks per la major part de pensadors 
que l'estri fonamental a utilitzar per la filosofia 
és la racionaiitat, el Logos. Tanmateix, la raó no 
es pot fer servir sense coneixer els seus límits, és 
per aixo maceix que al llarg de la historia de la 
filosofia han aparegut critiques epistemologiques: 
cal limitar el LOROS, cal posar-li fronteres. - 

La filosofia de l'educació (entenent aquesta com 
la reflexió sobre les finalitats, el procés educatiu 
i els seus components) necessita qüestionar les di- 
verses «formes» que pren la raó aplicada a la pai- 
deia. Aquest és l'objectiu prioritari del darrer lli- 
bre del professor Octavi Fullat: Vudades y Tram- 
pas de la Pedagogía. 

L'autor estructura la seva obra sota quatre grans 
apartats: 

1. Una introducció sobre l'origen del fenomen 
educatiu i les relacions que grosso modo es poden 
establir amb la racionalitat. 

2. Analisi de la raó tebrico-educacional. 
3. Anilisi de la raó pricticoeducacional. 
4. Andisi de la raó crítico-educacional. 
Passem tot seguit a analitzar-los. 

1. Introducció 

L'home -$'ha dit- és un animal racional. Que 
significa aixb? Tot allb que succeeix davant 


