nealogia d’aquesta feble conquesta que anomenem
la racionalitat i que, en definitiva, ara sabem que
és, només, una de les racionalitats possibles. Per
aixd mateix, pensar Condorcet no és Gnicament
situar-lo en el seu context sind enfrentar-lo amb
els seus critics. Una comparacié Volney-
Condorcet podria dur-nos ben lluny en aquest ca-
mi, fins a mostrar com el primer representa la ve-
lla aristocricia incapag d’adherir-se a una labor
transformadora que vagi més enlla de I'assump-
c16 de 1opics formals?,

Si, d’entrada, trobem una certa similitud de
punts de vista, conseqiiéncia d’una evolucié in-
teldectual 1 una militincia politica compartida, la
diferencia basica entre ambdés consisteix en la ca-
pacitat per a donar la benvinguda als temps nous
i a 'inconegut que, mentre espanta el comte Vol-
ney, exalta i il-lusiona el marques de Condorcet
pel que significa d’expansid de la rab. Aixi, men-
tre que Volney reclama un «cabdill poderés» que
exerceixi d’ordenador en el caos postrevolucio-
nari, i assumeix el tema platonitzant del legisla-
dor universal, bé que amarat d’un empirisme
ingenu?%; Condorcet, més radical, rebutja 'idea
d’un ordre establert en la natura i entén el dret
natural com a realitzacié collectiva de la rad i com
a desenvolupament de potencialitats constructi-
ves alliberades del jou de I'antigor i 'autoritat no
acreditada per la practica social.

Perd, el punt central de la teoria illustrada de
la historia i, per tant, de |"Esbés és I'afirmacié de
la racionalitat —i de la ciéncia— com a construc-
tora de la vida. Malgrat que aquesta postura hagi
estat derrotada pels qui demanen al passat: «Cor/
Ardor! Sang! Humanitat! Vida5?, resta, perd, la

2 Constantine Frangois de Chasseboeuf, comte de Vol-
ney (1757-1820), és també absent del Diccionari de Filosofia
de J. FERRATER MORA. Pat localitzar-se encara la ta-
duccié castellana de Les Ruines de Palmira a cura 4’ Arman-
do Ruiz Gomez, Ed. Edaf, Madrid 1975, amb mformac1ons
sobre la seva vida i obra.

2 VOLNEY, op. cit, p. 72, capitol XIV, «Es millorara el
génere huma?s,

5 HERDER: Encara una filosofia de Iz histiria, edicid a cu-
ra de Lluis $ala i Molins, Ed. Laia, Barcelona 1983, p. 102.
Per ala confrontacid dels models d'historia il-lustrada i his-
tdria romantica, vegeu les pp. 71, 82, 95, 100, 101, 103, 109
1150 del text d'Herder, adregat contra Voltaire. Per a la cri-
tica neoillustrada d'Herder, vegeu NIETZSCHE: El viatger
i la seva ombra, parigraf 118

87

pregunta de si el concepte romantic de la histo-
ria, amb la seva visié prometeica de la labor hu-
mana i el seu subjetivisme absolut, podra donar-
nos la lucidesa necessaria en aquest final de milleni
0, per contra, cal tornar a la confianga en una raé
illustrada, liure fins i tot d’una excessiva confian-
¢a en ella mateixa.

Ramon Alcoberro

Octavi FULLAT, Verdades y Trampas de la Peda-
gogia (Epistemologia de la educacion), Ed.
CEAC, Barcelona 1984.

Vers una critica de la rad educativa

Sembla admes per la major part de pensadors
que 'estri fonamental a utilitzar per la filosofia
és la racionalitat, el Logos. Tanmateix, la raé no
es pot fer servir sense conéixer els seus limits, és
per aixd mateix que al llarg de la historia de la
tilosofia han aparegut eritigues epistemoldgiques:
cal limitar el Logos, cal posar-li fronteres.

La filosofia de I’educacié {entenent aquesta com
la reflexid sobre les finalitats, el procés educatiu
i els seus components) necessita qiiestionar les di-
verses dormes» que pren la ra6 aplicada a la pai-
deia. Aquest és 'objectiu prioritari del darrer 1li-
bre del professor Octavi Fullat: Verdades y Tram-
pas de la Pedagogta.

L’autor estructura la seva obra sota quatre grans
apartats:

1. Una introduccié sobre I"origen del fenomen
educatiu i les relacions que grosso modo es poden
establir amb la racionalitat.

2. Analisi de la rad tedrico-educacional.

3. Anilisi de la rad prictico-educacional.

4. Analisi de la rad critico-educacional.

Passem tot seguit a analitzar-los.

1. Introduccio

L’home -—s’ha dit— és un animal racional. Que
significa aixd? Tot alld que succeeix davant



88

I’Anthropos és filtrat, é «posat en rad». Per aixd
mateix, la realitat humana és condemnada a la ra-
cionalitzacid. Aquesta és una dada primaria. Ben
aviat apareix una segona: ’home és un animal edu-
cand. L’educacié «és aqui —com a minim— des
de I'Homo habilis, fa 1.800.000 anys» (p. 19). St
posem ambdues dades en connexid, sorgeix la raé
edycativa.

L’educacid, escriu Fullat, es constitueix al vol-
tant de la paraula. Igual que la rad. Per aixd aques-
ta esdevindra rad educativa (p. 25).

Aviat descobrim que el logos educatiu es mos-
tra sota tres possibles bifurcacions: rab tedrica,
practica i critica.

2. La raé tedrica educacional

Es possible saber-ho tot sobre la realitat huma-
na? Lévi-Strauss contestaria afirmativament; Fu-
llat, en canvi, opta per una reposta negativa. La
rad tedrica educacional analitza les dades educa-
tives des del punt de vista absolutament cientific
(és 'Ambit propi de les ciéncies de I’educacié).
Aquest mode de racionalitat ens proporciona un
«esquema del mén».

3. La rad practica educacional

La major part del text estd dedicada a I'estudi
de la rad practica educacional. Fullat distingeix
tres modalitats epistemoldgiques «prictiques»:

a) la rad practico-prixica,

b la raé practico-tecnologica,

¢) la ra6 practico-justificadora.

La primera consisteix en una analisi de la mo-
ral aplicada al camp educatiu. Si ’home és una
simple dada reductible als estris dels cientifics, des-
truim la possibilitat de parlar d’etica. Aquesta,
doncs, comengar quan en I"dmbit de la natura-
lesashi ha una ruptura, una esquerda. Apareix, ales-
hores, la cultura. Es ara quan s’obriri un abisme
insuperable entre allo gue bi ba 1 allo que bi ba
d’haver, entre 'ésser 1 I'baver d'ésser. La rad
prictico-praxica s’instalda en Pespai de 'baver
d'ésser.

Immediatament ens trobem amb un segon pro-
blema: quina forma ha de tenir aquesta moral?

Fullat creu —amb Kant— que ha d’ésser deonto-
logica i categonca i mai hipotetica o teleologlca.
La moral serd sempre prescriptiva, autdnoma, sen-
se cap dependenc1a d’autoritats socials. Des
d‘aquesta perspectiva quedaran oposades absolu-
tament moral i politica. No es poden identificar
en cap moment, car es mouen en plans diferents.

En I'apartat b} I'autor passa revista a les tecno-
logies educatives, entre les quals hom té present
la cibernética i el conductisme.

Finalment apareix el tercer tipus de racionali-
tat prictica: la justificadora. Aquesta es bifurcari
en dues grans direccions: la justificadora de la con-
servacio (ideologia) 1 1a legitimadora de la protes-
ta (utopia). Analitzem la primera. La rad esdevé,
en aquest cas concret, I’estri que proporciona jus-
tificants als aparells socials establerts: la identitar
nacional, el poder politic 1 el poder economic.

El segon aspecte d’aquest mode epistemologic
pren la forma de la legitimaci6 de la protesta, de
la utopia. Perd Fullat distingeix entre utopies sen-
sates 1 insensates. Tota pedagogia necessita d’'un
element utdpic, un anhel de millorar la realitat
present, actual. Neill exemplifica aquesta moda-
litat utdpica. En el fons aquest pedagog sap que
mai no assolira aquesta utopia, perqué —com el
seu nom indica— no és enlloc. Sols, pero, des
d’aquest anhel utopic pot erigir-se la Hibertat,
Exemples d’utopies sensates sén J. Maritain, Dom
Milani 1 P. Freire.

Per l‘autor existeix també el que s’anomena
«utopia insensata». Aquesta utopia és una ame-
naga contra ’home mateix. Ivan Illich, creu Fu-
llat, és un exemple caracteristic d’aquest mode
d’utopia.

4. La rad educacional critica

Si la filosofia de Peducacid té una epistemologia
propia, aquesta no és altra que la rad critica.

Els sabers humans no es redueixen a Pambit teo-
ric o practic, és a dir, no entren sempre necess3-
riament dins les fronteres de la cientificitat. Hi
ha també el discurs critic, el qual no és cientific,
perd tampoc ideologic ni utopic. La seva tasca estd
a valorar els altres sabers (p. 116). No es tracta
ara d’assolir una determinada veritat objectiva, si-
16 d’analitzar la coheréncia interna dels altres dis-



cursos. Per aixd diu Fullat que «l’esperit critic és
erotic —d’eros— (...); el eritic és «philosophos», un
apassionat d’aquell saber que no posseeix» (p. 118).

Finalment Fullat ens recorda que potser ens
hem basat excessivament en el Logos i que aquest
—potser paradoxalment— no proporciona raons
per a viure. L’home és logos, aixd és indubtable,
perd també pathos | —probablement— aquest si-
gul encara més important que Valtre, Per aix6 al
final del text apareix el desencis, i 'autor promet
una segona part sobre les passions educatives, as-
[pecte que promet ésser tan apassionant com agques-
ta epistemologia de I’educacid, com aquesta créti-
ca de la rad educativa.

Joan-Carles Melich

Victor GOMEZ-PIN, El orden aristotélico, Artel,
Barcelona 1984.

A pesar de todo, en e} mundo hay armonia. Las
cosas guardan en si y entre si una cierta proposi-
¢ién. A poco que nos fijemos, la Naturaleza y la
Sociedad se nos manifiestan como un orden que
jamas deja de ser objeto de admiracidn, por mu-
cho que se nos aparezca como precario y, a me-
nudo, poco logrado. La sensacién de caos, siem-
pre acechante, no debe impedirnos contemplar
el Todo como un cosmos. En el origen, esto cons-
titufa una creencia absoluta: «el Todo estd
ordenado».

El profesor Victor Gémez-Pin se propuso in-
dagar, en un contexto académico —como puede
ser el de una tesis de Estado realizada en la
Sorbona—, qué ocurrié con esta creencia cuando
dejé de ser tal y se plante como una idea necesi-
tada de fundamentacion. La base de esa tesis se
publicé en francés con el titulo Ordre et substan-
ce y ahora se nos ofrece traducida al castellano
con un nuevo nombre, Ef orden aristotélico. En
este libro asistimos a la biisqueda aristotélica de
la ciencia mds excelsa: aquella que tiene por objeto
los primeros principios y causas. Con ello busca-
mos el por qué de este hecho: el Todo esta orde-
nado. Lo buscamos porque es imposible mante-

89

nerse en la realidad del orden sin haber resuelto
la bisqueda. Como dice el autor: «no cabe per-
durar en la incertidumbre».

La insistencia en este Gltimo punto hace que E/
orden aristotélico no sea meramente un libro mas
entre los muchos que hablan sobre Aristoteles.
También evita tener que compararlo con clisicos
como los de Ross, Jaeger, Owens, Aubenque, etc.
La obra de Gomez-Pin no se limita a contar con
mas o menos aciertos histérico-filolégicos, sino
que intenta exponer una investigacion que nos de-
be afectar como fildsofos «de ahora». Esto lo de-
ja claro su sigulente convencimiento: «La pregunta
acerca del por qué del kosmos es la unica que con-
fiere un sentido, una coherencia, a las especula-
ciones sin fin que de Tales a Heidegger han ocu-
pado el pensamiento filosoficor. Es decir, parael
autor de El orden aristotélico, su objeto de estu-
dio no es un fésil instalado en una vitrina; al con-
trario, se trata de aprehender aquello que hace que
la filosofia sea algo vivo. La filosofia es digna por-
que nos afecta, y en ese afectarnos se pone en juego
nuestra relacidn con el orden a través del objeto
de la pregunta, a saber, la xr xh de que todo esta

" ordenado.

Hagamos ahora un intento de comprension abs-
tracta de lo dicho. Comenzamos diciendo que la
creencia que todo lo sustenta deja de ser tal y ne-
cesita por ello fundamentarse. La busqueda del
fundamento no tiene su primagenia importancia
en lo buscado ni tampoco en la bisqueda misma,
sino en el buscador, pues el buscador pone su exis-
tencia en esa bisqueda. El buscador se relaciona
con lo fundado a través del fundamento. Esta me-
diacién inexcusable hace que el resultado de la bis-
queda inmiscuya al buscador. No nos puede de-
jar indiferentes que demos o no con el fundamen-
to, pues somos buscadores.

¢Llega Aristoteles a dar con el fundamento? Para
responder a esta pregunta, Gomez-Pin realiza un
repaso, dentro de la mejor tradicién académica,
de innumerables textos de Aristételes, principal-
mente de la Metafisica y en especial de su libro
XIL A partir de todo ello, queda determinado que
el principio del orden césmico, aquello de que de-
pende, el fundamento, es la pura entidad, traduc-
cibén del término aristotélico ouj # entendiendo
en su acepcidn mds excelsa. En la reconstruccidn
que Gémez-Pin realiza de la «ciencia buscada»,



