Largeault prefiere una especie de realismo cienti-
fico puesto que cree en la inteligibilidad de la na-
turaleza, La tradicidn idealista, al contrario, la nie-
ga: es el hombre, es decir, sus categorias, su len-
guaje, que impone su ley; en términos kantianos
0 wittgensteinianos, los limites del mundo son los
de nuestras categorias o de nuestro lenguaje: no
estdn lejos de decir que existe aquello de lo cual
s¢ habla. Contra estas ideas hay que tener presen-
te que la fisica crea inteligibilidad asociando es-
tructuras matematicas a estructuras fisicas.

Largeault forma parte de un grupo reducido de
filésofos franceses de quienes se pueden aprender
cosas \tiles puesto que retnen la competencia y
la penetracion del pensamiento. Una dltima pala-
bra sobre el estilo: Largeault es escritor, cualidad
rara en los filésofos.

Miguel Espinoza

Merce Rivs, T. W Adorno. Del sufrimiento a la
verdad, Laia, Barcelona 1985

Escribir es dificil; y escribir para publicar, si
cabe, lo es mas. Mercé Rius ha abordado este co-
metido salvando admirablemente el triple obs-
taculo que supone ser la primera obra, de filosofia,
y ademds sobre un autor. El libro T W Adorno.
Del sufrimiento a la verdad se hace indispensable
tanto para aquellos que quieren iniciarse en la fi-
losofia del autor alemén como para quienes ya la
conocen y buscan una vision globalizadora. Con-
seguir algo asi, supone haber acertado en el plan-
teamiento y en su gjecucion. Merce Rius logra ha-
blar sobre Adormo sin caer en la mera pardfrasis
ni en el discurso de libre asociacion; logra una obra
de filosofia que aporta elementos interesantes no
cayendo en la exposicidn escolar; y logra una opera
prima distanciada por igual de la banalidad y de
la pedanteria.

El libro es breve: poco mds de cien paginas. Su
estructura por capitulos le da agilidad y precision,
todo ello para llevar adelante un cuidado y cohe-
rente propdsito: la exposicion critica de la filoso-
fia de Adorno. En esto es particularmente expre-
sivo el subtitulo: «Del sufrimiento a la verdad».

109

Este subtitulo hace referencia a un camino, a un
recorrido que vertebra la propia obra adorniana.
Es sabido —y asi lo hace notar Merce Rius— que
Adorno tiende al lenguaje aforistico y no gusta de
la construccién sistematica. Esto, para quien de-
see globalizar su pensamiento, comporta bastan-
tes problemas. Por eso estimo que la eleccidn que
nuestra autora hace de un camino o recorrido co-
mo hilo conductor de la filosofia adorniana, hu-
yendo de exposiciones, por ejemplo, cronoldgicas
o temidticas, es acertada. Con ello consigue situar
al lector en la impronta de un destino que no es
sino el suyo propio, el de aquel que partiendo de
una molesta situacién busca la verdad para que le
libre de 1a falsedad manifestada por la molestia.

Merce Rius insiste en mostrar lo que Adorno re-
chaza, a saber, todo aquello que conduce a la con-
vivencia con lo factico. Asi, en el plano tedrico
—que es actualmente Ja mejor modalidad practi-
ca—, Adorno se opone tajantemente al formalis-
mo, es decir, al abandono del contenido. Este aban-
dono viene dado por la atribucién de la mediacion
al sujeto cognoscente, de manera tal que lo cono-
cido se adjudica una inmediatez que atenta contra
la espontaneidad del sujeto. Para Adorno, la reali-
dad toda es mediacién. Ante esto, Merce Rius ha-
ce ver inteligentemente la distancia que separa a
Adorno de Hegel: con la doctrina del <Espiritu Ab-
soluto», Hegel afirma la reconciliacién, mientras
que Adorno niega esa posibilidad.

Nuestra autora entiende que para Adorne la idea
de totalidad de Hegel estd hoy en dia puesta al
servicio del totalitarismo. Mas que armonia, se de-
ben buscar tensiones que permitan la manifesta-
cién de la falsedad que nos embarga, es decir, la
manifestacion de vna esencia devenida anti-esencia,
de una esencia que es pura apariencia. Merce Rius
nos dice, siguiendo a Adorno, que en nuestra €po-
ca la razén subjetiva, que es originariamente la ma-
nifestacion de la razén objetiva, es razén instru-
mental, cosificadora. Por ello es necesario acudir
a la critica, para lograr trascender esta situacion.
Pero la trascendencia no puede venir de la acepta-
cion de lo fictico. Sélo la manifestacién de la fal-
sedad pura puede hacer que ésta misma se agote
en su ser pura falsedad. De ahi que la critica ador-
niana sea inmanente, pues la dialéctica inmanente
es la iinica capaz de trascendencia: ella impulsa
la propia negatividad del sistema para acabar con-
sigo mismo.

A lo largo de las paginas de su libro, Merce Rius



110

va introduciendo los principales conceptos del pen-
samiento de Adorno sin perturbar la clara linea de
la exposicién, consiguiendo la dificil sensacién
de que todos estdn explicados con las palabras jus-
tas: sin extenderse en demasia ni pecar de avari-
cia. En este mismo sentido son de destacar los pa-
rrafos dedicados a la contrastacién de la filosofia
adorniana con otros fildsofos y teorfas; asi, las cri-
ticas al positivismo y al existencialismo, y, sobre
todo, la relacién de Adorno con el psicoandlisis de
Fread.

En los dltimos capituloes ¢l libro de Merce Rius
cobra altura. Hay que decir que, conforme van pa-
sando las pdginas, el libro que comentamos gana
en complejidad. Desde que se define el individuo
adorniano hasta que se llega a la utopia como for-
ma de la esperanza, la obra de Mercg Rius abando-
na toda pretensién de ser meramente divulgadora
y alcanza un lenguaje con el que se expresan puntos
fundamentales, y creo yo que gratificantemente
nuevos, del pensamiento de Adorno. A este res-
pecto destacaria el andlisis que Merce Rius reali-
za de la categoria de «expresion» (Darstellung); mds
que por lo definitivamente establecido, por aque-
llo que se sugiere y que, a mi entender, puede per-
mitir integrar a Adorno en una problematica co-
muin a otras filosofias de nuestro tiempo.

En resumen, pues, desde el sufrimiento que ex-
perimenta el hombre por estar sumido en la apa-
riencia, podemos remontarnos a la verdad. El
libro de Merce Rius es una buena muestra de ello.
De ahi que quien no lo lea se perderd algo que me-
rece la pena. Sigue en su camino a un fildsofo que
escribié una frase con la que me gustaria acabar,
una frase que expresa.toda la terrible aporia de
nuestra situacion como hombres del presente y que
nos adentra en ¢l campo mds puramente filosofi-
co que se pueda concebir.

Dice Adorno: «Cuando es imposible hacer nada
sin que amenace con redundar en mal aun querien-
do el bien, hay que limitarse al pensamiento».

Jestis Herndndez Reynés

Eugenio Trias, Filosofta del futuro, Ariel,
Barcelona 1983,

(Hay una nueva filosofia en Espafa? ;Hay una
reflexion sobre el «<hoy» de la modernidad? ;Hay

autores que encarnen preocupaciones y reflexio-
nen sobre tales obsesiones del tiempo presente? Son
varias las preguntas que pretendo hacer confluir
en una sola respuesta afirmativa —si por filosofia
se entiende lo que Aristételes entendio por tal, la
filosofia primera, la metafisica—: Eugenio Trias
y su Gltimo libro publicado a finales del afio 1983,
Filosofia del futuro. Este texto es un claro final
de etapa, un lugar adonde han ido a remansarse
las ideas que en el caminar de su conciencia filo-
sofica le han guiado.

Los que conozcan la trayectoria de Trias verdn
que en su obra se da una fidelidad a unos temas
nucleares, «ideas-problema», que me permiten de-
cir con Rubert de Ventds que sus escritos son un
solo libro, de una coherencia total. Los temas le
acometen y &l los va «rumiando», siguiendo el con-
sejo de su maestro Nietzsche; usa una técnica de
cercado de la idea que le prefia, idea germinal que
en escritos posteriores va creciendo y desarrolldn-
dose, afiadiéndole capas concéntricas, abriéndose
a formulaciones nuevas. Este es su método, la via
o camino de su reflexién y exposicion.

Desde las primeras obras de Trias hay ya una
preocupacién metodoldgica que sélo puede ser
observada si se hace una lectura atenta de su obra,
ya que no ¢s obvia. Trias no suele hacer una decla-
racién de intenciones de forma clara y explicita,
no formula hipétesis de trabajo en las primeras
paginas de sus libros. Sus «excursos» metodologi-
cos aparecen en lugares poco visibles; nos ios en-
contramos en medio de un capitulo no fundamen-
tal o al final de un trayecto en el que lo que nos
ha captado la atencion ha sido el contenido de una
idea, no su forma de exposicién. Esio y otros pro-
cedimientos —intencionados o na, por parte de
Trias— hacen que se haya dicho de su obra, la
de juventud sobre todo, que ¢s dispersa 0 andrqui-
ca; incluso se la ha podido considerar, por ciertos
sectores de la critica, mds como un ensayo sobre
la cultura occidental, que como una obra, en ri-
gor, filoséfica. ;Puede esto achacarse a las apoya-
turas culturales y a las continuas referencias a los
artistas de toda laya? Recordemos £l artista y la
ciudad y Drama ¢ identidad, misceldnea de pin-
tores, musicos, pensadores y literatos. Pero la in-
tencién de Trias es sacar un rendimiento filoséfico
a sus andlisis en otras regiones de la cultura; la
preocupacion que estd al comienzo y al final del
camino es una idea filosdfica, pretende darse un
marco fenoménico —de fendmenos inteligibles—



