Enrahonar 13, 1986, 43-56

Sociologia i metafisica de la gnosi

Josep Montserrat 1 Torrents

ABSTRACT (Sociology and metaphysics of the gnosis)

Christian gnostics remained in the threshold of the Church, lea-
ding often to inner conflicts. They professed a theory of division of -
mankind which allowed them such behavior. This theory is common
to several hierarchichal societies, and it proceeds by means of two
dichotomical divisions: @) subjets somhow integrated and subjects
wholly non-integrated; & the first are further subdivided in subjects
fully integrated and subjects partially integrated. The paper deals with
four exemples: hinduism, the Platonic republic, freemasonry and
gnosticism, The valentinian gnostics sustained a division into hylics
or materials (the wholly outsiders), psychics {the partially in) and
pneumatics or spirituals (the wholly integrated). To each status corres-
ponds a different approach to the Scripture: literal, moral, allegorical.
The second part of the paper illustrates with the backing of
valentinian texts the further trichotomical division into
earth-dwellers, ogdoadic and pleromatic, corresponding to similar
further divisions in the parallel exemples.

Quan semblava que la recerca historica i filolégica havien aconse-
guit una plausible acomedacié del gnosticisme cristia en la gran familia
dels corrents filosofics i religiosos de I’hel-lenisme, heus aci que dos
factors de recent aparicid tormen a remoure les aigiies dels estudis
gnostics. D’una part, el creixent interés del public lector per les mani-
festacions de Pesoterisme en general ha impulsat els conreadors dels
delinis considerats no patologics a pouar novament en I'esplendords
tresor imaginatiu dels escrits gnostics, D'altra part, la descoberta i
successiva publicacié dels manuscrits gnostics coptes de Nag-Hammadi
han tornat a afavorir la concepcié d’una gnosi heterodoxa, esotérica,
filosoficament i doctrinalment inconsistent.

En treballs anteriors ens hem esforgat de fer veure com tant arrela-
ment social del gnosticisme cristid com els fonaments doctrinals dels

43



sistemes gnostics es troben integrats amb tota naturalitat en el si de la
civilitzacié mediterrania de I’Alt Impen Roma!. Tot 1 reconeixent
forga trets originals en els sistemes gnostics, podem explicar adequada-
ment el conjunt de la gnosi cristiana per mitja de categories especulati-
ves hel-léniques i judeo-hel-léniques, sense necessitat de recérrer a
imprecises influéncies orientals. En la present exposicié ens proposem
dur a terme una enquesta interpretativa del gnosticisme cristia del se-
gle 11, i en particular del valentinianisme, per fer paleses les dues
continuitats que li atribuim: una continuitat interna, que enllaga en un
sol procés doctrinal la sociologia i la metafisica de la gnosi, 1 una
continuitat externa, que insereix aquesta sociologia 1 aquesta metafisica
en llurs contextos naturals.

Consideracions sociologiques sobre el gnosticisme

El gnosticisme cristiz ofereix, des del punt de vista socioldgic, una
caracteristica paradoxal: mentre els gnostics afirmen la seva diversitat
radical respecte als cristians comuns, €s neguen a separar-se de Esglé-
sia i a formar nuclis cristians independents. A diferéncia dels marcioni-
tes 1 dels montanistes, que constitueixen sectes separades, els gnostics
¢s mantenen en el si de les comunitats cristianes episcopals, ocasionant
tal volia considerables conflictes de politica eclesiastica. Ara bé, a
I'interior de les esglésies locals, els gndstics s'agrupen en congregacions
diferenciades, semblantment ais cristians del segle 1 que s’agrupaven a
tall de secta dins de I'espai juridic de la sinagoga. El gnostic professava,
doncs, una teoria de la divisio tripartida de I'entorn humna: calia dife-
renciar els electes, els cristians comuns 1 els pagans. El valentinianisme
fou la secta gque elabora més acuradament aquesta triple divisio, distin-
gint entre els pneumatics o espirituals, els psiquics o animics 1 els hilics
o materials. Aixi ho declara el mestre del valentinianisme oriental
Teddot: «A partir d’Adam s’han engendrat tres natures. La primera €s
la irracional, 1 a ella pertanyia Caim; Ia segona és la racional i justa, 1 a
ella pertanyia Abel: la tercera és l'espiritual, i a ¢lla pertanyia Set»
(Excerpta ex Theodoto 54,1).

Aquesta divisio de Pentomn social obeeix a una llei estructural
comuna a moltes societats arcaigues 1 antigues en qué el complex

! Vegeu Los gnosticos, vol. 1, Gredos, Madrid 1983, pp. 21-40; «E} platonismo de la
doctrina valentiniana de las tres hipostasiss, Enrahonar 1 {(1981) 17-31; «La philosophic
du Livre de Baruch de Justimw, Proceedings of the Ninth International Conference of
Parristic Studies, OQxford 1983,

44



societari apareix no igualat siné jerarquitzat. Per jerarquia entenem
aqui «el principi de gradacié dels elements d’un conjunt per referéncia
al conjunt» . Per procedir a aplicar aquesta definicid cal d’antuvi
determinar les caracteristiques essencials del conjunt. Un cop establer-
tes aquestes caracteristiques, les diferents categories ¢ classes s’aniran
articulant segons divisions preferiblement dicotomiques, que donaran
com a resultat una estructura completa i tancada.
Presentarem quatre exemples d’estructura social jerarquitzada:

1. La societat hindd, la qual caracteritzarem per un valor essencial
d’ordre religids: el sacrifiei.

2. La societat de la Republica platdnica, caracteritzada per un valor
essencial étic: la justicia.

3. La confraternitat magonica, caracteritzada per un valor essencial
ético-gnoseologic; la saviesa.

4. La comunitai gndstica, caracteritzada per un valor essencial: el
coneixement salvador.

La primera gran dicotomia gque postulen ¢ls membres d’aquestes
agrupacions és la que opera sobre la totalitat de I'entorn social. El
conjunt dels subjectes presents es divideix en dos grans grups:

a) Subjectes que poden rebre algun dels predicats del sistema {«S»,
per sistema).

b} Subjectes que no poden rebre cap dels predicats del sistema («E»,
per exterior).

El grup « es divideix en dos subgrups:

aa) Subjectes integrats en ¢l sistema («I»).
bb) Subjectes periférics al sistema («P»).

A partir d’aqui trobarem particions dicotomiques ¢ tricotémiques
basades en la gradualitat quantitativa, a la qual es poden haver agregat

diversos diferenciadors {rituals, laborals, historics, etc.).
El quadre resultant és el segiient:

2 { ouns DuMoONT, Home hierarchicus, Flammarion, Paris 1966, p. 92.

45



SOTIRWOIN

$21pgopE0
SUILII ],

1soun

syaualdy w
seryo |
SIS %

suosvpy |
]

M

suesalIy _
SIaLIaNg)
SUEIPIEND) W
vonqnday |
!

Jo400e FHUIS —
sombisg ‘¢
sugjoid ‘§
SISO T

seIpng I

«g»

Joruidsa juuag —

SBASBA sonemwmang v
seA11egSy suodely ¢
SUEmYEIY suepemiy)y ‘7

BlaQ 1
pipuy .
a «»

)

[paoni] 1U3S -
SAIH p
SIBZIIAIE] ¢
sieqreq '
sajqeosolu] ‘]

«F»

—
[e101 Wouy

nBodvuv Muas -
STBISLY) ‘¢
SIBZIIALD ¢
$3316y 7

SOPUIY [

“«S»

46



La primera gran divisié opera sobre la totalitat de I'entorn, sense
cap delimitacié precisa. Si es tracta d’una societat aillada, el conjunt de
partenga €l constituira la totalitat dels habitants de I'entorn fisic. En els
altres casos el conjunt dels subjectes és indefinit i es podria considerar
que enclou tota la humanitat. La divisié es basa en una caracteristica
fonamental que un dels grups posseeix i1 'altre no posseeix. Tractant-
se d'una dicotomia contradictoria, no hi cap el residu d’un grup ip-
termedi. _

En la societat hindi, el valor essencial és la participacid en ¢l
sacrifici ritual. L’univers es divideix en subjectes que no tepmen cap
mena de participacio en el sacrifici (paries, intocables) 1 subjectes que
tenen alguna mena de participacié en el sacrifici: hinduds.

La societat de la Republica platonica adopta en aquest punt els
criteris comuns de les ciutats hel-lémques, que dividien I'univers entre
subjectes que no gaudien de cap mena de participacio en I’hel-lenisme
(barbars) i subjectes que participaven d’alguna manera en I’hel-lenis-
me (hel-1&nics).

La societat magonica palesa una clara consciéncia de representar un
moment evolutiu superior en el context de les civilitzacions. Conse-
giientment, la seva primera gran dicotomia diferencia els qui no perta-
nyen de cap manera a la civilitzactd (incivilitzats) dels que hi pertanyen
d’alguna manera (civilitzats) .

La societat gndstica es fonamenta en la participacid en la gnosi
salvadora. Els subjectes que no participen ni poden participar en la
salvacié son els denominats homes hilics o materials, generalment
assimilats als pagans. Els subjectes que gaudeixen d’algun tipus de
benefici soteriologic son els cristians.

La segona divisié opera sobre el conjunt dels subjectes que poden
rebre algun dels predicats positius del] sistema, per lleu que sigui. Sol
donar per resultat una diferenciacié entre la participacié plena i la
participacid minvada.

En la societat hindy, el conjunt dels subjectes que constitueixen
propiament el poble es divideix en dos grups: ¢ls nascuts una vegada,
que no posseeixen ’Atman i poden només participar en la pregana: els
Siidras, 1 els nascuts dues vegades o dvijas (binats), que posseeixen
I’Atman i poden participar en la pregdria i en el sacrifici.

En la Repiblica platdnica i a les ciutats hel-léniques, la divisid
s’estableix entre els grecs que habiten a la ciutat sense drets politics, els
metecs, i els que hi habiten amb drets, els ciutadans.

A la magoneria hi ha una radical diferéncia entre els profans, homes

3 A I'dpera de simbologia maconica Die Zauberfléte (La flawta magica), de WA, -
Mozart, basada en un text d’E.J. Schikaneder 1 L. Giesecke, 'home exclds de la civilitza-
cié hi és representat pel negre Monostatos.

47



que només tenen accés a les ciéncies profanes, i els magons iniciats, que
participen en la saviesa *.

La societat gnostica postula una conflictiva distincid entre els cris-
tians corrents i els mateixos gnostics. Els cristians corrents sén denomi-
nats «psiquics» pels valentinians, que es designen ells mateixos «pneu-
mditics» o espirituals. Els psiquics es componen d’element planetari,
com el Demiiirg, i tenen accés només a I'ensenyament moral del salva-
dor. A la fi dels temps, els psiquics que hagin observat bona conducta
persistiran en l'estat natural de llur anima immortal 1 passaran a
habitar I'cgddade o cel de les estrelles fixes, ocupat ara per 'Anima del
Moén. Els psiquics perversos, en canvi, seran assimilats als hilics 1
anorreats a la conflagracié. Els espirituals es componen d’element divi
superior 0 pleromatic, que els fa capagos de comprendre ’ensenyament
total del salvador. Il-lustrarem més endavant aquesta divisié adduint
els textos pertinents. Aqui voldria citar un autor molt proper a la gnosi
com ara Ploti: «Hi ha homes que romanen en les impressions sensibles
tota la seva vida, creient que sén les primeres 1 les darreres (...). Uns
altres s’enlairen una mica per damunt de les coses inferiors, enduts per
la part superior de "anima, que els porta del que és agradable al que és
honest. (...) Ht ha una tercera raga d’homes, homes divins per 'eminén-
cia de llurs capacitats i la penetracié de la seva vista» (Ennéada V, 9,
1) 3. Es tracta dels epicuris, dels estoics 1 dels platonics, divisid facil-
ment assimilable a la dels nostres gnéstics.

Hem configurat un conjunt de subjectes susceptibles de rebre amb
plenitud els predicats del sistema. La taxonomia continua operant, perd
a partir d’aquest estadi els criteris de diferenciacié ja no sén univocs.
Cal tenir molt en compte aguesta precisid per evitar assimilacions
precipitades entre certs agrupaments tricotdmics que ofereixen els cos-
sos socials aqui estudiats.

Els dos sistemes tricotdmics que presenten una certa similitud sén
els de la societat hindi i la Repiiblica platonica. En un cas i en 1’altre es
tracta, per definicid, de la divisié del conjunt dels subjectes pertanyents
amb plenitud al sistema. A la societat hindui es configuren tres varnas:
els brahmans, sacerdots sacrificadors; els kshatryas, puerrers gover-
nants, i els vasyas, artesans i comerciants. Aquesta divisié té importan-
cia sociologica, perd no rau en raons metafisiques. Efectivament, la
gnosi hindd (les Upanishads) superard aquesta tricotomia i igualara els
tres varnas davant de la saviesa.

A la Republica platdnica s’estableixen també tres classes: gover-
nants, guerrers i artesans. Ara bé, les diferéncies entre un sistema 1

4 A Die Zauberfléte, Vhome profa hi és representat per I'ocellaire Papageno.
3 PLoYt, Ennéada ¥ 9,1; VI 9,8.

48



altre sén molt profundes: els varnas hindus no son classes socials, els
estaments platdmics, si; en el sisterna hindd el govern és a carrec del
segon varna, en ordenacid platénica governa la primera classe.

Pel que fa a la magoneria, la classificacid dels iniciats en mestres,
oficials 1 aprenents es basa en criteris didactics, fent una imitacié dels
gremis medievals i de les titulacions universitaries (batxiller, llicenciat,
doctor).

Els grups gndstics no presenten noves divisions de caire social
clarament diferenciades. Algunes vegades els textos parlen d’espirituals
«perfectesy 1 d’espirituals «proficients» 8, perd aquests predicats no
arriben a configurar grups especificament diversos. Trobem, en canvi,
una tricotomia de caracter metafisic projectada en I'espai 1 en el temps
mitics, la qual estudiarem a la segona part.

L'estructura completa i tancada de 'entorn huma segons els gnostics
valentinians ofereix la clau explicativa d’una interessant doctrina
d’Origenes, que d’aquesta manera palesa la seva intima relacid amb el
pensament de la gnosi, sobretot de la valentiniana. Es tracta de la teoria
dels tres sentits de I'Escriptura.

La técnica de la interpretacié al-legorica la rep Origenes, indubtable-
ment, de Filo d’Alexandria. Perd €] cristid ana molt més enlld que el
jueu. En primer lloc, Origenes estén I'al-legona a tota 1'Escriptura
hebrea, mentre Fild es limitd a Pexegesi del Pentateuc. El que és més
important encara, Origenes distingi clarament dos sentits anagogics, el
moral 1 Pespiritual. El sentit moral permetia llegir en I'Escriptura les
doctrines étiques 1 psicologiques de la filosofia grega, tal com ho havia
practicat Filo. El sentit espiritual es referia a la redempcid de Cristi1a
I’ascensid de 'anima vers la unid amb Déu .

El sentit literal o histdric estava a I'abast de qualsevol lector dels
textos biblics, fos paga o jueu. Es tractava d’una lectura de la Biblia que
no unicament era religiosament opaca, sind que podia induir a greus
errors, com ara atribuir a Déu imperfeccions humanes 2. Era el sentit
corresponent als homes totalment aliens al cristianisme, els pagans. Els
cristians, en canvi, tenien accés al sentit anagogic.

Aquest sentit anagogic, que utilitzava I'instrument de 1’al-legoria,
podia revestir dues formes, com hem vist, El sentit moral estava a
I'abast dels cristians corrents; el sentit espintual, en canvi, només era
accessible als cristians més avangats o perfectes. Aquesta distincié entre
ambdds tipus de cristians €s un dels Iligams més consistents d’Origenes
amb la gnosi.

6 |RENEU DE LIO, Adversus haereses 1 1,5 EeiFanI, Panarion, H. 33, 7.9.

7 Cf ORIGENES, De Principiis 1Y 2.4, In Leviticum Homilia V 1,5, In Numeros
Homiltia 1X T, X |; Contra Celsum 1V 12; In Jeremiam Homilia XV 6.

8 Cf. Contra Celsum IV 72.

49



Declaravem a 'encapgalament que un dels proposits d’aquestes
pagines era palesar la naturalitat de la insercié de la sociologia de la
gnosi en e] context de les estructures que solen adoptar els grups politics
i religiosos. La tricotomia gndstica fora, socialment parlant, la resposta
espontania, la resposta que calia esperar, a la incitacié del context
immediat dels grups gndstics, empesos per les circumstancies a entaular
relacions amb els seus correligionaris cristians en el si de les esglésies i
amb els conciutadans pagans en el si de la societat civil. El gndstic
s’autodefinia d’antuvi negativament per diferenciacié respecte als al-
tres. A la segona part veurem els elements consitutius de la concepcid
positiva de sl mateix, que configuraran un esquema tricotdmic espacio-
temporal desenvolupat en connexié amb I'anterior.

I

Metafisica i sociologia

A la primera part hem estudiat I'isomorfia estructural d’algunes socie-
tats jerarquiques. La nostra enquesta prosseguira ara esbrinant un tipus de
relacié dinamica en el si d’aquestes societats: Ia relacio de poder. ‘

El domini d’un grup social sobre els altres es justifica dbviament
pels mateixos criteris ideoldgics que determinen la divisid jerdrquica.
Cal advertir que la correlacié que aqui establim entre estructura social i
fonament ideoldgic o metafisic és de caracter logic, no historic. No
pretenem afirmar que primer es crea un sistema de pensament 1 després
g’articula el complex social d’acord amb aquell sistema; ni volem
sostenir que el cos doctrinal, a la inversa, sorgeix com a simple supers-
tructura ideoldgica per justificar una divisié social existent, Pretenem
fer palesa, simplement, la rclacid logica i conceptual que hi ha entre ¢l
fet social i ¢l sistema ideologic, donant per descomptat que es produeix
entre ells un continu procés de realimentacio.

De tot el que hem dit en resulta, doncs, que determinades doctrines
metafisiques es troben com a fonament de determinades relacions de
poder. Aquestes relacions no s’estableixen uniformement en les diver-
ses estructures jerdrquiques. En alguns casos el corrent de domini es
produeix en el si de S {pertanyents al sistema), de I {integrats} de P
(periférics). Altres vegades la relacid de poder s'estableix entre els
subgrups en ¢l si de 1.

Fl primer cas s'esdevé en I'hinduisme antic. El conjunt del grup
social dels dvija (nats dues vegades), compost per les classes sacerdotal,
guerrera i artesana, domina el grup dels $iidras. Historicament aquesta
situacié deriva de 'ocupacié pels invasors indoeuropeus de les ciutats

50



de les planes de I'Indus i del Ganges, on s’estableixen sense mesclar-se
amb la poblacié aborigen, que fou incorporada a la nova societat amb
drets civics i religiosos limitats. Ideologicament, la divisid 1 el domini
consegiient es basen en el fet metafisic del doble naixement: el dvija
peix per segona vegada a la vida de 'Atman, el $idra no. En canvi, en
el si dels varnas superiors, el relatiu domini dels guerrers és un pur fet
social sense fonament ideologic,

El segon cas es troba clarament exemplificat a la ciutat platdnica, on
hi ha una de les classes socials, la dels guardians filosofs, que domina
sobre les altres, malgrat que totes pertanyen plenament al sistema.
Aquest domini ¢s fonamenta en una determinada doctrina filosdfica,
més concretament, en una especifica feoria del coneixement que fa del
filosof "anic coneixedor dels principis constitutius de la ciutat ®,

En ¢l cas del gnosticisme ¢ristia dels segles 11 1 111, la relacio de poder
s'estableix de forma conflictiva entre €l grup que es considera plena-
ment integrat al sistema, el gnodstic o pneumatic, i el grup tingut per
periféric, els psiquics, és a dir, els cristians corrents o eclesiastics. Es
tracta, doncs, d’una dinamica molt més acostada a la de la societat
hindd que a la Republica platdonica. Irenen de Lié és perfectament
conscient d’aquest capteniment de la comunitat gndstica guan escriu:
«Aprengueren disciplines psiquiques els homes psiquics, els confirmats
en les obres 1 en la mera fe, mancats del perfecte coneixement. Aquests
~diuen~ som nosaltres, els de I’Església. Sostenen que per aixo ens és
necessaria la bona conducta, puix que no ens podriem salvar de cap
més manera, mentre ells se salvaran absolutament, no per la conducta,
sind pel fet d’ésser espirituals per naturan (Adversus haereses 1, 6, 2).
L’actitud dels gnostics representava una presa de posicio radical en un
problema que agita les esglésies cristianes fins al concili de Nicea: Jes
relacions entre tedlegs i jerarques.

Les esglésies cristianes es formaren 1 es desenvoluparen com a grups
diferenciats en el si de les comunitats judeo-hel-lenistiques fins al
principi del segle 1. Es ben sabut que a les sinagogues de la didspora
jueva 'organitzacid jerarquica era molt laxa i totalment mancada de
caracter sagrat, car el poble d’Israel en la dispersié continuava reco-
neixent com a unica autoritat sacerdotal la del temple de Jerusalem.
Aguesta situacid pesa fortament sobre Porganitzacid jerarquica del
cristianisme després de la seva separacid de la sinagoga. L’episcopat
troba dificultats per consolidar-se i sobretot per assolir una autoritat de
caracter sagrat més enlla d'un simple poder administratiu delegat per la
comunitat. Durant tot el segle It i principi del 11 €ls bisbes eren elegits
encara exclusivament per la comunitat local; a mitjan segle 111 I'episco-

? Un passatge molt revelador és Repiblica ¥X, 591 a.

51



pat comenga a utilitzar ¢l ritual de I'ordenacid per sostreure al clergat i
al poble el dret de designacid episcopal 1°,

Els grans tedlegs dels segles 11 i I1I no pertanyen a la jerarquia o hi
ocupen un lloc molt marginal: Basilides, Valenti, Ptolemeu, Justi,
Tertul.lid i probablement Metodi sén laics; Climent d’Alexandria i
Qrigenes son presbiters marginats, Tots ells reivindiquen, en diferents
registres, la superioritat del magisten teologic sobre I’autoritat jerargqui-
ca. Origenes dissol 'agressivitat de la doctrina en 'oposicid més dmplia
entre «fe simple» i «coneixement perfecte», Climent d’Alexandria i
Metodi contraposen sense embuts «perfectes» i «jerarques», 1 arriben a
establir destins escatologics inferiors per als simples fidels .

Es en aquest context de polémica soterrada on cal situar la pretensié
de superioritat dels gnostics dels segles 11 1 11, El conflicte, pero, és
fortament radicalitzat pels mestres de 1a gnosi. Mentre Climent, Orige-
nes 1 Metodi mantenien la unitat fonamental de tots els creients, la
principal secta gnostica, la dels valentinians, postulava una diferéncia
de natura entre el simple creient de ’Església (el psiguic) 1 el gnostic (el
pneumdtic). A 'ensems, la majoria de sectes gnostiques refusava disgre-
gar-se de les comunitats cristianes, i de fet la jerarquia eclesiastica, tot i
rebutjant llurs doctrines, no els n’éxclogué mai formalment. Aquesta
situacidé determind que el conflicte de poder religios es produis en el si
de les comunitats, i no entre ’Església i un grup foragitat (com fou el
cas amb els marcionites).

Veiem, doncs, com una teoria de cariacter purament teologic serveix
de criteri fonamentador d’una estructura socioldgica i de motivacid
d’'un conflicte de poder. Una vegada més cal que advertim que no
pretenem de cap manera establir dependéncies de prioritat historica
d'un factor sobre I'altre. No insinuem gue la doctrina valentiniana de
les tres natures és una pura ficcid tedrica per fonamentar unes preten-
sions socials o per justificar una presa de posicid respecte a un conflicte
ja existent. Nogensmenys, volem cridar I'atencié sobre el fet que els
conflictes entre els ortodoxos i les sectes gndstiques no es limitaren a
I’ambit especulatiu sind que tingueren un abast indiscutiblement social.
Més encara, aquesta paradoxal actitud de dependéncia i de separacid
simultanies constitueix, més que uns determinats continguts doctrinals,
I'element especificador de totes les gnosis occidentals: encratisme, ma-

10 Remeto ai capitol 11 de la meva obra Les eleccions episcopals en la historia de
I'Església, Prtic, Barcelona 1971,

e MreTom D'OLmp, Banguet, 111 i VIII; ORIGENES, In Johannem Commentarium,
1 25; In Romanos Comm. VII 5. Vegeu Josep Rivs Camps, £l dinamismo trinitario en la
divinizacion de los seres racionales segun Origenes, Pontificium Institutura Orientalium
Studiorum, Roma 1970, pp. 355-473; 1 el meu article «Origenismo y gnosis: los perfectos
de Metodio de Olimpo», de proxima aparicio a la revista Augustinignum de Roma.

52



niqueisme, priscil-lianisme, paulicianisme, catarisme, cabala, alguimia
i francmagoneria. Sota la gran ensenya tedrica del coneixement supe-
rior i reservat, tots aquests corrents han palesat una actitud de distan-
ciament i de menyspreu envers la massa ignorant o semiinstruida,
enfront de la qual els iniciats s’han definit com els unics perfectes 1,
consegiientment, guies nats 1 mestres dels altres. Ara bé, no hi ha
perfecte sense imperfecte, no hi ha iniciat sense profa, no hi ha savi
sense ignorant. Les gnosis son moviments relatius per definicid; postu-
len una massa informe a la qual podran contraposar-se¢ com a possei-
dors de la forma. Per aixo totes les gnosis conceben un conjunt més
ampli que abasti i comprengui dos subconjunts contraris. En el cas de
les religions de Llibre, aquest serveix de determinacié generica del grup
ampli dels seus receptors, que aleshores es subdivideixen per rad dels
diferents nivells de lectura del mateix llibre sagrat.

Aquestes precisions de caire socioldgic permeten ’harménica ads-
cripcid a la gnosi de certs personatges o grups cristians quc es resistien a
aquesta decisid taxondmica en virtut del seu refiis explicit de les
doctrines teologiques del gnosticisme classic del segle 11. Aquest fora ¢l
cas de Metodi ¢’Olimp i de Priscil-lia. Ambdés personatges professen
obertament la fe ortodoxa en matéria trinitdria i cristoldgica, perd
simultaniament es contraposen de manera radical a la multitud dels
creients; 'un, Metodi, per la possessié del do divi de la virginitat,
I'altre, Priscil-lia, per un coneixement superior del sentit de I'Escriptu-
ra. En un cas i1 en altre la massa dels simples creients es manifesta
palesament desconfiada,

Tornem ara al gnosticisme antic, particularment al valentinianisme,
per escatir breument el caracter del que n’hem volgut dir €l seu element
metafisic diferenciador.

En I’hinduisme 1 en la Republica platonica, els ciutadans de ple dret
es subdividien en tres classes sobre la base de funcions societaries sense
significat transcendent; en el valentinianisme, els preumatics passen
per tres estadis successius caracteritzats per diferents determinacions
soteriologiques 1 gnoseologiques, que donen lloc a tres estats del gnos-
tic: el munda, 'ogdoadic i el pleromatic. Els estudiarem per aquest
ordre {que és 'ordre mateix de [epistrophé neoplatdnica), esmentant
oportunament les correlacions amb les dues altres classes, les dels
psiquics 1 els materials. D’aquesta manera comprovarem que la doble
dicotomia social de la gnosi valentiniana ¢s justificada per una compac-
ta teoritzacid metafisica que dona rad tant de D'essencial diversitat de
les tres classes com de la triple relacié del pneumatic amb 'univers
superior o intel-ligible. Cap moviment filosofic o religios en la historia
no ha introduit entre els homes divisions tan radicals.

El primer estadi del pneumatic és el terrenal o infralunar. Ireneu de

53



Lid descriu d’aquesta manera la composicié de '’home gnédstic terrenal:
«Ells reben I'anima del Demiiirg, et cos del fang, la carn de la matéria i
I’home espiritual de la mare Achamot» (Adversus haereses 1, 5,6).
D’aquests quatre elements tres sén intel-ligibles: I'esperit, I'anima 1 la
forma corporal; la «carn» és sensible i esta relacionada amb les «tuni-
ques de pell» evocades a Génesi 3, 21. Ireneu segueix: «L'espiritual és
enviat per tal que s’uneixi aqui amb el psiquic, i es formi, educat amb
ell, en el que pertoca a la conducta» (Jbid. 1, 6,1). En aquest estadi el
gnostic conviu amb els materials (els pagans) sense contaminar-se i
col-labora amb els psiquics {els cristians vulgars) en lambit de ja vida
moral.

El segon estadi del pneumaitic és 'ogdoadic o celestial. Teddot el
descriu aixi: «El repods dels espirituals té lloc en el dia del Senyor, a
I'ogddade, al costat de la Mare, mentre posseeixen encara les animes
~els seus vestits— fins a la consumacié. Tot seguit, té lloc el banquet
nupcialy (Excerpta ex Theodoto, 63). L'ogddade és la regio de les
estrelles fixes, que manifesten la perfeccié racional d’un moviment
matematic regular. Els espirituals han deixat a la terra els seus compo-
nents carnals i materials, i es congreguen a I'ogddade en estat animic,
esperant el moment en qué tots els posseidors d’element espiritual
s’hauran congregat al mateix lloc.

Els psiquics (cristians ordinaris} que hagin observat bona conducta
accediran també a I'ogddade, que sera per a ells el lloc del repos
definitiu. El valentinianisme, doncs, reconeix una salvacié psiquica,
teoria amplament desenvolupada per Heracled en el seu Comentari de
levangeli de Joan 2, DXaquesta manera, 1a relacid social del gnostic
amb el cristia ordinari adquireix un sentit religids precis i es diferencia
clarament de la relacid amb ¢ls pagans.

E) tercer 1 definitiu estadi del pneumatic és el pleromatic. Teddot el
descriu seguint les habituals metifores matrimonials: «Els elements
espinituals deposen les animes, 1 des d’aci, a I'ensems que la Mare
acompanya I'Espds, acompanyen ells també els seus esposos, Hurs
angels; entren a la cambra nupcial dins del Limit, i arriben davant de la
visié del Pare transformats en eons intel-lectuals, vers les intel-lectuals i
eternes nocese (Excerpta ex Theodoto 64). L'ogddade representava el
modn de la mera racionalitat, accessible a I'dnima. Perd més enlld de
I'ogddade hi ha el Pléroma, el lloc supracelestial; més enlla de la
racionalitat hi ha la intuicié intel-lectual, no accessible a I'anima. Per
aixo els elements psiquics romanen a 'ogddade, mentre els espirituals
travessen el Limit que separa el racional del supraracional i es presen-
ten davant de la visié del Suprem Transcendent. La diferéncia entre el

12 A Los gnésticos, chtat a la nota 1, vol 11, pp. 293.331.

54



psiquic 1 Pespiritual era doncs de substincia a substancia, una diferén.-
cia radical. El gnostic tenia rad de proclamar-se superior al psiquic. Era
assenyat que el psiquic escoltés les lligons del gnostic. Era congruent
que la jerarquia s’inclinés davant el magisteri dels doctors espiri-
tuals.

Les darreres paraules del text de Teodot ens han introduit a la
interpretacid definitiva de la metafisica del gnosticisme valentinid: el
valentinianisme és una filosofia del coneixement supraracional. En
efecte, Teddot, en descriure el darrer acte del drama de la recuperacié
de la substancia divina extraviada, juxtaposa I'expressid metafonica ila
seva interpretacid filoséfica: «noces intel-ligibles (noerad)» 1 «eons in-
tel-ligibles (aidnes noeroi)». L'acte final és un acte de coneixement, com
I'acte primer fou un acte de desconeixement. Irenen ho descriu amb
tota precisid: «Avancd precipitadament el darrer i més jove 6 de la
Dodé¢cada, Saviesa, i experimenta una passid sense 'abracada del seu
consort, Desitjat. Allo que havia tingut el seu inici prop dels eons que
voltaven I'Inteljecte 1 la Veritat, es concretd en aquesta foraviada, en
aparenca per causa d’amor, de fet, perd, per audacia, car no tenia
comunitat amb el Pare perfecte com en tenia PIntellecte. La passid
~diuen— era recerca del Pare, car volia comprendre la seva grandesa.
Puix que no podia, car s’havia llangat a una empresa impossible, ¢s
debatia en upa lluita terrible per causa de la grandesa de ’Abim i de la
inescrutabilitat del Pare i de Famor envers ell» (ddversus haereses ],
2,2). En Pestadi primordial, ’ed Saviesa pretengué un coneixement
total del Suprem Transcendent partint de la seva capacitat cognoscitiva
purament racional, Aquest acte d’audacia intel-lectual determina el
despreniment de la pura racionalitat, que, disgregada del Pléroma divi,
esdevingué la racionalitat del mén corpori, és a dir, en llenguatge
platonic, I'Anima del Mén. L’error de la Saviesa no fou degut a igno-
rancia, sind a una pretensié desmesurada, la de reduir el Transcendent
a concepte, la de fer sil-logismes sobre allo que només pot ésser objecte
d’intuicié. L’acte constitutiu del mdn periany doncs a 'esfera cognosci-
tiva, tot i que el coneixement sigui aqui en realitat un desconeixe-
ment.

La metafisica gnostica, ella mateixa dissimulada sota un allau
d’imatges mitiques, és en darrer terme una gnoseologia, i no una teoria
del coneixement qualsevol, sind una teoria de caracter fonamentalment
platdnic. També Platd, en el Timeu, articuta una completa filosofia del
coneixement del mén sota fa tofa d’un mite cosmogoénic que semblaria
d’antuvi més apropiat per a una metafisica que per a una epistemolo-
gia 1*, La gnosi valentiniana reprén fil per randa el sistema platonic dels

13 M’he ocupat d’aquest tema en el meu article «El Timeo, de la politica a la ciencia a
través de la imaginaciénn, Enrahonar 10 {1985),

55



tres estadis de I'intel-ligible —el transcendent, I'intel-ligtble pur i I'intel-
ligible intermediari- i defineix cadascun dels estadis per mitja de
rclacions de coneixement. Tanmateix, I'g priori monistic del valentinia-
nisme fa que per mantenir una certa continuitat entre 1a darrera subs-
tancia divina intel-ligible i la substancia corporal, els gndstics recorrin a
la comoditat de la cosmologia cstoica, i sobretot a la doctrina del
pneuma omnipervasiu (di¢kon), comprometent d’aquesta manera la
radicalitat de la separacié entre sensible i intel-ligible, Resulta para-
doxal que un dels corrents filosofics més titllats de dualisme, la gnosi,
sigui ¢n realitat tan monista que arribi a comprometre la transcendén-
cia de la divinitat. Fou Origenes, com sosté amb gran encert Josep Rius
Camps en la seva contribucié a aquestes Jornades, el qui s’adona
clarament que el teorema de la incorporeitat divina era decisiu per
evitar I'emanatisme cosmic en qué els gnostics s"havien refugiat per
cludir el dualisme platdnic.

La historia de 'esperit huma és, doncs, un procés de coneixement.
L’antropologia s’articula aleshores sobre les calegories gnoseologiques,
arrossegant la divisid de l'entorn social en tres classes caracteritzades
per llurs capacitats cognoscitives.

La metafisica serveix ara de justificacid ideoldgica d’una societat
ideal en qué el grup superior domina ¢l grup intermedi per la seva
saviesa, i el grup intermedi domina la massa inferior per la seva
ciéncia. Sota aquesta perspectiva, la gnosi adquireix una sospitosa
modernitat i desvetlla la memdria de fets i actituds més aviat poc
agradables. Posem punt final & aquestes pagines augurant que el feno-
men gndstic hauria de continuar essent objecte de recerques erudites i
desitjant de no trobar-nos-el mai a sobre com a instrument metafisic de
dominacid.

56



