Enrahonar 13, 1986, 99-113

L’esceptic humanisme dels sofistes

Antoni Piqué Angordans

I

La publicitat que d’uns anys engd els estudiosos fan dels sofistes
grecs demostra que continua essent discutible llur aportacio a la cultura
de] seu temps. Per a alguns encara és valida la interpretacié que van
donar-ne Platd 1 Aristdfanes, segons els quals els sofistes eren falsos
mestres de la saviesa que elaboraven arguments capciosos. Eren uns
entesos en qiiestions morals, religioses i politiques; certs aspectes, pero,
de llur activitat els portaven a I'escepticisme, a la corrupcio, al desmen-
jament. Queien en la contesa verbal, en la critica negativa: la trivialit-
zacié filosofica els precipitava en la mera eristica. Tenien, sobretot, una
desordenada preocupacié de guany monetari. Es per suposats motius
com ¢ls anteriors que Platd deia que professaven una virtut aparent, no
real .

De fet, els sofistes posaven en circulacié técniques de presentacid i
d’exposicio de llur doctrina, amb noves analisis de les relacions socials,
de la justicia, del poder, etc., amb qué aconseguien éxits en la instruccid
politica 1 en societat. Tal vegada els estudis sobre I’ésser, Pespeculacid
sobre la natura i altres indagacions, els veien com a secundaris, tot i
que la linia fronterera de llurs preocupacions intel-lectuals ens resulta
dificil de precisar. No és d’estranyar, doncs, que fins i tot en €ls temps
modems, plens de revisionismes culturals, certs historiadors de la
filosofia, principalment seduits per I'autoritat de Platd i d’Aristotil,
hagin arribat a conclusions negatives en relacio amb els sofistes. N'hi
ha prou amb 'esment de Zeller, segurament ¢l més important dels
historiadors de la filosofia grega. Tot i que Zeller sostenia que, si es
volgués jutjar la moral sofistica per la relacic que els primers sofistes
van mantenir amb la manera de pensar de llur poble, a penes hi hauria
cap motiu de fer alguna distincié entre ells i els savis més antics; tot 1

b PLAT. soph. 232 52233 ¢

99



aixi, afirmava, Ia doctrina moral dels sofistes portava a conseqiiéncies
forga funestes 2,

Els afanys per revalorar-los sén, avui, considerables *. Els sofistes
apareixen com a exponents importants, ja a partir de la meitat del segle
v, dels avengos en els camps del saber, especialment antropoldgic. 1
encara que llur antropologia sigui tan rudimentaria com vulgueu, mal-
grat tot, la tasca de «reconversié» que s’ha engegat a favor d’ells intenta
de fer-ne uns veritables mestres i pedagogs amarats d’auténtic humanis-
me.

Tanmateix, els dubtes sobre llur humanisme continuen essent qui-
sap-los. De bell antuvi, cal dir que algun aspecte de la seva conducta era
una mica térbol. De fet, perseguien la utilitat mitjangant técniques
d’ensenyament ben aplicades. Tenien cura de les necessitats dels alum-
nes: alld que necessitaven, alld els oferien. Tot seguit passaven factura,
perd % Ara bé, diguem ben tost que, fins i tot dins aquest engranatge
comercial de I'ensenyament, hi pot sorgir i expandir-se¢ un veritable
humanisme —-amb totes les contradiccions, és clar. Més encara, sem-
blant actitud davant 'educacié no pot ser requisit suficient per negar-
los o per afirmar-los Phumanisme, i menys en un context social en qué
les relacions politiques funcionaven de manera peculiar, en qué els
ciutadans rebien l'educacio i entraven en la cultura amb unes condi-
cions fortament diferents de les nostres, en qué, i sobretot, els ciutadans
que van rebre I'educacid sofistica eren una escassa minoria —formaven
part d’'una oligarquia que no sempre va tenir ¢l poder a les mans- 1
encara no tots els dirigents politics van passar per ells.

No ¢s tracta ara d’escatir si eren o no conciliables llur activitat i llur
antropologia, sind d’esbrinar quines eren les contradiccions fonamen-
tals en les relacions amb la societat del seu temps 1 amb el saber que
exposaven. Del que es tracta és d’analitzar el grau i el sentit de llur
escepticisme, no merament en la seva manifestacié intel-lectnal, sind
també en relacié amb la societat en qué van viure,

II

De fet, els sofistes, fins i tot els mestres més antics, han estat acusats
d’escepticisme i d'immoralisme practic. Han estat interpretats com uns
escéptics insolents davant els problemes filosofics, la consciéncia social

1 les relacions humanes. Alhora els ha estat atribuida una influéncia

2 E. ZewLER, Philos. der Griechen 1 2, p. 1394,

3 ¢f C. Ramnoux, «Nouvelle réhabilitation des Sophistes», Rev. de Métaph. et de
Morale 73 (1968), § ss.; R. PIETRA, «Les sophistes, nos contemporains», Rev. de Métaph.
et de Morale 77 (1972), 265 ss.

Les raons, perd, d'oposicid als sofistes no podien ser els diners que cobraven dels

100



social important, fins al punt que llur tendéncia cap al subjectivisme i
I'individualisme hauria menat Atenes a comsegiiéncies irreparables.
Ara bé, hem de veure que si una escepsi com aquesta existia, no es
trobava en el moviment sofistic com a tal, sind que ja existia en els
esperits meés corromputs,

La majoria dels sofistes van exercir llur activitat durant la Guerra
del Peloponés. El curs de [a guerra anava destrossant les relacions i la
convivéncia humanes i assolia un grau de putrefaccié que no és facil de
defensar m1 d’'interpretar; el poble es veia frustrat i es trobava abocat al
fracas del sofriment. En aquest ambient els sofistes no van fer anar
malament les coses, sind que van mostrar, tal com Platd ho albirava des
d’un altre cantd, que les coses anaven malament. Van treure la situacié
del nus de les abstraccions i la van exhibir amb la forca que realment
tenia. Amb les narracions de Tucidides, un alumne ben aprofitat del
moviment, el marc té uns contorns ben precisos, realistes . Segons ell,
aquesta guerra presenta un dels més foscos quadres de destruccio i1 de
dissolucié, de delictes i d’horrors, que mai no recordi la historia del
mdn antic 8.

Els relats de Tucidides aporten la informacid necessaria i suficient
per entendre situacions, actituds 1 doctrines, La seva andlisi vessa uns
colors que embruten la societat que havia aixecat el Partend, aplaudia
Sefocles 1 lluitava contra les malalties amb metges com ara Hipocrates
de Cos. En canvi, la classe politica gaudia de ben poca popularitat 7,
L’imperi atenés, si per una banda era producte d’uns personatges
extraordinaris i d’unes circumstancies irrepetibles, per una altra s’havia
convertit en explotador i despotic, conculcador dels drets personals,
fautor de vergonyoses sevicies, adhuc amb pobles indefensos, i fomen-
tador de rivalitats i lluites entre faccions. Era una democracia decrépi-
ta, barroera, de qué n’és un testimoni el Vell Oligarca ®. En una societat
semblant, que portava a la practica el dret del més fort, havien de ser

alumnes, practica que es va generalitzar a 'época de Socrates. Aguest no cobrava; perd,
tal com reconeixia el desimbolt Aristip, ja tenia d’alld que necessitava, car era servit pels
intendents dels principals d’Atenes (Diog. Laer. 2,74). Altrament, ésser de condicié
folgada era requisit per poder fregiientar les escoles filosofiques.

THuC. 2,53; 3,82; etc.

&  En certs aspectes, ¢ls anys en qué els sofistes van florir 5assemblen als que ens sén
prou coneguts a la nostra histdriz recent, caracteritzats per la decadéncia politica i la
corrup<id civil —els de la nostra adolescéncia, desolats i amargs. Dissortadament, se solen
repetir sovint. : )

7 Sobre la giiestid, veg. G. E. M. de STe. Croix, «The Character of the Athenian
Empirer, Historia 3 {1954), 1-4}; D. W. BrapeN, «The Popularity of the Athe-
nian Empire», Historia 9 (1960), 257-269; T. J. QUInN, «Thucydides and the Unpopula-
rity of the Athenian Empires, Historia 13 (1964}, 257-266; també, recentmnent, J. ALSINA,
Tucidides: Historia, ética y politica, Madrid 1981, pp. 76 ss., 99 ss.

& Sobre el Vell Qligarca, suposat autor del pamflet Constitucié d'Atenes atribuit a

101



malvistos aquells sofistes desemmascaradors, desinhibits i «allibera-
dors», que tenien idees clares sobre ies persones, la llei o els déus, Els
sofistes, comengant pel mateix Tucidides, palesen la situacid i aclarei-
xen en qué consisteixen els valors de la societat. Ells no els invertiren,
perd demostraren que en aquella societat hi hagué realment una inver-
si¢ dels valors.

Tot 1 ser Péricles la figura il-lustrada i creadora de la democracia
que donava suport als pobres, fins 1 tot havent creat un pont entre el
poble i els antidemocrates d’il-lustres families, la seva actuacié politica
va ser criticada. Ja amb ell, segons Aristotil, les coses havien empitjo-
rat?. Ara bé, després de Péricles, Cled i Alcibiades tenien ben poc a
veure amb I'esperit democratic 1% «A Alcibiades -diu Tucidides— tant
se li'n donava de I'oligarquia o de la democracia''.» La caiguda en
régims com ¢l dels Trenta Tirans semblava inevitable.

La temptaci¢ d’endossar als sofistes la causa de la desfeta de la seva
patria, tot i aixi, té les seves raons, De fet, alguns dels que han estat
enclosos en el moviment van practicar un descarat immoralisme. Les
rels n’eren un utilitarisme que arribava a la usurpacté dels drets d’altri.
Es ¢l cas de Crities, el tira sanguinari i sense escriipols, i de Cal-licles '2.
El primer era cap de I'oligarquia que va accedir al poder amb ['ajuda
espartana i va constituir el govern tristament famos dels Trenta Tirans.
Cal-licles era una mena de democrata, perd, com Crities, també parti-
dari del dret del més fort; ara, st Callicles ho havia sostingut per
conviceld, Paltre ho havia fet per calcul. L’home fort, '’home superior,
fornit de les qualitats corresponents per la propia natura, se situa —en la
doctrina de Crities 1 de Cal-licles (amb Carlyle, amb Nietzsche, amb Ja
ideologia militarista)- per damunt la massa, convengut que porta a
terme algun deure. Lliura Ja seva intel-ligéncia a I'adquisicié d’un poder
al més ample i resolutiu possible ~resuitat del fracias propi davant
tantes coses hostils, Crities ho va portar a la practica dirigint el govern
dels Trenta, Cal-licles ho va legitimar a la llum d’un ideal de conducta

Xenofont —un atac directe a la democracia atenesa-, veg. M, UNTERSYEINER, [ Sofisti, 2
vol, Mila {967, 1l p. 192 5.1 n. 2. També W. NesTLE, Vorm Mythos zum Logos, Stuttgart
19412, p. 407.

% ARISTOT. Athen. pol. 27, 4.

10 ¢f ARISTOT. Athen. pol. 28,3; PLUT. Nic. 9.

I Tayc 8, 48, 4.

12 Callicles és una estranya fipura que, a part de les referéncies de Piatd, que el
presenta com a interlocutor d’alguns didlegs, no ha deixat rastres historics. No és
improbable, per tant, que sigui una ficcié literdria platonica —tot i que els detalis amb qué
és descrit fan dificil de creure que és un personatge merament fictici; sobre {a qiiestid,
vegeu M, UNTERSTRINER, [ Sofist, cit, 11 p. 220 n. 40. Del que no sembla que podem
dubtar és de] sen retrat de sofista que, des de capes sacials elevades, s relacionava amb [a
filosofia. :

102



derivat de la consciéncia que tenia de 'univers. [ encara hi trobem, en
el moviment, Trasimac de Calcedonia, aquell «nihilista &tic», aquella
mena de politic sense escripols, egoista «cinic i desvergonyit» '3, Efec-
tivament, Plato li adjudica una senténcia cruel, que, d’altra banda, ha
tingut enorme fortuna -la trobem de Tucidides!* a Maquiavel i a
Hobbes: la justicia és el dret del més fort.

Ara bé, justament aquest és el punt debatut: la pertinenga o no de
semblants figures al moviment sofistic, Les raons en contra semblen,
avut per avui, més plausibles que les raons a favor ', 81 més no, el fet és
controvertit i les conseqiiéncies d’haver-los confos han estat nefastes en
relacié amb la «netedat» del moviment.

Hi ha una altra ra6 per la qual, des de la filosofia, els sofistes han
estat desdenvyats. Es la d’haver-los considerats solament retorics, preo-
cupats pel ben parlar, superficials, vanitosos. Santayana, que en sabia
molt, d’aquestes coses, els tenia per «frivols», 1 ho deia des d’un punt
que és molt acostat al que ens hem proposat de tractar en aquest paper:
el de Hur escepticisme 5, Tal com veurem, aquesta frivolitat no és
palesa en el seu magisteri: van encarnar l'esperit tragic de la contradic-
ci6. Es un moment pamcularment important aquell en qué comencga a
aparéixer I'escissié entre politica i ¢tica —n'és simbol el Gorgies descrit
per Platd, que vol representar I’home d’accid, el qual, menyspreant
I’ensenyament dels sofistes que es feien mestres d’aretd, es converteix

- en defensor del dret del més fort.
3 K. Popeer, que a I'obra The Open Society and Its Enemies, fa una defensa
important d'alguns sofistes, com ara Licofrd, Prodic 1 Protagores, 1 escomet Trasimac
amb trets acerats. Hi ha un fet, perd, que cal tenir en compte, i és el grau de credibilitat
que mereix Platé en atribuir-li 1a senténcia: «La justicia no és altra cosa que la utilitat del
més forty (PLAT. resp. 338 ¢ = Thrasym. fr. 6a DK); sobre aquesta giiestid, vegeu G. B.
KErRFERD, «The Doctrine of Thrasymachus in Plato’s Republics, Durham University
Journal 40 (1947.48), 19-27; 1. P. MAGUIRE, «Thrasymachus —or Plata?, Phronesis 16
{1971}, 142-163. De fet, encara que Trasimac aparegui, en algun fragment que n’ha estat
conservat, com un veritable wreaccionarin (¢f THrRaSYM. fr. 1 DK}, en cap dels recollits
per DK no hi ha un clar suport de les idees que li atribueix Plato. Es més, el més fort és
l'autoritat maxima que governa la polis, tant si el govern €s mondrquic, aristocritic o
democratic (PLAT. resp. 338 d); el govern és producte de la faccié que s'ha emparat del
govern —de fa classe dominant, per entendre’ns. Per altra banda, la senténcia famosa no
s comprén gaire al costat d’aquesta altra, conservada per Hérmias: «Els déus no tenent en
consideracié les coses humanes, altrament no haurien descurat el més gran dels béns
humans, la justicia» (THRASYM. fr. 8 DK).

14 Cf A. G. WOODHEAD, Thucydides on the Nature of Power, Cambridge Mass, 1970,
p. 10 ss.

Y5 Cf A. LEvL, Stori defla Sofistica, a cura di D. PEsce, Napols 1966, segons el qual
Cal'licles 1 Crities son «pseudo-sofistes» (p. 27 ss.) { Trasimac un «rétor semisofistan
{p. 67 ss.}.

16 G, SANTAYANA, Scepticism and Animal Faith (1923), Nova York 1955, p. 306. No
ha de ser oblidat, emperd, que una de les notes definitéries de sofista és la de mestre de
retdrica.

103



III

El fonament de I'antropologia sofistica és la distincid entre phyisis i
nomos. La physis és general en tots els homes. De fet, és exigida en
qualsevol aprenentatge —si existeix en tothom, és possible d’exigir-la 17,
En Protigores, perd, physis, a més d’aquesta forma general de ser
humana, també vol dir condicié de vida salvatge i immoral, segons es
desprén del mite que Platé posa en els seus llavis '%. La imposicié de
ndmos, tanmateix, oo significa 'eliminacié de la forma de ser humana
general; al contrari, I'enclou. De fet, €l repartiment que fa Hermes del
Respecte (aidds) i de la Justicia (dikeé) ho volen dir: només amb els
«dons» naturals els homes peririen; amb les «virtuts» els homes poden
viure en ciutats i el llinatge huma pot sobreviure. La interpretacié més
obvia de la posicid de Protagores és que propugna el nomos a fi de
defensar els continguts &tico-morals de la polis 1 de garantir la convi-
véncia entre els homes —sense ndmos els ciutadans d’Atenes sén ingo-
vemnables; sense némos els governants son uns tirans. Ens trobem amb
un Protagores que no solament s’aparta de 'immoralisme de Cal-licles i
fins 1 tot I’ataca, ans també s’oposa a aquella mena de solucid, un si
és no és cosmopolita i anarquica que Hipies donava als problemes que
inferia de la naturalesa humana i de la convivéncia entre ¢ls homes, 1a
Ianarquisme més clar i contradictori d’Antifont d’Atenes. Com a peda-
gog Protigores sabia que el némos és un element imprescindible per
desplegar les capacitats dels individus en un marc social, i que quan
aquests es decanten per alld que és just, el resultat n’és 'eunomia, o
bona constitucio, de la qual parfa abundantment 'Anérim de Jam-
blic V8.

L’aplicacié de les normes legals per al desplegament efectiu de la
vida humana no anul-la els supdsits d’universalitat de les disposicions
naturals. Aquest aspecte de la doctrina de Protagores no serabla que
tingui cap sentit relativista. Ara bé, ¢l mateix Protagores en feia, de
proposicions relativistes. ;Com les conjuminarem amb el reconeixe-
ment d’uns valors humans que, segons el sofista, hem d’acceptar com a
necessans 1 que no siguin coaccionadors de la natura humana?

La principal d’aquestes proposicions relativistes és la de 1'homo-
mensura. «De totes les coses ~deia-, la mesura n’és ’home, de les que
son, de la manera que sén, de les que no son, de la manera que no

17 protac. fr. 3 DK.

PLAT. Prot. 320 ¢ ss. (= DK II 269, 2 ss.).

19 dnom. Iambl fr. 6-7 DK. Qui sigut I"auvtor de YAnonim de Jamblic no és clar.
Sobre T'estat de la qiiestid, vegeu M. UNTERSTEINER, Sofisti 1IN, Floréncia [967 reed.,
p. 110 ss.; W. K. C. GuteRIE, 4. Hist. of Gr. Philos. 111, Cambridge University Press
1969, p. 314 s.; per a l'atnibucid a Protdgores, vegeu A. LEVl, 0. ¢, p. |77 ss.

104



son.» ¥, Amb aquestes paraules volia significar: és impossible el conei-
xement absolut de la natura; aqui tenim, perd, ’home ~aquest indivi-
du, aquell, o 'altre—; ell us dira qué és. Entenem-nos. No donari la
«mesura» de les pedres i dels ocells 2!, perd si de les propietats, dels
atributs, de les relacions. Amb aquests paraules apareix el caracter
subjectiu, relatiu, incert, de! coneixement humai, Sembla evident que
aquesta és la primera i més obvia interpretacié de la senténcia. Totes
les altres, perqué siguin versemblants, han de fer referéncia al mateix
mon —subjectiu, relatiu, incert. Evidencien que tots ¢ls conesixements
objectius 1 absoluts de 'ordre de 'univers, siguin de la naturalesa que
siguin, poden portar, i de fet solen portar-hi, a extrems d’intolerancia,
de dogmatisme i, en definitiva, d’immoralisme.

Protagores no ha negat, amb les paraules de la famosa senténcia,
I'existéncia dels objectes externs, extrem al qual sembla que va arribar
Gérgies, Ara bé, podem induir-ne que totes les afirmacions o negacions
que sobre ells es poden fer sén igualment vertaderes, car, de fet,
I'existéncia o no de les determinacions de cada cosa, els fets correspo-
nents, existeixen o no en relacid amb cada objecte en particular. Que un
objecte sigui 0 no d’aquesta o d’aquella manera, que tingui unes o altres
determinacions, depén de la mena de relacté -sensible ¢ intel lectual-
que el coneixement hi estableix. Qualsevol que sigui, perd, en definiti-
va, el sentit que cal donar a la senténcia de Protagores, qualsevol que
sigui I’ambit del seu relativisme i el camp de la seva extensio, heus aci
un problema espinds. No cal dir que Platé va tenir cura d’entendre-hi
que «aixd que €s fred per a mi, €s calent per a tu» 22 —el que és bo per a
mi és dolent per a tu, fins 1 tot per a mi mateix uns cops és bo 1 d'altres
dolent 2. Extrapolar la doctrina de Protagores als camps politics des de
la interpretacid platonica ha de portar a resultats demagdgics. L'ambit
del pensament de Protagores ha de ser determinat a partir dels seus
escrits. Aquests demostren que una preocupacio seva fonamental van
ser les formes de vida dels homes. Es congruent, per tant, de pensar que
Ihomomensura de Protigores feia referéncia a la qiiestic dels valors
humans. Khremdton vol dir coses, perd essencialment «coses moralsy,
és a dir, valors %, Es en aquest sentit, per tant, que caldra entendre la
senténcia aixi: el saber teorétic, general, ha d’estar supeditat a la qiies-
tid concreta dels valors humans. Protagores no era un mestre de fisica o
botéanica, siné d’ética i politica.

0 protac. fr. 1 DK. Els textos més importants que transmeten la senténcia de
Protagores sén PLAT, Theaet 152 a; SExT. adv. math. 7,60.
Pace W. NESTLE, 0. ¢.. p. 271.
22 Cf PLAT. Theaet. 152 b,
23 f dialex. 1,1. L'autor de 'obra tal vegada és un alumne o sequag de Protagores,
¢f W. K. C. GuTHRIE, 0. ¢ 111, p, 316.
3 Cf W. NESTLE, 0. ¢, p. 271; M. UNTERSTEINER, F Sofisti, cit., I, p. 127 ss.

105



En resum i com a principi, tota teoria, per general que sigui, no ha
de tenir cap pretensié dogmatica, definitiva; no hi ha ciéncia cosmold-
gica o antropologica que, de fet, es pugui enunciar amb termes generals,
definitius. Per aquest motiu, els valors humans -morals, socials—, per
bhé que arrelats naturalment en els homes, per bé que necessaris per a la
convivéncia de la polis, no tenen aquell fonament irrebatible amb el
qual és possible d’aixecar unes determinades doctrines morals i socials
establertes. _

Platd, com ¢s habitual en ell en semblants casos, tracta la tesi de
Protagores amb una distingida ironia de la qual emergeix la imatge que
se sol tenir del sofista ?*. La conclusié a la qual el fa arribar i ¢l métode
que posa a la seva boca per arribar-hi, se situen a les antipodes. T aixd es
veu clarament al final de la carrera del mateix Platé. La mesura de totes
les coses —diu, en evident al-lusié— no és ’home, segons algd ha pretés,
siné la divinitat %, Platd lluitava contra el relativisme moral, Protago-
res contra el dogmatisme.

v

Més radicals eren les teories gnoseologiques de Gorgies. Del seu
llibre Del no-ésser hi ha dues versions: la de Sextos 2’ i la de Vescrit
pseudo-aristotélic De Melisso, Xenophane et Gorgia®. No és esmentat
ni per Platé ni per Aristdtil. Les seves conegudes tesis feien: res no
existeix; si alguna cosa existeix, és incognoscible; perd, tot i que existis i
fos cognoscible, no és manifestable als altres. Segons les seves propies
paraules, del que es tracta és de demostrar que cap cosa no és «ni una ni
muiltiple, ni ingenerada ni generadar.

Els jocs conceptuals que Gorgies €5 permet poden dur el lector a
inferir que el fext és eminentment un exercici escolar on galeja de
I'artifici i I'enginy, Podrien portar a Ia conviccio que fou redactat no
lluny de certs ditirambes, com diria Socrates. De fet, Gorgies va escriu-
re algunes obres que ell mateix gqualificava de paignion, o entreteni-
ment, joc; sovint emprava la técnica d’acostar-se als problemes filoso-
fics situant la mirada en els angles paradoxals, .amb ’acudit sarcastic.
Convé -deia Gorgies— de destruir la seriositat amb la burleria i la

35 PyaT. Theaer 172 b-177 c.

% Prat. leg 4,716 ¢

7 QEXT. adv. math. 8, 65-87.

2 Diels-Kranz no incloven, entre ¢ls textos de Gorgies, el fragment del Ps.-Aristotil,
De Melisso, Xenophane et Gorgia, perd si M. UNTERSTEINER, Sofis#f I, Floréncia 1967%
rist., p. 56 ss. Sobre la superioritat de exposici¢ del text pseudo-aristotélic sobre el de
Sextos, of. G. CALOGERO, Studi sull'Eleatismo, Floréncia 1977 (nova ed.), p. 189 ss.

106



burleria amb la seriositat 2. Per aquest motiu acumulava «proves»,
totes versemblants; per tant, totes elles eliminables, per absurdes.

No és cap farsa, tanmateix, I’escrit sobre el no-ésser —aixi ho ente-
nia, si més no, Isdcrates ¥, el seu deixeble més conspicu en I'art de la
retorica. Alguns erudits moderns han pensat que Gorgies atacava algu-
na doctrina en particular, d’altres, gue anava contra tota una tradicio,
és a dir, que emprenia la destruccié de la possibilitat de coneixement
filosofic en general, que es proposava de demostrar que no és possible
la veritable ciéncia, que és inaccessible. En ¢l moll de les paradoxes
gorgianes hi ha, no solament el germen de la doctrina que Pirré havia
d’exposar i que intentaria de convertir en «forma de vida», sind també
un serids intent d’engany i de desengany. El tractat Del no-ésser eviden-
cia que no hi ha una «real» presentacid 1 representacio de la realitat
d’acord amb unes determinades categories immutables. Com diria ¢l
mateix Gorgies, ens és licit de dir que ens agrada el teatre, no perqueé
ens enganya, sind perqué ho sabem, que ens ecnganya.

El seu caracter de sofista critic, demolidor, radical, serad roés ben
observat si analitzem la seva teoria gnoseologica en relacid amb les
seves conviccions politiques. No té cap importéncia ara si Gorgies les
«practicava» o no: el que importa és ¢l revulsiu que significava el
desemmascarament de 'engany politic. Els demagogs atcnesos delecta-
ven 1 persuadien la multitud, no perqué fos veritat alld que deien, sind
per I'habilitat amb qué ho deien. L agilitat mental convencia ’oidor 3.
No calien justificacions de coneixement, només expertesa a introduir
les representacions. Per tant, aixi com en ¢l coneixement individual hi
ha una sintesi mitjangant la qual és unificada la multiplicitat de les
sensacions, aixi també en els fets socials hi ha un element de relacid
comunitiria que constitueix el seu ventable coneixement.

En aquest punt Gorgies es relaciona amb la manera com Protagores
s’encarava amb els mateixos fets. Gorgies exposava la necessitat d'unié
entre el grecs —sobre aquest tema pronuncia un discurs durant els Jocs
Olimpics— enfront del perill persa. «Les victonies sobre els barbars
~dela— exigeixen himnes, contra els grecs planys 2.» Quan escnvia
aquestes paraules I'enemic era fabricat dins el mateix poble grec, ensag-
nat de lluites intestines. No gaires anys a venir, la «rad» demostraria
guin era el veritable enemic. Era el «barbam que la paraula de Gérgies
havia pressentit sense poder-lo conjurar: no havia aconseguit la «per-
suasid» de la seva retorica. La paraula 1é un gran poder -explicava—,
que aconsegueix les més divines accions amb els més petits 1 invisibles

¥ Gorg. fr. 12 DK.
3 fsocr. 10,3 (= GorG. fr. | DK).
3 GorG. Hel 13 (= fr. 11,13 DK).
32 Gorg. fr. 5b DK.

107



mitjans. «La paraula té la mateixa relacio amb I'dnima, que els fairmacs
en relacio amb el cos.» 3. Aquesta doctrina, pel mateix temps que era
exposada, era practicada per Antifont d’Atenes, el qual havia obert a
Corint un bufet on escoltava les dolences de les persones; amb 'art de
la consolaci6 guaria els malalts’®, Perd Gorgies havia fracassat.

En aquesta qiiestio Gorgies feia gala d’aquell pessimisme licid que
sovint aflora en la historia del pensament quan les circumstancies
externes de ’home es fan doloroses: ¢l marc intel-lectual esdevé reflex
de la realitat quotidiana.

El punt en qué Protagores i Gorgies ens ¢ol-logquen és ¢l segiient: en
relacié amb les maneres de pensar hi ha moltes foscuries, la majoria de
les quals sorgeixen de la situacié en qué Phome viu i pensa -en realitat,
moltes de les coses que penmsem, triem o fem depenen de 1'ambit
histdric. Som nosaltres, per tant, els que «percebem», «pensem» i
«definim» la naturalesa —els que adoptem algun punt de vista. I sovint
sO0m «enganyats»,

v

Hipies d’Elis 1 Antifont d’Atenes eren ben diferents de Protagores i
Gorgies. Acceptaven que és possible e] coneixement objectiu de I'ordre
cosmic del qual hem de derivar les normes de conducta humana.
Exaltaven la physis, blasmaven el ndmos; s’endinsaven en 1'estudi de les
disciplines matematico-cosmoldgiques, peré menystenien les discipli-
nes racionals. El perqué sera entés si ens atenem, un ¢op més, al sentit
de I'educacié moral ensenyada per ells dos, a la doctrina de ’home que
propugnaven,

Cal dir, per endavant, que, tot i ¢l recolzament en les tesis naturalis-
tes, en cap moment, ni I'un ni ’altre, no van sostenir la doctrina del
més fort; al contrari, van defensar el dret natural valid universalment,
és a dir, aquelles lleis que consideraven innates en 'home, de les quals
les que regulen la convivéncia han de prendre llur inspiracio. Alld que
crida més I"atencid, pero, és la defensa de la igualitat natural, segons la
qual les diferéncies —~de condicid, de classe, de llznatge de nacionalitat—
entre els homes desapareixen.

Veien el némos com el dret positiu que ens ve imposat des de fora
de nosaltres; significa la desigualtat social, en contra de la igualtat
fonamentada en una llei universalment valida, i que és la physis, davant
la qual grecs i barbars, habitants de tots els paisos i ciutadans de
qualsevol condicid, s6n semblants i afins entre ells: tots tenen un
mateix principi, la natura.

3 Gore. Hel 14 (= fr. 11,14).
3 PLuT. v. dec. orar. 833 ¢ (= DK 1l 336, 37).

108



Les paraules d’Hipies, conservades per Platd %, eren prou clares:
«Tots sou parents, familiars i conciutadans, per natura, no per llei». La
llei, senyora de tot, de Callicles i Trasimac a Platé havia estat entesa
com la del més fort 36, Hipies proclamava que ia llei s’imposa sovint en
contra de la mateixa natura -el dret és coaccié. Cal retornar, en
conseqiiéncia, a l'estat natural i saber interpretar aquelles lleis no
escrites. Solament seguint-les I'individu assoleix I'autenticitat, i essent-
hi fidel és possible d’atényer P'autarquia de la qual Hipies mateix
s’enorgullia en un discurs pronunciat a Olimpia . Aquest fort indivi-
dualisme va portar també el pensament d’Hipies a una mena d’anar-
quia mental. A I'igual que no veia cap necessitat de vincle comunitari,
semblantment no trobava res amb qué travar el seu pensament, el qual,
ple de coneixements, saturat d’erudicid, no posseia cap llag amb queé
donar unitat a la multiplicitat. No és inversemblant que aquesta forma
d’entendre les coses el portés a defensar posicions extremades, a favor
dels oprimits i dels febles, i que tingués raé Tertul-lid quan deia que
Hipies va ser assassinat mentre tramava insidies contra la seva ciutat ,

Antifont, amb uns esquemes mentals semblants als anteriors, expli-
cava que els homes «ens captenim com a estranys, tot i que, per natura,
en tots els aspectes, tots hem estat formats de la mateixa manera, tant
grecs com barbars» ¥, Es un signe d’ignorancia o de ceguesa basar les
distincions socials d’acord amb la bona nissaga. Car tots, grecs 1 bar-
bars, naturalment tenim la mateixa naturalesa. Ho podem col-legir del
fet que totes les notres necessitats naturals —de menjar, de respirar— sén
les mateixes en tots els homes i poden ser satisfetes de la mateixa
manera per tothom -tots respirem per }a boca i el nas 1 mengem amb
les mans—: en cap d’aquests aspectes no hi ha diferéncia entre un grec i
un barbar 4,

3 prot. 337 cd.

% De Callicles i Trasimac n’hem parlat abans; sobre Platd, ¢f PLaT. leg. 4,714 ¢ 55,
10,889 ¢ ss., 12,960 b-c, etc. i supra n. 13, La frase és pindarica, ¢f PIND. fr. |52 Bowra;
de I'enorme quantitat de literatura sobre aquest tema, ¢f M. GIGANTE, NOMOS BASI-
LEYS, Nipols 1856, p. 79 ss.; W. THEILER, «NOMOS BASILEYS, alte und neue Pro-
blemen, Mus. Helv. 22 (1965), 69 ss. Sobre la interpretacid platdnica del text pindaric,
cf. G. Pine, «Sul Nomos ko panton basifetis & Pindaron, Studi ital di filol class. 46
(1974), 185 ss.

PLAT. Hip. min. 368 b-c.

3 TerTUL. apol 46,16 (= DK 1l 330,4).

39 ANTIPH. fr. 44 B col. 2 (= DK I 353, 10 ss.).

9 Contra I'opinid de W. W. TarN (vegeu, en particular, «Alexander the Great and
the Unity of Mankind», Proc. Brit. Acad. |9 {1933), 123.166; Alexander the Great, 2 vol.,
Cambridge 1948, espec. vol. II, 399 5.}, segons el qual Alexandre el Gran anuncia la
fratermitat universal, cal admetre que les primeres declaracions ¢n aquest sentit son les
exposades per Antifont en el citat fr. 44; vep. P. MErLAN, «Alexander the Great or
Antiphon the Sophist?», Class. Philol 45 (1950}, 161, 168, en resposta a Tam; M.
UNTERSTEINER, [ Sofisti, cit,, II, p. 75 55. i n. 154,

109



Antifont exposava una doctrina que, insinuada en certa manera pels
fildsofs del cinisme, posteriorment divulgada pels estoics i, segles a
venir, pel pensament medieval cristia, constituira la base de les doctri-
nes jusnaturalistes modernes ¢!,

De fet, la doctrina d’Antifont, perd, encara que la presentés com a
universalment valida, i encara que continui amb vigéncia avui, no tenia
un valor-derivat de cap coneixement objectiu del mén. Es obvi de dir
que, de la seva acceptacid o no, se’n segueixen conseqiiéncies de la
maxima importincia. El pessimisme gue traspuen, que, nogensmenys,
tant s’acosta al Schopenhaver més singular, aporta aquell sentit de
coparticipacio en c¢ls fets humans, de compassié humana que aplega
tothom. Especialment, Antifont en fa derivar el concepte de comunid
universal al qual dona ¢l nom d’homonoia, o concodrdia. L'element que
fa posar d’acord els homes 1 els fa arribar a aquesta concepcid és llur
notis. De fet, és Ia base que fa possible 1a unitat de sentir i de pensar, és
el punt de referéncia de la concordia humana. La concordia és la
imatge, el signe de I'ordre cosmic: present en el cosmos, ha de regnar
també entre els homes. Quan no és aixi, quan I'amistat i la fraternitat
desapareixen, cal llavors, necessariament, I'aplicacié de la justicia, la
dikaiousyné. Quan les prescripcions naturals no sén scguides, I'ordre ha
de ser restaurat mitjangant formules que, per bé que humanes, en sén
un reemplacant a fi que el mal i el desordre no destrueixin la convivén-
cia. Es en aquest sentit que Antifont presenta la justicia. No és necessa-
ria per ella mateixa, no té una funcid positiva, sind la d’evitar les
conseqiiéncies de malmetre la fraternitat 1 Vamistat. La justicia natural
no admet que ningy sofreixi dany, i qui el sofreixi podra retornar-lo. La
legal permet el dany, i en aquest cas no accepta de retornar-lo. La
justicia legal no destrueix el mal. Quan hom va al tribunal, la justicia
que en surt no afavoreix cap dels litigants. Tot depén de la capacitat de
convenciment: acusat i acusador poden convéncer els jutges de la
propia innocéncia i de la culpabilitat de I'altre 42,

Antifont, amb un pensament tan generds a favor de I’harmonia en
les relacions humanes 1 amb una visid tan optimista de la natura, tan
proxima a 'exultacio anarquica, s’aboca en un gran pessimisme étic, tal
vegada a causa de la seva relacié amb els malalts, el sofriment 1 el dolor.
Un fruit d’aquesta activitat de metge 1 remeier va ser 1’/drt de no sofrir.
D’aquest pessimisme, de la seva preocupacio pel fet huma, n’és una

4l 1.a doctrina d’Antifont és defensada pel seu contemporani Alcidames: Tots els homes
sén llivres per natura, ningd no ha nascut esclav (schol Aristor. rhet. 113, 1373 b 18}

2 AnTipH. fr. 44 (= DK IT 354-5). L'activitat &’Antifont &s, aproximadament, del
tercer terg del segle v. Segons narra Aristotil {Athen. pol. 27,5; ¢f DIoDOR. 13,64), Anit, el
futur acusador de Sacrates, va ser el primer a corrompre ¢l tribunal a {1 de salvar la pell.
Era Pany 409.

110



mostra la seglient senténcia conservada per Estobeu *: «La vida és
semblant a una efimera vigilia i la duracié de la vida, per dir-ho aixi, a
un sol dia en el qual, després d’haver girat els ulls a la llum, transmetem
la paraula de consigna als altres que ens sobrevenen». La vida humana,
breu, fugag, irreparable, és, a més, sense cap valor. «Meravellosament
ficil d’acusar —diu també #- és tota la vida, 1 no té res d’extraordinari,
ni de gran, ni de venerable, sind que tot és escarransit, debil 1 breu, 1
mesclat amb grans dolors.»

VI

Els sofistes, llevat d’alguna excepeid, no eren d’Atenes. Provinents
de terres llunyanes, hi arribaven empesos per diversos factors, no
solament, podem suposar, per la gloria de la ciutat, siné també perqué
hi trobaven el caliu suficient per poder exercir la seva professid de
rétors, amb la qual aconseguien prestigi i fortuna. Solien ser figures
importants en llurs paisos d'origen, motiu pel qual els encomanaven
missions i ambaixades a la mateixa Atenes i a d’altres llocs. Ells, per la
seva banda, es van integrar tant a la ciutat d’adopcid, gue en certa
manera encarnen esperit de I’época de Péricles, I'estadista que havia
fomentat la vida il-lustrada del seu temps.

Atenes, en paraules d’Hipies, era «el Pritaneu de la saviesa» *5. Els
sofistes pedien brillar-hi com a mestres 1 intel-lectuals, perd no com a
politics —els estrangers no solien tenir una participacié directa en la
politica atenesa. Perd, «politics» com eren, van lliurar-se a ensenyar als
altres les arts de la politica. Tal vegada aquesta situacié seva d’estran-
gers 1 de privilegiats en certes habiiitats que esdevenien imprescindibles
en la participacié politica en les assemblees, fos la causa de la seva
precarietat de domicili i expliqués el continuat vagareig d'una polis a
I’altra i 'acceptacié als alumnes de diners i reconeixement *; i fos,
també, la causa de la malvolenga de qué van ser objete per part d’al-
guns,

No hi ha dades fefaents en relacié amb 'entrada de Platé en ¢l
govern d’Atenes. Hi ha qui pensa que possiblement va col-laborar, tal
vegada de forma indirecta, amb ¢l govern dels Trenta Tirans. Més
plausible és que hi participés quan aquests van caure V. De fet, en
diversos llocs de la seva obra, Platé demostra una preocupacié particu-
larment viva per les giiestions politiques. En certa ocasid, com és sabut,

43 AntIPH. fr. 50 (= DK II 360, 4).

“ ANTIPH. fr. 51 (= DK I 360, 8).

43 Pprar. Pror. 337 d.

4 PraT. apol 19 e.

47 Cf F. Sarrort, «Platone e le eteries, Historia 7 (1958), 157 ss.

111



va intentar de posar en practica les propies teories politiques per mitja
de 'ajuda del seu amic Dionist el Jove. De manera que, no solament
parlava i escrivia sobre politica *, sind que escometia 'intent de portar
les propies idees a la prictica —tot i que els resultats van ser cruelment
descoratjadors per a ell. Altrament la passid politica era un fet repetit
en la seva aristocratica famflia, amb exemples ben significatius: els dels
oncles Crities i Carmides, entre d’altres, a més del «ilegendari» avant-
passat Solé. Fet i fet, semblaria gque d’aquesta nissaga familiar se’n pot
desprendre el seu taranna antidemocratic. El sentit de frustracié a queé
el van portar les seves experiéncies d’activitat politica el podem col-le-
gir de quan, cap a la fi de la seva vida, amoinat pels fracassos, exclama-
va: «Tots els régims actuals sén mal governats» ¥°. La seva lucidesa
I'enfrontava amb els «éxits» dels sofistes i el portava a redactar, en
primer lloc, €l desemmascarament d’aquells xarlatans de la filosofia, i,
en segon lloc, la magna obra de les Lieis, on els problemes que ’havien
preocupat s6n exposats amb la serenor dels anys i amb 'amarguesa de
no haver reetxit en la practica politica.

Suposar gue els sofistes van ser els catalitzadors de I’activitat intel-
lectual i politica de Platé seria excessin. Hi ha raons suficients per
suposar que no va ser aixi, Perd si que van ser-ne decisius estimuladors
i que el moviment acomboia els canvis de tota I’época. Simbolitzaren la
tensié, que calia descobrir, entre rad i passio, realisme 1 idealisme,
physis 1 némos, individu i comunitat, arbitrarietat i justicia. Van de-
mostrar, com assenyalava Protagores, que qualsevol problema humai
pot ser enfocat des de dos punts de vista %, i, com ensenyava Gorgies,
que en tot cal estudiar el moment oporti -llei divinissima i universal >,
Protagores deia que, en giiestions politiques, cal escoltar tothom, car
tothom ha de participar en la construccid ciutadana, altrament peririen
les ciutats *2. A la seguretat —¢l dogmatisme- de Plats, doncs, s’escauria
d’oposar-hi el punt distanciat i relatiu dels sofistes. Aguests esdevenien
seguidors directes de 'esperit democratic 1 relativitzador de les situa-
cions personals i socials dels individus dels quals una era la minoria
privilegiada i 1'altra la majoria pobra. Els sofistes van palesar que la
polis no era millorable ni admetia tan sols un peda¢ per mitja dels
canals institucionals. No és d’estranyar que fer de sofista fos posar-sc ja

% prut. Dio I1.

¥ praT. gp. 7,325 ¢-326 2. :

50 Proras. fr. 6a DK. Un exemple de semblant enfocament sén les matusseres
Dialexeis (= Raonamenis dobles, DK cap. 90), ara relacionades amb Gorgies (cf. W.
NESTLE, 0. ¢., p. 317 5.), ara amb Protigores a partir d’algun deixeble (¢f. A. LEVS, 0. ¢., p.
151 s5.; W. K. C. GUTHRIE, o. c. IIT, p. 316 ss.), ara amb Hipies (¢f E. DUPREEL, Les
sophistes, Neuchitel 1948, p. 41 ss. 1 190 ss.), etc.

Gorag, fr. 6 DK.
52 praT. Prot. 322 e.

112



en actitud de discrepancia; era, en una paraula, competir amb Jla ciutat.

I van topar amb les formes tradicionals. Ho testimonia Aristdfanes,
el qual se’n feia resso en els Entaulats, 1a seva pega més antiga . Aquell
bordegas que en aquesta comédia tenia cabdries per les bestieses «mo-
dernes», després va ser reinterpretat en els Nivols: aquest xicot no sabia
res de I'antiga paideia *. Els sofistes van fer tromtollar, en opinié
d’Aristofanes, tota I'estructura de Peducacié social. No son, doncs,
d’estranvar les secrecions reactives que provocaren, i ben sovint en
forma de presa de consciéncia.

El valor dels sofistes i del moviment sofistic en general, avui,
tanmateix, resideix en la seva fertilitat. Van esbossar una colla de
problemes que semblen implicits en Ies relacions humanes. Van il-lumi-
nar la consciéncia de lur época. Perd els temps posterios, a més, els sén
deutors en els resultats, més ¢ menys reeixits, de lur activitat. Les
formes en qué entra en el mon ’humanisme no serien enteses sense ells.
De fet, com ja deia Lesky en la seva historia de la literatura grega i
fent-se resso d’un tret que circula forga %, cap moviment intel-lectual
no hi pot ser comparat en la durada dels resultats.

53 Any 427. TRRASYM. test. 4 DK.

3 ARISTOPH. nub. 961 ss.

35 A. Lesky, Historia de la literatura griega (trad. Dijaz Regafon i B. Romero),
Madrid {968, p. 370. Des de Hegel 1 T. Gomperz -aquest filileg intitulava «El Segle de
les Llums» la tercera part dels seus Pensadors grecs- a W. K, C. GUTHRIE (0. ¢ 111, p. 31 n.
1), oportunament se sol relacionar la /-lustracié europea amb el moviment sofistic.
Vegeu, aixi mateix, F. R. Aorapos, Nustracion y politica en la Gregia ¢ldsica, Madrid
1966,

113





