
Enrahonar 14, 1988, 9-18 

La influencia de la Crítica del judici en 
l'esthtica romantica 

Antoni Marí 

ABSTRACT (The Influence of Critical Consciousness in the Aesthetics of the 
Romantic Era) 

Critical Consciousness is the intellectual point of departure of post- 
Kantian idealism in al1 its antagonistic ramifications. It has decisive 
influence upon the crystallization of the romantic theme -in aspects 
related to aesthetics, to the philosophy of Nature and to the theory of 
cognition as well. 

The Kantian ((aesthetic idea)), that well-known representation of the 
imagination, inaccessible to determining thought, expressed but never 
completely exhausted by a work of art,  is one of the key concepts of  
philosophical and literary romanticism. According to this conception of  
romanticism, art is the expression of the inexpressible, the intuirive 
cognition of what cannot be understood by pure reason. There is no 
language at al1 that might render this transcendental and ideal reaiity 
which we experience in the intuition of art. The poetic instance is the 
manifescation of the spirit, the faculty for aesthetic ideas, free and 
independent of the determination of Nature, but reconciled with her in 
artistic creation. The identity of subject and object is given in the works 
of art the very instant beauty is revealed in the vast infinity of the 
human spirit. 

Si la Crítica del judici de Kant ha suscitat una munió d'interpretacions 
contraries i fins i tot oposades; si no ha merescut l'atenció i la cura que 
motivaren les dues critiques anteriors i ha estat considerada com una obra 
residual respecte de la Crítica de la raó pura, és perque la Crítica del 
judici s'ha estudiat tot fent comparacions metodologiques respecte de les 
dues altres crítiques, i amb aixo s'ha demostrat que la Crítica del judici 
reprodueix el metode de la primera critica sense que cap de les seves parts 
es relacioni per cap lligam logic amb les parts precedents. 



Malgrat tots els problemes que suscita la metodologia d'aquesta críti- 
ca, malgrat les tensions internes a les quals es veuen subjectes alguns dels 
conceptes fonamentals del sistema kantia, la Crítica del judici fonamenta 
l'idealisme postkantia en totes les seves ramificacions, múltiples i antago- 
niques, i inicia la reflexió contemporania sobre les qüestions fonamentals 
de l'estetica, de la bellesa i de les teories de l'art. 

Convenint en aquestes qüestions contradictories, implícites en la Crí- 
tica del judici, molts dels conceptes analitzats en aquesta obra esdevindran 
cabdals per a la cristal.lització del romanticisme alemany, no tan sols per 
la seva filosofia de la natura i per la teoria del coneixement, sino també, 
i sobretot, per la seva estetica. La qüestió del judici de gust, la subjectivi- 
tat de l'experiencia estetica, l'analítica del sublim, la naturalesa del geni i 
l'ésser de la poesia són questions i temes que, plantejats a la Crítica del 
judici, seran recollits pel romanticisme tot desencadenant en la seva histo- 
ria incipient les reflexions necessaries perque esdevingui un moviment 
literari, artístic i filosofic d'unes conseqüencies excepcionals dintre del 
marc de la cultura europea contemporania. 

De les qüestions que planteja la Crítica del judici, la que suscita més 
controversia, la que assenyala més contradiccions a dins el sistema de 
Kant i la que alhora tindra un resso innegable en el romanticisme és la 
questió de les idees estetiques. 

Per Kant l'art és la representació d'idees estetiques i l'artista és aquel1 
home que té la facultat d'exposar idees estetiques. 1 uná idea estetica és 
aquella representació de la imaginació que incita a pensar molt, sense que 
cap concepte determinat li sigui adequat; és a dir, que cap concepte no li 
es avinent, i que, per tant, cap llenguatge no la pot expresar del tot ni 
fer-la comprensible. Per definició, la idea estetica representada en l'obra 
d'art transcendeix el pensament conceptual; més encara: mitjancant la 
idea estetica l'obra d'art expressa totes les experiencies que no poden ser 
expressades de cap altra manera possible. Les idees estetiques són repre- 
sentacions de la imaginació, a les quals cap concepte no s'adequa, repre- 
sentacions que, com les idees racionals, tendeixen a ultrapassar els límits 
de l'experiencia, a fer sensibles les idees d'éssers invisibles o a representar 
els objectes de l'experiencia amb una perfecció tal que la natura no ens en 
pot oferir cap exemple. La facultat que fa possible aquesta representació 
de les idees estetiques es, segons Kant, la imaginació, definida com a 
cfacultat de coneixer productiva)). 

<<La imaginació (com a facultat de coneixement productiva) és molt 
poderosa a I'hora de crear una altra natura, per dir-ho aixi, a partir de la 
materia que la natura real li dóna. Ens divertim amb la imaginació quan 
l'experiencia ens sembla massa quotidiana. Nosaltres sempre transformem 
aquesta experiencia, és cert, a partir de lleis analogiques, pero també a 
partir de principis que tenen la seva font mes amunt, en la raó ... Aquí 



sentim la nostra llibertat enfront de la llei d'associació, de manera que, 
malgrat que per aquesta llei la natura ens presta la materia, aquesta pot 
ser transformada per nosaltres en qualque cosa que superi la natura.)) 

Gracies a la imaginació, font de l'obra d'art, podem superar la natura, 
transcendir el món empíric on I'enteniment exerceix el seu paper determi- 
nant i anar «ven el que es troba més enlla dels límits de l'experiencia)). 
D'aquesta manera, I'artista pot fer esdevenir sensible la idea i el món 
suprasensibles en la realitat de l'obra d'art. Gracies a la imaginació pro- 
ductiva, l'artista pot expressar allo d'inexpressable que conté la idea de 
raó. A primera vista la idea de raó és el contrari d'una idea racional. 
Aquesta és un concepte al qual no s'adequa cap intui'ció: aquella, una 
intuició a la qual no s'adequa cap concepte. La idea estetica és semblant 
a la idea racional en tant que totes dues tendeixen envers alguna cosa que 
es troba més enlla dels límits de l'experiencia, la qual cosa provoca, a 
partir d'una representació, una diversitat de pensaments per a la qual cap 
concepte no és adequat. La idea estetica representa sensiblement idees 
racionals, no pas directament, sinó per mitja d'atributs estetics (represen- 
tacions que, sense poder representar directament les coses que refusen 
tota representació, hi fan pensar). «La idea estetica és una representació 
inexposable de la imaginació, i la idea racional es un concepte indernos- 
trable de la raó.)) La idea estetica és clarament la mateixa cosa que la idea 
racional: expressa allo que hi ha d'inexpressable en aquesta. 

L'artista, per a Kant, expressa sensiblement, mitjan~ant les idees este- 
tiques, I'objecte que les idees de raó no poden representar. L'obra d'art 
és, doncs, I'expressió sensible del suprasensible. 1, de totes les arts, la 
poesia és I'art que assoleix un valor estetic més gran, perque ((engrandeix 
l'anima, dóna llibertat a la imaginació i ,  dins els límits d'un concepte 
determinat, entre la diversitat ilslimitada de les formes possibles que hi 
concorden, ofereix aquella que lliga I'exposició d'aquest concepte amb 
una abundor de pensaments per a la qual cap expressió verbal no és 
perfectament adequada, i així s'eleva esteticament a les idees. La poesia 
dóna forces a l'anima, li fa sentir la seva facultat Iliure, espontania, 
independent de la determinació de la natura, de contemplar-la i de jutjar- 
la des de punts de vista que ella mateixa no ofereix en l'experiencia, ni per 
als sentits, ni per a l'enteniment, i, d'aquesta manera, en fa ús en profit 
del suprasensible i, per dir-ho així, com a esquema del suprasensible)). 

L'obra d'art és, doncs, la representació formal i sensible d'una expe- 
riencia que utrapassa els límits del que és sensible; i malgrat que la natura 
ofereix la materia per a l'expressió, aquesta materia és treballada de 
manera que supera la natura de la qual prové, i esdevé simbol d'una 
realitat suprasensible que es manifiesta en aquesta segona naturalesa que 
ha estat creada per I'artista. 

L'art i la poesia son, per als artistes romantics, expressió de l'inexpres- 



sable, anomenament del que no es pot anomenar, comprensió del que és 
incomprensible, coneixement del que es resisteix a ésser conegut, materia 
sensible d'una realitat suprasensible, manifestació finita de l'infinit. El 
poeta, l'artista romantic, cerca el fons vertader de tota cosa certa, la seva 
essencia última; cerca la forma sensible del pensament, d'aquell pensament 
que és fonament de tots els pensaments; aquella veritat absoluta i total 
que, per profunda, es universal a tots els homes. Per a l'artista romantic, 
a la realitat de l'art (la de l'artista i la de l'objecte de l'art) no li cal 
l'experiencia immediata, ans treu la materia del seu art de la pura raó i de 
la imaginació productiva i transcendental. 1 en aixo l'artista romantic, 
almenys en les seves teories, ultrapassa Kant, per al qual l'obra d'art és 
producte de la trobada felic entre l'enteniment i la imaginació. Pero Kant, 
que ha estat sempre tan precís a l'hora d'emprar els conceptes, aquí no 
especifica de cap manera la naturalesa d'aquesta imaginació; no especifica 
pas si aquesta imaginació és la imaginació sensible o la imaginació trans- 
cendental. La diferencia entre ambdues imaginacions és, sobretot, que la 
segona és una imaginació lliure i productiva, pero aixo no vol dir que 
pugui crear del no-res; per rnés potent que sigui la capacitat creadora de 
la imaginació productiva, aquesta sempre crea a partir de la materia 
donada per l'experiencia. 1 es que la imaginació transcendental, que (tima- 
gina)) i <(idea» rnés enlla i sense necessitat de la percepció, per a Kant no 
forneix dades al coneixement; en canvi, per als artistes romantics i per als 
poetes idealistes, aquesta imaginació, independent de l'experiencia, mos- 
tra a l'home la constitució originaria de la seva essencia: «arrelada» en la 
imaginació transcendental, que és el desconegut. El que és desconegut no 
és allo de que no sabem absolutament res: és allo que no és conegut o 
dedui't de l'experiencia empírica. Aquesta essencia de l'home desconegu- 
da, perque no es pot percebre en la realitat empírica, encara és en nosal- 
tres com a memoria remota, com al10 que roman en nosaltres i que mai 
no ha estat anomenat per cap llenguatge, perque cap llenguatge mai no ho 
ha pogut expressar, ja que el llenguatge convencionalment logic és inade- 
quat per expressar la natura d'aquest desconegut. 

Rainer Maria Rilke ho expressa d'aquesta manera. ((Si ens fos possible 
mirar més enlla del que pot abastar el nostre saber, fins i tot passant per 
sobre dels nostres pressentiments, potser suportaríem llavors les nostres 
tristeses amb més gran confianca que el nostre goig. Ja que elles son els 
moments en que ha entrat qualque cosa nova en nosaltres, quelcom de 
desconegut. Els nostres sentits emmudeixen en tímid cohibiment, tot el 
que hi ha en nosaltres retrocedeix, sorgeix un silenci, i el que és nou, que 
ningú no coneix, s'alca i calla ... El que és nou en nosaltres, el que ha 
sobrevingut, ha entrat en el nostre cor, ha penetrat en la seva estanca rnés 
íntima, i tampoc no és allí, ja. 1 no percebem quina cosa era. Se'ns podria 
fer creure que no ha ocorregut res i, malgrat tot, ens hem transformat, 



com es transforma una casa en la qual ha entrat un hoste. No podem dir 
qui ha arribat, potser no ho sabrem mai, pero hi ha molts símptomes que 
expresen que l'esdevenidor ha entrat en nosaltres, per transformar-se en 
nosaltres, molt abans que s'acompleixi. L'instant, aparentment sense es- 
deveniments i immobil, en el qual ens penetra el nostre futur, és molt més 
proxim a la vida que aquests altres moments sorollosos i casuals que 
succeeixen com venint des de fora: llavors ocorre, certament, que sentim 
vertigen, ja que tots els punts en els quals solia descansar el nostre es- 
guard, ens els han arrabassat; no hi ha llavors cap cosa a prop, i tot el 
que és llunya es infinitament llunya. Hem d'acceptar la nostra existencia 
en tot el seu abast: tot, fins el que és inaudit, hi ha de ser possible. Aixo 
és en el fons l'única valentia que se'ns exigeix: ésser valents per al més 
estrany, sorprenent i inexplicable que ens pugui esdevenir.)) 

Quan aixo ocorre, quan el que és desconegut es manifesta i se'n sent, 
indefugiblement, la presencia; i quan aquesta presencia ens mostra l'au- 
tentica dimensió de la realitat, apareixent la realitat que s'oferia als sentits 
com a mera aparenta, cap llenguatge no s'adequa a aquesta realitat ni cap 
llenguatge no pot expresar-la en la seva naturalesa esencial. És llavors 
quan l'artista romantic es malfia del llenguatge, tot i que sap que és en el 
llenguatge on es guarda l'essencia original de la poesia. No és pas la 
llengua quotidiana, reclosa en la seva propia instrumentalització i utilitat, 
la que assoleix el fet poetic. No ho pot fer el llenguatge reduit a la seva 
funció logica d'eina d'expressió i comunicació d'un pensament constitui't 
abans d'ell i sense el seu concurs; només pot assolir la missió eminentment 
poetica aquel1 dir del llenguatge per mitja del qual es revela a l'home 
l'autentica comprensió de l'ésser. 

«Per les paraules)), diu Wackenroder, ((nosaltres regnem per sobre 
tota la terra; per les paraules guanyem, sense esforc, tots els tresors de la 
terra. Només l'invisible que plana per sobre nostre no pot davallar a la 
nostra anima per la sola invocació de les paraules. Pero conec dues 
llengües meravelloses, amb les quals el Creador ha donat a l'home la 
capacitat de copsar i de comprendre les coses celests en tota la seva 
potencia, de comprendre-les en els límits concedits a les criatures mortals. 
Aquestes dues llengües arriben a la nostra anima per un cami totalment 
diferent del de les paraules; posen en moviment tot el nostre ésser de 
manera que penetren dins cada nervi i dins cada gota de sang. Aquestes 
dues llengües són l'art i la natura. L'art és una llengua d'una especie altra 
que la de la natura, malgrat que també aquesta exercita una potencia 
meravellosa sobre el cor de l'home, obtinguda per camins igualment obs- 
curs i misteriosos. L'art parla mitjancant figures humanes i se serveix 
d'una escriptura de jeroglífics, els signes dels quals nosaltres comprenem 
i coneixem segons l'aparenca externa; pero aquesta fon el que és espiritual 
i suprasensible en formes sensibles, i d'una manera tan commovedora i 



meravellosa que un altre cop el nostre ésser, i tot allo que hi ha en 
nosaltres, és posat en moviment i colpit fins als fonaments ... Aquestes 
llengües meravelloses, les forces de les quals us faig saber, commouen els 
nostres sentits i el nostre esperit; o més ben dit, semblen fondre en una de 
sola -no sé expresar-me d'altra manera- totes les parts del nostre (per 
a nosaltres incomprensible) ésser en un nou i únic organ, el qual ateny i 
compren, per mitja d'aquests dos camins, els miracles celests.)) 

La ingenui'tat de Wackenroder s'adiu amb aquesta innocent descripció 
de la naturalesa de l'art i la poesia, i posa de manifest l'extrema contra- 
dicció del llenguatge que diu i no diu el que vol dir, que no s'avé a 
esdevenir símbol del que es vol dir, que ha d'apelalar a la convenció de dir 
<<no sé expresar-me d'altra manera)) perque el que vol dir no es pot dir 
sinó en la forma de la poesia; aquella expressió que és llenguatge pero que 
transcendeix el llenguatge, que diu més del que diu tot dient-ho com ho 
diu. Perque la poesia és anomenament, pero tambe esdeveniment, i suc- 
cessió i acompliment; no esgota el seu sentit, pero tampoc no esborra el 
perfil de les paraules que assoleixen el sentit. És així com la poesia apareix 
com a contradicció instalelada en el be11 cor del llenguatge, que mena a 
ultrapassar-lo i a negar-lo tot recolzant-s'hi. 1 aquesta qüestió és encerta- 
dament reconeguda per Kant i explicitada en aquestes termes: «La poesia 
engrandeix l'anima, dóna llibertat a la imaginació, i, dins els límits d'un 
concepte determinat, entre la ilalimitada diversitat de les possibles formes 
que hi concorden, ofereix aquella que lliga I'exposició d'aquest concepte 
amb una abundor de pensaments a la qual cap expressió verbal no es 
perfectament adequada, i ,  així, s'eleva esteticament a les idees.)) Ni les 
idees de raó, ni les idees estetiques no forneixen dades al pensament, ni, 
a l'enteniment, no li ofereixen cap certesa; empero generen una abundor 
de pensaments, una infinitud de sentits, de sentits possibles, no realitzats, 
pero pressentits com a realitzables; per aixo la poesia engrandeix l'anima, 
per aixo dóna llibertat a la imaginació, perque deixa entreveure la infini- 
tud de possibilitats ideals que esperen el moment propici de la seva realit- 
zació, del seu desplegament i de la seva instauració definitiva en el món 
real, objectiu i historic. 

Les idees estetiques no poden oferir dades al coneixement perque 
anomenen una realitat humana no assolida, una realitat ideal on l'ésser de 
l'home s'acompleix en el1 mateix. Ideal inassolible, pero no impensable, 
pensat sobre la forma infinita de l'art perque cada home des de la seva 
subjectivitat pugui reconeixer allo d'ell mateix que vol transcendir els 
límits del seu món, que són els límits del seu llenguatge. Per aixo continua 
dient Kant: ((La poesia dóna forces a l'anima, li fa sentir la seva facultat 
lliure, espontania, independent de la determinació de la natura, de con- 
templar-la i de jutjar-la des de punts de vista que ella mateixa no ofereix 
en l'experiencia, ni per als sentits, ni per a I'enteniment, i, d'aquesta 



manera, en fa ús en profit del suprasensible i, per dir-ho així, com a 
esquema del suprasensible.)) 

La poesia dóna forces a l'anima. La poesia, que és expressió d'idees 
estetiques, enforteix l'anima (Geist), que és la facultat d'exposició d'idees 
estetiques, i aquesta facultat se sent alliberada i independent de la deter- 
minació de la natura, de tal manera que pot contemplar-la, des de la 
poesia, com a aliena a la seva realitat actual, que es la realitat que li ha 
estat oferta per la poesia, i que és la realitat de la poesia. Una realitat que 
s'ha desvetllat, que ha desvetllat l'ésser de l'home en tota la seva infinitud 
i en la seva indeterminació, indeterminació temporal de la propia existen- 
cia perque cap cosa real no és percebuda fora d'ell. En aquest espai i en 
aquest temps creat per la poesia, s'actualitza l'ideal, que ja no és només 
en el pensament, sinó actualitzat, realitzat en l'instant poetic, instant on 
el suprasensible es manifesta en la seva determinació sensible i en la seva 
indeterminació conceptual. Perque a aquesta manifestació sensible del 
suprasensible, cap concepte de l'enteniment no s'hi adequa. Aquesta ex- 
pressió sensible del suprasensible es fonamenta, empero, sobre un concep- 
te que li dóna validesa universal, no pas un concepte determinat de 
l'enteniment, sinó un concepte indeterminat, el ((concepte racional del 
suprasensible, principi de l'objecte (i també del subjecte que jutja) en tant 
que objecte sensible)). «Aquest concepte racional del suprasensible, que és 
alhora principi de l'objecte i del subjecte, Kant l'anomena «el substrat 
suprasensible dels fenomens)), i també «el substrat suprasensible de la 
humanitat)) i el «punt de concentració de totes les nostres facultats a 
priori)). Hi ha implícita una identificació entre el concepte racional i 
indeterminat del suprasensible exposat en l'obra d'art, gracies a les idees 
estetiques, i la nostra facultat indeterminada del suprasensible. Dient-ho 
d'una altra manera, hi ha una identitat entre l'objecte i el subjecte, una 
identitat entre l'obra d'art i el receptor d'aquesta obra d'art. Aquesta 
identitat és la revelació de la bellesa, ja que el fi suprem que 1'intel.ligible 
ha fixat per a la nostra naturalesa és la concordanca del suprasensible 
amb totes les nostres facultats de coneixement. És, doncs, l'intel4igible el 
que el gust percep, i la bellesa és la revelació i l'aparició d'un fons, ocult 
i amagat fins ara, que desvetlla l'anima i s'hi confon. La bellesa, perce- 
buda i viscuda com aquesta identitat del suprasensible i la nostra facultat 
indeterminada del suprasensible, testifica la unitat de la natura, pero 
aquesta unitat és un pur enigma, només podem constatar-la, pero no en 
podem saber la font, ja que és oculta i amagada al nostre enteniment, i 
no podem coneixer-la perque n'ultrapassa els límits, ja que ha estat des- 
vetllada per la idea estetica. La bellesa és, doncs, la idea de raó mostrant- 
se a la intuició. 

Recollint l'herencia kantiana i desenvolupant el que és apuntat i asse- 
nyalat a la Crítica del judici, els romantics -i penso en Holderlin, Schel- 



ling, Hegel, Novalis i Friedrich Schlegel- s'endinsaren en aquesta reflexió 
sobre la identitat del suprasensible que es manifesta en la recepció de la 
bellesa artística. És des d'aquí, des de les qüestions que planteja el con- 
cepte d'idea estetica, que els romantics podran afirmar i voldran demos- 
trar que l'art és expressió de l'inexpressable, anomenament del que no es 
pot anomenar, comprensió del que és incomprensible, coneixement del 
que es resisteix a ésser conegut, materia sensible d'una realitat suprasen- 
sible i manifestació finita de l'infinit. L'estetica romantica pretén anulelar 
tota contradicció i reposar en la unitat absoluta que només pot ésser 
desvetllada per I'experiencia estetica i en l'experiencia estetica, aquella 
experiencia on es palesa el suprasensible que dorm expectant en nosaltres 
esperant el seu desvetllament. 



Apendix: Camí de l'alba 

Ara veig, encara amb me's claredat, el perill: la Ilengua 
de la nostra conversa destrueix contínuament la possi- 
bilitat de dir allo de que parlem. 

Presencia del no-res que ha esdevingut Ilenguatge, el poema obre un cami que, 
tot venint del no-res, hi mena; allí on tota cosa reposa en el fonament del seu 
no-esser. Oblit de la historia, memoria de l'esdevenidor, el poema neix com a oblit 
de l'ésser; en un oblit d'aquella paraula que vol, temorosa, encerclar I'ésser, 
retenir-lo entre la xarxa, els filats del discurs i del verb. 

El poema sorgeix d'un enfonsament del jo, en el naufragi d'aquell llenguatge 
que constitueix l'afirmació del jo i de la seva diferencia. El poema sorgeix de la 
cristallització d'un llenguatge que cap subjecte no soste -que no és propietat ni 
constitució de cap jo i que reposa, quiet, des d'abans de sorgir la parla. Un 
llenguatge indeterminat, com és indeterminat allo que anomena. 

Tot poeta anomena un sol poema. Cerca la presencia de la veritat en un 
mateix i Únic poema. Pero el poeta, de veritat, no en cerca cap: la troba, la 
reconeix, la compren i s'hi atarda. Vol viure-hi, i es dins el poema on habita 
aquesta veritat; veritat fragmentaria, pero que es percep, en la plenitud del seu 
sentit, en el lleu tremolor del poema. Lleugeresa que passa com un vol pero que 
es deté, mbbil, en la infinitud de la seva expressió i del seu anomenament. 

És veritat el que desvetlla el poema. Veritat sense nom que s'oculta entre el 
teixit -el sentit- de les paraules. Paraules que moren -o són mortes- dins del 
laberint de la significació, dins el bosc indestriable de l'expressió i del sentit, i que, 
tot mostrant la minúscula veritat del poema, I'obscureixen i I'enfosqueixen, per- 
que aquesta veritat tem la llum del sentit, que tot ho determina. 

La veritat del poema se sent i es percep en tota la seva presencia paradoxal, 
en la seva extensió inescrutable, en la seva obertura a l'expressivitat, que transcen- 
deix la mateixa paraula que la sosté. El poema eixampla l'horitzó del sentit que la 
paraula reduia. La infinitud del poema reposa en la finitud, en la limitació de la 
paraula que és I'origen del poema. 

La paraula poetica expandeix els confins del silenci, n'eixampla els dominis; 
fa saber allo que ens pervé des de l'origen tot esperant ser desvetllat i que, de tan 
proper, es secret i rebutja tota mediació. Com la cosa que anomena, la paraula 
poetica és una paraula no dita, no pronunciada. És paraula secreta que en un 
instant refulgeix enmig de la foscor, i que es cobreix tot seguit confonent-se, entre 
la perceptible immediatesa, amb I'evidencia quotidiana on cada cosa té el seu nom 
i es replega en el seu nom. 

Paraula secreta que, lluny del poema, no ha dit mai el que diu ni ho podra dir 
mai, reclosa i restringida en un saber que creu que no té limits. La paraula del 
poema sap dels Iímits, i és des d'aquest saber des d'on assoleix la infinitud del 



sentit i la infinitud del no-res. Un no-res curull d'absencia, un buit del sentit on 
es posa, en un instant, la comprensió del camí de l'ésser. 

J o  pujaré, sense replans d'espera 
cap al camí de I'alba fugissera 
pel tros d'escala que no mena enlloc 

Camí que s'obre com s'obre la paraula secreta, el secret que mena al no-res, 
a l'abisme del sentit que és el sentit de l'ésser que s'oculta entre la paraula 
refulgent del poema, que diu i calla allo que hem entrevist fa tant temps i que 
cerquem sense saber que és i quin norn té. Perque no té norn i tots els noms li 
escauen. 1 és pel norn que es mostra i que s'oculta, que ens fa present allo que és 
pressentit entre dos foscants, allo reclos que en un instant de llum s'ha deixat veure. 

El poema és aquest instant de llum. Com una claredat fugac que mostres els 
plecs, les fissures, la negror de l'ésser que es revela en el llenguatge i que ens revela 
a nosaltres, que diu el nostre norn i ens diu. 1 per el1 i per la seva negror, pel buit 
que ens obre, pel que no és, podem saber que és. 

Que és ocult i fosc, que és esdeveniment, i successió, i acompliment. 1 aquí, 
en el poema, per la paraula del poema, el1 es desplega i es recull en l'interstici del 
temps que ja no és transit, sinó assoliment. Presencia com d'una eternitat que 
passa per nosaltres mostrant-nos el que fórem i el que som, i el que hem de tornar 
a ésser, que es el que som quan som en la paraula: la paraula del poema que ens 
ha dit a nosaltres en allo que ens fa  ser el que som. 

Sóc, si sóc, el meu cant, la paraula que dic, la paraula que em diu, que fa 
renéixer en mi el que de mi desconec. El que de mi és de tothom i el que a tothom 
anomena. La paraula que es guarda en el més pregon secret del nostre ésser. Allí 
on roman allo de mi que no coneix el temps, i no pertany a l'obscur destí de les 
coses. Allo de mi que planeja, sol, indeterminat i únic, per sobre la carena del 
sentit i dels mots. 

Allo de mi alt, invulnerable i Iliure, despossei't de tot i en tot assadollat, 
perque cap cosa no l'empeny. Allo de mi que sap pero que cap paraula no diu. 
Que no coneix cap ordre ni cap sintaxi. Que roman expectant, esperant el ternps 
que li obrira l'espai on podra sostenir el seu norn i el norn vertader de tota cosa 
certa; i on s'acomplira en els mots que el silenci desvetlla i es comprendra, i sabra 
d'ell mateix i del món. 


