Enrahonar 14, 1988, 9-18

La influéncia de la Critica del judici en
I’estetica romantica

Antoni Mari

ABSTRACT (The Influence of Critical Consciousness in the Aesthetics of the

Romantic Eraj

Critical Consciousness is the intellectual point of departure of post-
Kantian idealism in all its antagonistic ramifications. 1t has decisive
influence upon the crystallization of the romantic theme —in aspecis
related to aesthetics, to the philosophy of Nature and to the theory of
cognition as well,

The Kantian «aesthetic idea», that well-known representation of the
imagination, inaccessible to determining thought, expressed but never
completely exhausted by a work of art, is one of the key concepts of
philosophical and literary romanticism. According to this conception of
romanticism, art is the expression of the inexpressible, the intuitive
cognition of what cannot be understood by pure reason. There is no
language at all that might render this transcendental and ideal reality
which we experience in the intuition of art. The poetic instance is the
manifestation of the spirit, the faculty for aesthetic ideas, free and
independent of the determination of Nature, but reconciled with her in
artistic creation. The identity of subject and object is given in the works
of art the very instant beauty is revealed in the vast infinity of the
human spirit,

Sila Critica del judici de Kant ha suscitat una munié d’interpretacions
contraries i fins i tot oposades; si no ha merescut ["atencié i la cura que
motivaren les dues critiques anteriors i ha estat considerada com una obra
residual respecte de la Critica de la rad pura, és perqué la Critica del
Judici s'ha estudiat tot fent comparacions metodologiques respecte de les
dues altres critiques, i amb aixd s’ha demostrat que la Critica del judici
reprodueix el métede de la primera critica sense que cap de les seves parts
es relacioni per cap lligam logic amb les parts precedents.



Malgrat tots els problemes que suscita la metodologia d’aquesta criti-
ca, malgrat les tensions internes a les quals es veuen subjectes alguns dels
conceptes fonamentals del sistema kantia, la Critica del judici fonamenta
I'idealisme postkantia en totes les seves ramificacions, multiples i antagd-
nigues, 1 inicia la reflexid contemporania sobre les qiiestions fonamentals
de 'estética, de la bellesa i de les teories de D'art,

Convenint en aquestes qliestions contradictdries, implicites en la Crit
tica del judici, molts dels conceptes analitzats en aquesta obra esdevindran
cabdals per a la cristallitzacié del romanticisme alemany, no tan sols per
la seva filosofia de la natura i per la teoria del coneixement, siné també,
1 sobretot, per la seva estética. La giiestié del judici de gust, la subjectivi-
tat de 'experiencia estética, 'analitica del sublim, la naturalesa del geni i
I’ésser de la poesia sén qiiestions i temes que, plantejats a la Critica del
Judici, seran recollits pel romanticisme tot desencadenant en la seva histo-
ria incipient les reflexions necessaries perqué esdevingui un moviment
literari, artistic i filosdfic d'unes consegiiéncies excepcionals dintre del
marc de 1a cultura europea contemporania.

De les qiiestions que planteja la Critica del judici, 1a que suscita més
controversia, la que assenyala més contradiccions a dins el sistema de
Kant i la que alhora tindra un ressd innegable en el romanticisme és la
qiiestid de les idees estétiques.

Per Kant I’art és la representacio d’idees estétiques i 1’artista és aquell
home que té la facultat d'exposar idees estétiques. I una idea estética és
aquella representacio de la imaginacié que incita a pensar moplt, sense gue
cap concepte determinat li sigui adequat; és a dir, que cap concepte no li
és avinent, 1 que, per tant, cap llenguatge no la pot expressar del tot ni
fer-la comprensible. Per definicid, la idea estética representada en ’obra
d’art transcendeix el pensament conceptual; més encara: mitjancant la
idea estética l'obra d’art expressa totes les experiéncies que no poden ser
expressades de cap altra manera possible. Les idees estétiques son repre-
sentacions de fa imaginacid, a les quals cap concepte no s'adequa, repre.
sentacions que, com les idees racionals, tendeixen a ultrapassar els limits
de I’experi¢ncia, a fer sensibles les idees d’éssers invisibles o a representar
els objectes de 'experiéncia amb una perfeccid tal que la natura no ens en
pot oferir cap exemple. La facuiltat que fa possible aquesta representacio
de les idees estétiques és, segons Kant, la imaginacié, definida com a
«facultat de conéixer productivas.

«La imaginacié (com a facultat de coneixement productiva) és molt
poderosa a I’hora de crear una aitra natura, per dir-ho aixi, a partir de la
matéria que la natura real li déna. Ens divertim amb la imaginacié quan
Pexperiéncia ens sembla massa quotidiana. Nosaltres sempre transformem
aquesta experiéncia, és cert, a partir de lleis analdgiques, perd també a
partir de principis que tenen la seva font més amunt, en la raé... Agui

10



sentim la nostra llibertat enfront de la llei d’associaci6, de manera que,
malgrat que per aquesta llei la natura ens presta la matéria, aquesta pot
ser transformada per nosaltres en qualque cosa que superi la natura.»

Gracies a la imaginacid, font de I’obra d’art, podem superar la natura,
transcendir el mén empiric on I’enteniment exerceix el seu paper determi-
nant i anar «vers el que es troba més enlld dels limits de ’experiéncia.
D’aquesta manera, ’artista pot fer esdevenir sensible la idea i ¢l mén
suprasensibles en la realitat de P'obra d'art. Gracies a la imaginacié pro-
ductiva, 'artista pot expressar alld¢ d’inexpressable que conté la idea de
rag. A primera vista la idea de rad és el contrari d’una idea racional.
Aquesta és un concepte al qual no s’adequa cap intuicio: aquella, una
intuicié a la qual no s’adequa cap concepte. La idea estética és semblant
a la idea racional en tant que totes dues tendeixen envers alguna cosa que
es troba més enlld dels limits de ’experiéncia, la qual cosa provoca, a
partir d'una representacié, una diversitat de pensaments per a la qual cap
concepte no és adequat. La ideq estéfica representa sensiblement idees
racionals, no pas directament, sind per mitja d’atributs estétics (represen-
tacions que, sense poder representar directament les coses que refusen
tota representacid, hi fan pensar). «La idea estética és una representacio
inexposable de la imaginacid, i la idea racional és un concepte indemos-
trable de la rad.» La idea estética és clarament la mateixa cosa que [a idea
racional: expressa allé gue hi ha d’inexpressable en aquesta.

L’artista, per a Kant, expressa sensiblement, mitjancant les idees esté-
tiques, 'objecte que les idees de rad no poden representar. L'obra d’art
és, doncs, I'expressié sensible del suprasensible. 1, de totes les arts, la
poesia és I'art que assoleix un valor estétic més gran, perqué «engrandeix
1’anima, déna llibertat a la imaginacié i, dins els limits d’un concepte
determinat, entre la diversitat illimitada de les formes possibles que hi
concorden, ofereix agquella gue lliga I'exposicié¢ d’aquest concepte amb
una abundor de pensaments per a la qual cap expressio verbal no és
perfectament adequada, 1 aixi s’eleva esteticament a les idees. La poesia
dona forces a I'dAnima, i fa sentir la seva facultat lliure, espontania,
independent de la determinacié de la natura, de contemplar-la i de jutjar-
la des de punts de vista que ella mateixa no ofereix en I'experiéncia, ni per
als sentits, ni per a 'enteniment, i, d’aquesta manera, en fa us en profit
del suprasensible i, per dir-ho aixf, com a ¢squema del suprasensible».

L’obra d’art és, doncs, la representacio formal i sensible d’una expe-
riéncia que utrapassa els limits del que és sensible; 1 malgrat que la natura
ofereix la matéria per a 'expressid, aquesta matéria €s treballada de
manera que supera la natura de la qual prové, i esdevé simbol d’una
realitat suprasensible que es manifiesta en aquesta segona naturalesa que
ha estat creada per I’artista.

L’art 1 la poesia son, per als artistes romantics, expressié de ’inexpres-

11



sable, anomenament del que no es pot anomenar, comprensié del que és
incomprensible, coneixement del que es resisteix a ésser conegut, matéria
sensible d'una realitat suprasensible, manifestacié finita de 1’infinit. El
poeta, ’artista romantic, cerca el fons vertader de tota cosa certa, la seva
essencia dltima; cerca la forma sensible del pensament, d’aquell pensament
que és fonament de tots els pensaments; aquella veritat absoluta i total
que, per profunda, és universal a tots els homes. Per a ’artista romantic,
a la realitat de D’art (la de 'artista i Ja de I’objecte de I’art) no li cal
Pexperiéncia immediata, ans treu la matéria del seu art de la pura rad i de
la imaginacidé productiva i transcendental. | en aixd I’artista romantic,
almenys en les seves teories, ultrapassa Kant, per al qual 'obra d’art és
producte de la trobada feli¢ entre I’enteniment i la imaginacio. Per® Kant,
gque ha estat sempre tan precis a [’hora d’emprar els conceptes, aqui no
especifica de cap manera la naturalesa d’aquesta imaginaci6; no especifica
pas si aquesta imaginacio és la imaginacio sensible ¢ la imaginacié trans-
cendental. La diferéncia entre ambdues imaginacions és, sobretot, que la
segona €s una imaginacid lliure i productiva, perd aix¢ no vol dir que
pugui crear del no-res; per més potent que sigui la capacitat creadora de
la imaginacid productiva, aquesta sempre crea a partir de la matéria
donada per I’experiéncia. | és que Iz imaginacid transcendental, que «ima-
gina» i «idea» més enlla i sense necessitat de la percepcis, per a Kant no
forneix dades al coneixement; en canvi, per als artistes romantics i per als
poetes idealistes, aquesta imaginacié, independent de 1’experiéncia, mos-
tra a I'home la constitucid originaria de la seva esséncia: «arrelada» en la
imaginacié transcendental, que és el desconegut. El que és desconegut no
¢és alld de qué no sabem absolutament res: és alld que no és conegut o
deduit de 'experiéncia empirica. Aquesta esséncia de I’home desconegu-
da, perqué no es pot percebre en la realitat empirica, encara és en nosal-
tres com a memoria remota, com alld que roman en nosaltres 1 que mai
no ha estat anomenat per cap llenguatge, perqué cap llenguatge mai no ho
ha pogut expressar, ja que el llenguatge convencionalment logic és inade-
quat per expressar la natura d'aquest desconegut,

Rainer Maria Rilke ho expressa d’aquesta manera. «Si ens fos possible
mirar més enlla del que pot abastar el nostre saber, fins i tot passant per
sobre dels nostres pressentiments, potser suportariem lavors les nostres
tristeses amb més gran confianga que el nostre goig. Ja que e¢lles son els
moments en qué ha entrat qualque cosa nova en nosaltres, quelcom de
desconegut. Els nostres sentits emmudeixen en timid cohibiment, tot el
que hi ha en nosaltres retrocedeix, sorgeix un silenci, i ¢l que és nou, que
ningd no coneix, s'alga i calla... El que és nou en nosaltres, el que ha
sobrevingut, ha entrat en el nostre cor, ha penetrat en la seva estanga més
intima, i tampoc no és alli, ja. I no percebem quina cosa era. Se'ns podria
fer creure que no ha ocorregut res i, malgrat tot, ens hem transformat,

12



com es transforma una casa en la qual ha entrat un hoste. No podem dir
qui ha arribat, potser no ho sabrem mai, perd hi ha molts simptomes que
expressen que ’esdevenidor ha entrat en nosaltres, per transformar-se en
nosalires, molt abans que s’acompleixi. L'instant, aparentment sense es-
deveniments 1 immobil, en el qual ens penetra el nostre futur, és molt més
proxim a la vida que aquests altres moments sorollosos i casuals que
succeeixen com venint des de fora: llavors ocorre, certament, que sentim
vertigen, ja que tots els punts en els quals solia descansar el nostre es-
guard, ens els han arrabassat; no hi ha llavors cap cosa a prop, i tot el
que és llunya és infinitament llunya. Hem d’acceptar la nostra existéncia
en tot el seu abast: tot, fins el que és inaudit, hi ha de ser possible. Aixd
és en ¢l fons 'inica valentia que se’ns exigeix: ésser valents per al més
estrany, sorprenent i inexplicable que ens pugui esdevenir.»

Quan aix0 ocorre, quan el gue és desconegut es manifesta i se’n sent,
indefugiblement, la preséncia; i quan aquesta preséncia ens mostra 1’au-
téentica dimensi¢ de la realitat, apareixent la realitat que s’oferia als sentits
com a mera aparenga, cap llenguatge no s’adequa a aquesta realitat ni cap
llenguatge no pot expressar-la en la seva naturalesa essencial. Es Havors
quan l'artista romantic es malfia del llenguatge, tot i que sap que és en el -
llenguatge on es guarda 'esséncia original de la poesia. No és pas la
llengua quotidiana, reclosa en la seva propia instrumentalitzacio i utilitat,
la que assoleix el fet poétic. No ho pot fer el llenguatge reduit a la seva
funcio logica d’eina d’expressié i comunicacié d’un pensament constituit
abans d’ell i sense el seu concurs; només pot assolir la missié eminentment
poética aquell dir del llenguatge per mitja del qual es revela a ’home
Iauténtica comprensid de I’ésser.

«Per les paraules», diu Wackenroder, «nosaltres regnem per sobre
tota la terra; per les paraules guanyem, sense esforg, tots els tresors de la
terra. Només Dinvisible que plana per sobre nostre no pot davallar a la
nostra anima per la sola invocacié de les paraules. Perd conec dues
llengiies meravelloses, amb les quals el Creador ha donat a ’home la
capacitat de copsar i de comprendre les coses celests en tota la seva
poténcia, de comprendre-les en els limits concedits a les criatures mortals.
Aquestes dues llengiies arriben a la nostra anima per un cami totalment
diferent del de les paraules; posen en moviment tot el nostre ésser de
manera que penetren dins cada nervi i dins cada gota de sang. Aquestes
dues llengiies sén 1art i [a natura, L’art és una llengua d’una espécie altra
que la de la natura, malgrat que també aquesta exercita una poténcia
meravellosa sobre el cor de ["home, obtinguda per camins igualment obs-
curs i misteriosos. L’art parla mitjancant figures humanes i se serveix
d'una escriptura de jeroglifics, els signes dels quals nosaltres comprenem
i coneixem segons ’aparenca externa; perd aquesta fon el que €s espiritual
i suprasensible en formes sensibles, i d’una manera tan commovedora i

13



meravellosa que un altre cop el nostre ésser, i tot alld que hi ha en
nosaltres, és posat en moviment i colpit fins als fonaments... Aquestes
llengiies meravelloses, les forces de les quals us faig saber, commouen els
nostres sentits i el nostre esperit; ¢ més ben dit, semblen fondre en una de
sola —nao sé expressar-me d’altra manera— totes les parts del nostre (per
a nosaltres incomprensible) ésser en un nou i Unic organ, el qual ateny i
comprén, per mitja d'aquests dos camins, els miracles celests.»

La ingenuitat de Wackenroder s’adiu amb aquesta innocent descripcio
de la naturalesa de I’art i la poesia, i posa de manifesi I’extrema contra-
diccié del llenguatge que diu i no diu el que vol dir, que no s’avé a
esdevenir simbol del que es vol dir, que ha d’apellar a la convencid de dir
«no sé expressar-me d'altra manera» perqué el que vol dir no es pot dir
sino en la forma de la poesia; aguella expressié que és llenguatge perd que
transcendeix el llenguatge, que diu més del que diu tot dient-ho com ho
diu. Perqueé la poesia és anomenament, perd també esdeveniment, i suc-
cessio 1 acompliment; no esgota el seu sentit, perd tampoc no esborra el
perfil de les paraules que assoleixen el sentit. Es aixi com la poesia apareix
com a contradiceid installada en el bell cor del llenguatge, que mena a
uitrapassar-lo i a negar-lo tot recolzant-s’hi. 1 aquesta qiiestié és encerta-
dament reconeguda per Kant i explicitada en aguestes termes: «La poesia
engrandeix I’anima, ddna llibertat a la imaginacid, i, dins els limits d'un
concepte determinat, entre la illimitada diversitat de les possibles formes
que hi concorden, ofereix aqueila que lliga I’exposicié d’aquest concepte
amb una abundor de pensaments a la qual cap expressié verbal no és
perfectament adequada, i, aixi, s’eleva estéticament a les idees.» Ni les
idees de rad, ni les idees estétiques no forneixen dades al pensament, ni,
a ’enteniment, no li ofereixen cap certesa; emperd generen una abundor
de pensaments, una infinitud de sentits, de sentits possibles, no realitzats,
perd pressentits com a realitzables; per aixo la poesia engrandeix I’anima,
per aixo dona llibertat a la imaginacid, perqué deixa entreveure la infini-
tud de possibilitats ideals que esperen el moment propici de la seva realit.
zacid, del seu desplegament i de la seva instauracié definitiva en el mdn
real, objectiu i histdric.

Les idees estétiques no poden oferir dades al coneixement perqué
anomenen una realitat humana no assolida, una realitat ideal on 1’ésser de
I’home s’acompleix en ell mateix. Ideal inassolible, perd no impensable,
pensat sobre la forma infinita de 1’art perqué cada home des de la seva
subjectivitat pugui recongixer alld d’ell mateix que vol transcendir els
limits del sen mon, que s6n els limits del sen llenguatge. Per aixd continua
dient Kant: «La poesia dona forces a ’anima, 1i fa sentir la seva facultat
lliure, espontania, independent de la determinacié de la natura, de con-
templar-la i de jutjar-la des de punts de vista que ella mateixa no ofereix
en l'experiéncia, ni per als sentits, ni per a l'enteniment, i, d’aquesta

14



manera, en fa uds en profit del suprasensible i, per dir-ho aixi, com a
esquemna del suprasensible.»

La poesia dona forces a I'anima. La poesia, que és expressié d’idees
estétiques, enforteix 1’anima (Geist), que és la facultat d’exposicié d’idees
estétiques, i aquesta facultat se sent alliberada i independent de la deter-
minacié de la natura, de tal manera que pot contemplar-la, des de la
poesia, com a aliena a la seva realitat actual, que €s la realitat que li ha
estat oferta per la poesia, i que és la realitat de la poesia. Una realitat que
s’ha desvetllat, que ha desvetllat I’ésser de 1’home en tota la seva infinitud
i en la seva indeterminacid, indeterminacid temporal de la propia existén-
cia perque cap cosa real no és percebuda fora d’ell. En aquest espai i en
aquest temps creat per la poesia, s'actualitza I’ideal, que ja no és només
en ¢l pensament, sind actualitzat, realitzat en I’instant poétic, instant on
el suprasensible es manifesta en la seva determinacié sensible i en la seva
indeterminacié conceptual. Perqué a aguesta manifestacidé sensible del
suprasensible, cap concepte de ’enteniment no s’hi adequa. Aquesta ex-
pressié sensible del suprasensible es fonamenta, emperd, sobre un concep-
te que li déna validesa universal, no pas un concepte determinat de
Ienteniment, siné un concepte indeterminat, el «concepte racional del -
suprasensible, principi de 'objecte (i també del subjecte que jutja) en tant
que objecte sensible». «Aquest concepte racional del suprasensible, que &s
alhora principi de ’objecte i del subjecte, Kant 1’anomena «el substrat
suprasensible dels fendémens», i també «el subsirat suprasensible de la
humanitat» i el «punt de concentracid de totes les nosires facultats a
priori». Hi ha implicita una identificacié entre el concepte racional i
indeterminat del suprasensible exposat en I'obra d’art, gracies a les idees
estétiques, 1 la nostra facultat indeterminada del suprasensible. Dient-ho
d’una altra manera, hi ha una identitat entre ’objecte i ¢l subjecte, una
identitat entre 'obra d’art i el receptor d’aquesta obra d’art. Aquesta
identitat és la revelacié de la bellesa, ja que el fi suprem que Iinteligible
ha fixat per a la nostra naturalesa és la concordanca del suprasensible
amb totes les nostres facultats de coneixement. Es, doncs, ’intelligible el
que el gust percep, i la bellesa és la revelacié i I'aparicié d’un fons, ocult
i amagat fins ara, que desvetlla I’anima i s’hi confon. La bellesa, perce-
buda i viscuda com aquesta identitat del suprasensible i la nostra facultat
indeterminada del suprasensible, testifica la unitat de la natura, pero
aquesta unitat és un pur enigma, nomeés podem constatar-la, perd no en
podem saber la font, ja que és oculta i amagada al nostre enteniment, i
no podem conéixer-la perqué n'ultrapassa els limits, ja que ha estat des-
vetliada per la idea estética. La bellesa és, doncs, la idea de rad mostrant-
se a la intuicid.

Recollint I*heréncia kantiana i desenvolupant ef que és apuntat i asse-
nyalat a la Critica del judici, els romantics —1 penso en Hélderlin, Schel-

15



ling, Hegel, Novalis i Friedrich Schlegel— s’endinsaren en aquesta reflexié
sobre la identitat del suprasensible que es manifesta en la recepcid de la
bellesa artistica. Es des d’aqui, des de les qiiestions que planteja el con-
cepte d’idea estética, que els romantics pedran afirmar i voldran demos-
trar que l'art és expressi¢ de I’inexpressable, anomenament del que no es
pot anomenar, comprensié del que és incomprensible, coneixement del
que es resisteix a ésser conegut, matéria sensible d’una realitat suprasen-
sible 1 manifestacié finita de ’infinit. L’estética romantica pretén anullar
tota contradiccié i reposar en la unitat absoluta que només pot ésser
desvetllada per I’experiéncia estética i en ’experiéncia estética, aquella
experiéncia on es palesa el suprasensible que dorm expectant en nosaltres
esperant el seu desvetllament.

16



Apendix: Cami de I’alba

Ara veig, encara amb més claredat, ef perifi: la Hengua
de fa nostra conversa destrueix continugment fz possi-
bilitat de dir allé de qué parfem.

MARTIN HEIDEGGER

Preséncia del no-res que ha esdevingut llenguatge, ¢l poema obre un cami que,
tot venint del no-res, hi mena; alli on tota cosa reposa en el fonament del seu
no-ésser. Oblit de la histdria, memdria de 'esdevenidor, el poema neix com a oblit
de I"ésser; en un oblit d’aquella paraula que vol, temorosa, encerclar [’ésser,
retenir-lo entre la xarxa, els filats del discurs i del verb.

El poema sorgeix d'un enfonsament del jo, en el naufragi d’aquell llenguatge
que constitueix 'afirmacié del jo 1 de la seva diferéncia. El poema sorgeix de la
cristallitzacio d’un Henguatge que cap subjecte no sesté —gue no és propietat ni
constitucié de cap jo i que reposa, quiet, des d’abans de sorgir la parla. Un
llenguatpe indeterminat, com és indeterminat alld que anomena.

Tot poeta anomena un sol poema. Cerca la presénciz de la veritat en un
mateix i Unic poema. Perd el poeta, de veritat, no en cerca cap: la troba, la
reconeix, la comprén i s’hi atarda. Vol viure-hi, i és dins el poema on habita
aquesta veritat; veritat fragmentiria, perd que es percep, en la plenitud del seu
sentit, en el lleu tremolor del poema. Lleugeresa que passa com un vol perd que
es deté, mobil, en iz infinitud de la seva expressid i del seu anomenament.

Es veritat ¢l que desvetlia el poema. Veritat sense hom que s’oculta entre €l
teixit —el sentit— de les paraules. Paraules que moren —o sén mortes— dins del
laberint de la significacié, dins el bosc indestriable de 'expressid i del sentit, i que,
tot mostrant la mimiscula veritat del poema, I'obscureixen i ’enfosqueixen, per-
qué aquesta veritat tem la llum del sentit, que tot ho determina.

La veritat del poema se sent i es percep en tota la seva preséncia paradoxal,
en [a seva extensid inescrutable, en Ia seva obertura a 'expressivitat, que transcen-
deix la mateixa paraula que la sosté. E] poema eixampia I’horitz¢ del sentit gue la
paraula reduia. La infinjtud del poema reposa en la finitud, en {a limitacié de la
paraula que és I'origen del poema.

La paraula poética expandeix els confins del silenci, n’eixampla els dominis;
fa saber alld que ens pervé des de origen tot esperant ser desvetllat i que, de tan
proper, és secret i rebutja tota mediacié. Com la cosa que anomena, la paraula
podtica és una paraula no dita, no pronunciada. Es paraula secreta que en un
instant refulgeix enmig de la foscor, i que es cobreix tot seguit confonent-se, entre
la perceptible immediatesa, amb Pevidéncia quotidiana on cada cosa té el seu nom
i es replega en ¢l seu nom.

Paraula secreta que, tHuny del poema, no ha dit mai ¢l que diu ni ho podra dir
mai, reclosa i restringida en un saber que creu que no té limits. La paraula del
poema sap dels limits, i és des d’aquest saber des d’on assoleix la infinitud del

17



sentit i la infinitud del no-res. Un no-res curull d’abséncia, un buit del sentit on
es posa, en un instant, la comprensid del cami de 1"ésser.

Jo pujaré, sense replans d'espera
cap al cami de "alba fugissera
pel tros d'escala que no mena enlloc.

Cami que s'cbre com s'obre la paraula secreta, el secret que mena al no-res,
a I'abisme del sentit que é&s el sentit de 'ésser que s’oculta entre la paraula
refulgent del poema, que diu i calla alld que hem entrevist fa tant temps i que
cerquem sense saber qué és i quin nom té. Perqué no té nom i tots els noms li

-escauen. | és pel nom que es mostra i que s'oculta, que ens fa present alld que és
pressentit entre dos foscants, alld reclds que en un instant de llum s’ha deixat veure.

El poema és aquest instant de llum. Com una claredat fugag que mostrés els
plecs, les fissures, la negror de 'ésser que es revela en el llenguatge i que ens revela
a nosaltres, que diu el nostre nom i ens diu. I per ¢ll i per la seva negror, pel buit
que ens obre, pel que no és, podem saber qué és.

Que és ocult i fose, que és esdevenirnent, i successié, i acompliment. 1 aqui,
en el poema, per la paraula del poema, ell es desplega i s recull en Uinterstici del
temps que ja no £s transit, sind assoliment. Preséncia com d’una eternitat que
passa per nosaltres mostrant-nos el que férem i el que som, i el que hem de tornar
4 ésser, que &s ef que som quan som en la parauja: la paraula del poema que ens
ha dit a nosaltres en alld que ens fa ser el que som,

S6¢, si so¢, el meu cant, la paraula que dic, la paraula que em diu, que fa
renéixer en mi el que de mi desconec. El que de mi és de tothom i el que a tothom
anomena. La paraula que es guarda en el més pregon secret del nostre ésser. Alli
on roman aild de mi que no coneix el temps, i no pertany a I'obscur desti de les
coses. Alld de mi que planeja, sol, indeterminat i vinic, per sobre la carena del
sentit i dels mots.

Alld de mi alt, invulnerable i iliure, desposseit de tot i en tot assadollat,
perqué cap cosa no empeny. Allé de mi que sap perd que cap paraula no diu.
Que no coneix cap ordre ni cap sintaxi. Que roman expectant, esperant el temps
que li obrira I'espai on podra sostenir el seu nom i el nom vertader de tota cosa
certa; i on s"acomplird en els mots que el silenci desvetlla i es comprendra, i sabra
d’ell mateix i del moén.

18



