Enrahonar 18, 1952 / 101105

Té€ la filosofia un lloc en el nou
ensenyament secundari?

Sara Estrada

51 deixem de banda, ja des de bon comengament, la gran guantitat d'activitats
técniques i artistiques que mai no han trobat lloc a I'ensenyament secundari
-1 que no queda massa clar que no rn'hi haguessin de trobar 1 no nicament des
del punt de vista del treball o de 1a professionalitat, sind com a formacié inte-
gral dels individus—, 1 ens quedem amb el que tradicionalment han estat
les matéries del batxillerat, veiem gue aquestes de tant en tant han de ser
defensades. Cada un cert temps canvien eis objectes de la defensa, perd sempre
hi ha quelcom en perill i, per tant, en necessitat de proteccid. Per il-lustrar el gue
estic dient descriuré tres escenes, a les quals he assistit com a espectadora
els darrers quinze anys. La primeria tenia com a personatges dialogants tres
professores de l'area de ciéncies, una fisica, professora de matemitiques,
una quimica, professora de fisica i quimica, i una bidloga, professora
del departament de ciéncies naturals. Les tres treballaven en un centre pi-
blic d'ensenyament secundari {BUP i COU) i eren amants de les arts
(especialment la miisica i la literatura). Davant els fracassos que detectaven
a les seves classes —ja es comengava a parlar del fracas escolar, perd encara no
'enteniem com a xifra de suspesos, ni com a mortalitat escolar— van arribar a la
conclusio que el gue Ii faltava al BUP eren algunes hores setmanals més de
«ciéncies» per transmetre als alumnes Vesperit cientific, perqué l'activitat
cientifica €s la formadora de la ment i del caricter, Trobaven a 'alumnat un
excés de verbalisme, probablement resultat d'un excés d'assignatures de llengua
(s'estudiava catala, castella, Ilati i francés o anglés a segon de BUP i només
dues disciplines cientifiques, fisica 1 quimica una i matematiques 'altra). Per
zltra banda, les ciéncies s'impartien, sovint, per sistemes memoristics
que no lligaven la realitat amb les paraules estudiades. S'aprenien férmules per
aplicar a casos concrets, i aixd no €s ¢iéncia. Fins aqui la conversa,
que certament era encertada en el sentit que e} que les professores descrivien no
era fer ciéncia, encara que probablement seria millor dir que no era ensenyar
res. Si només arribem a tenir un nombre limitat de férmules per aplicar a un
nombre, gran, perd sempre limitat de circumstancies concreies, no podrem mai
superar-les.

Ara bé, Yacusacié a les llengiies de causants del verbalisme no sembla justa
des de les llenglies en elles mateixes, perd ho podria ser si es fes de tot
ensenyament poc rigords i deslligat de les coses. Potser seria més just dir



192  Enrahonar 18, 1992 o . _Sara Estrada

«defensem les cidncies perqué estan en perill de deixar de ser ciéncies i de
convertir-se en paraules buides».

Meés recentment, perd des de fa alguns anys, se sent parlar de defensar les
humanitats en el batxillerat. Voldria fer la precisi¢ que defensar les humanitats
no vol dir defensar corporativament algunes matéries, siné defensar tot el que
ens fa ser éssers humans. Una conversa repetida als instituts de batxillerat entre
professors 1 professores de «ciencies» 1 de «lletres» (per utilitzar expressions
ben habituals}, especialment a l'hora de plantejar-se com onientar 'alumnat,
consisteix a dir que la gent més dotada ha d'encaminar-se cap a les opcions de
«ciéncies», 1 els alumnes amb més dificultats, cap a les de «lletres». Per qué,
aleshores, defensem les humanitats? No crec que sigui per donar una oportunitat
als menys dotats.

A la llic6 inaugural de la UAB, del curs 1990-1991, 1a catedritica Victoria
Camps defensi la preséncia de les humanitats a 1a universitat, i les va
contraposar a la ciéncia gue no serveix per a la vida. Citd Petrarca dient: «[Els
escrits d'Aristotil] m'han fet més savi, perd no pas més bona persona». Aixé,
aplicat als estudis universitaris, és una defensa de la capacitat de les persones de
valorar lliurement el sen cami per la vida enfront de la saviesa, que podriem
qualificar de purament informativa, de la ciéncia. Valdria el mateix exactament
per a 'ensenyament secundari? Només en part. Al batxillerat cal defensar les
humanitats no només de la ciéncia, sind de la manca de ciéncia, del
«formulisme» i pragmatisme empobridor que pretén reduir el coneixement
cientific a examens 1 titols.

Meés recentment encara, i aquesta €s la tercera escena, davant de la discussio
sobre la preséncia o l'abséncia de T'assignatura «filosofia» als nous estudis de
batxillerat que proposa la reforma del sistema educatiu, vaig assistir a una taula
rodona en la qual es debatia la conveniéncia ¢ no d'incloure la filosofia als
curriculums del nou ensenyament secundari. Tots els interlecutors de la mesa
donaren arguments per defensar la preséncia de la filosofia en funcié dels béns
que pot produir 2 la formacid dels alumnes, perd no quedava clar quins mals
pedien derivar-se de 'abséncia de la filosofia, mals dels quals val la pena
protegir-se.

Arribat aquest punt voldria argumentar que, quan es defensa la preséncia
d'una determinada matéria als estudis secundaris, sempre es defensa una
mateixa cosa i d'un enemic semblant: es defensa un ideal d'humanitat que podria
només ser un cert ideal, perd que ara com ara no som capagos de voler-ne un
altre. Si arribo a justificar aixd, voldria deduir-ne una determinada manera
d'incloure I'estudi de la filosofia a l'ensenyament secundari.

Aquesta actitud «defensiva» que acosturna a prendre 1'énsenyament capgira
la imatge que semblaria la normal atés el seu objectiu i li atorga un paper
utdpic, 1 com a tal, revolucionari. Tots sabem que la transmissié del saber
(tedric, practic, etc., és a dir, la transmissid de cultura) no és quelcom d'objectiu
i neutre. Per altra banda, ha de respondre a les expectatives de la societat aqguf 1
avui. Em sembla generalment admeés que el batxillerat no és vist avui tinicament
com la preparacié per a una carrera universitaria determinada, sind una mena de
formacié general i polivalent. Utilitzo ¢l terme formacié en el sentit de V'ale-



Té 1a filosofia un lipe en el nou ensenyament secundan? Enrahonar 18, 1992 / 103

many Bildung (vegeu aquest sentit en Gadamer, Adome, etc.}. Formacié vol dir
aix{ que l'adquisicid de coneixements no consisteix purament en la
memeritzacid (encara que la memdria jugui aqui un paper fonamental) d'un
seguit de proposicions cientifiques, fifosofiques, histdriques, literaries, etc., sind
en una construccid de la ment 1 la personalitat humanes que encaixaria, em
sembla, amb el que Cassirer o Dilthey designen com a esperit, terme d'una gran
tradiciéd prou coneguda a la cultura alemanya a partir del segle xvni i que,
probablement, € equivalent en d'altres cultures. Aquesta formacié consisteix en
una assimilacié creativa de la cultura per part de l'individu {un text de M.
Sacristdn!, utilitzat per reflexionar sobre algunes qiiestions presents en aquest
escrit, ens recorda la coneguda frase d'Bugeni d'Ors, «Lo que no es tradicién, es
plagio») i aquesta assimilacié es duu a terme per mitja de l'ensenyament. La
cultura académica que serveix de patrd per confeccionar els plans d'estudis
secundaris, des de la implantacid d'aquests de manera bastant generalitzada, és
una cultura que pretén ser universal 1 assimilable en sentit recte per tota la
humanitat, peré que porta, malgré elle, 'empremta de la societat burgesa
il-lustrada que fou l'artifex de la conversié de Yensenyament en bé i dret piblics.
Aquest tipus de cultura €s el que encara se supasa que ha de transmetre
I'ensenyament secundari perque ha de ser ella la que ha de produir un ser huma
alliberat de prejudicis, capag de resoldre adequadament ¢ls problemes i les
dificultats que assetgen la humanitat i perpetuar aquesta feligment sobre la terra.
Aquest projecte, perd, fa temps que fa aigiies, en part perqué té enemics
declarats, perd també en part pergué s'aplica a un mén 1 a una naturalesa
humana que no s'ajusten al concepte que d'ambdds tenia I'optimisme il-lustrat;
avui la base material del mén esta en perill («Un mundo que agoniza», din
Delibes) i1 les persones no resulten educables, en el sentit etimologic del terme
—conduibles—, cap 4 una situacidé de racionalitat comuna i compartida, liure i
solidaria.

De tot aix0 resulta que, i a la vista dels mals que ens envolten, només sabem
definir el possible subjecte de I'educacié, en el quat voldriem realitzar un model
de ser huma que encara no tenim definit (i que potser només podriern albirar a
la llunyania) de manera negativa: defensar per a [a seva formacid aquelles
materies que alhora el defensin de 1a manca de formacid de Fesperit, resultat del
que Adorno anomena pseudoformacié i gue crec que avui esth establert a Ja
consciéncia de molta gent com a formacié auténtica. Aguesta condueix &
normes i gualificacions.

Seria demagdgic despatxar sense més ni més les normes i qualificacions,
unic procediment que s'ha establert per controlar la formacio cultural, perqué
realment l'ensenyament ha de ser controlable i la societat ha de tenir mitjans per
fer-ho. 1 per zixd s'estableixen uns indexs, perd la dificultat rau en el fet que
aquests indexs moltes vegades només s'entenen com a «estatus social», és a dir,
en el moment en el qual un titel no vol dir formacid, siné pseudoformacié
«espiritu apresado por el cardcter de fetiche de la mercancia»?.

1. SacrISTAN, M., Ef trabajo cientifice de Marx y su nocidn de ciencia,
2. Aporwo. T. W., Filosofie y supersticidn, Ahanza-Taurus, p. 159.



104 { Enrahonar 18, 1992 Sara Estrada

La pseudoformacio es pot distingir perqué deslliga de la construccié global
de l'esperit huma aspectes als quals atribuim valor per ells mateixos. Entre ells,
s podria destacar T'habilitat pragmatica, orlentadora mecanica de l'activitat dels
individus cap a objectius concrets, com si diguéssim, la perfecta realitzacié de
tasques perfectament aillades, en les quals la professionalitat queda per davant
de la comprensid. Aquesta unilateralitat produeix vn avorriment al convertir-ho
tot en rutina, Aixi la formaci6 esdevé un ireball sense sentit, en el qual 10gi-
cament €s millor no sentir-se implicat. La cosa seria menys greu en el nivell
escolar si hi hagués un ambit en el qual els estudiants poguessin sentir-se
implicats, perd, almenys en els medis urbans, només queda la pseudocultura
flotant sobre el no-res.

Els resultats d'aquest fet que hem descrit s6n detectables mitjangant alguns
simptomes, entre els quals destaca la manca d'adequacid del llenguatge utilitzat
per una gran part de l'alumnat dels centres de secundaria {i d'altres ambits).
Aquesta inadequacié es manifesta en una pobresa de llenguatge tant des del
punt de vista léxic com del sintactic. La pobresa de vocabulari condueix a
reforgar una tendéncia que, segons els lingiiistes, es produeix moderadament en
totes les llengiies: utilitzar poques paraules diferents per designar moltes coses
(penseu, a titol d'exemple, en la constant utilitzacié del verb to get per les
persones de llengua anglesa de nivell cultural baix). 8i aquesta tendéncia
s'exagera, i aixd succeeix a l'actualitat, com els lingiiistes detecten, produeix en
I'organitzacid mental una manca de contorns definits en I'is de les paraules,
cosa creativa en un grau moderat, perd que sempre produeix confusié i
imprecisi6 en la referéncia a les coses. Per altra banda, la limitacié de recursos
sintctics per establir relacions no permet explicar les coses de manera
globalitzadora i sintética, i per més que pot produir claredat, és una claredat
esquematica que arriba a no servir per entendre més que l'esquema.

Tota aquesta miséria lingiiistica de la qual estem parlant limita la
comprensid de les coses, alhora que limita també gran quantitat d'objectes que
podrien haver estat abastats pel nostre interés.

Un altre simptoma perceptible a la societat en general i en el mén escolar en
particular és la peérdua d'un marc general de la llengua que en permeti la
distincié de nivells. Resultat d'aixd €s una certa esquizofrénia: el llenguatge de
la classe, dels llibres de text, ete., rebuscat, segons els estudiants, i que no
s'entén perqué €s rebuscat {no perque expliqui coses que normalment no es
poden explicar d'una altra manera), i el llenguatge quotidia simple, eliptic, ple
d'imprecacions, que no permet explicar gran cosa.

Podriem, segurament, descriure més simptomes, perd em sembla que en
tenim prou per reconéixer la pseudocultura que ens va conformant (donant
forma).

Cada vegada que defensem algunes assignatures en un pla d'estudis, crec
que volem defensar, com he dit abans, un vell ideal de persona culta, lliure,
bona, savia..., 1 la formacié d'aquesta persona depén de quines matéries se li
ensenyin (no €s el mateix estudiar astronomia que astrologia, histdria o
«formacidn del espiritu nacional»... ) perd especialment de quins siguin els
objectius de l'estudi d'aquestes materies: si fomenten l'auténtic coneixement, si



Té la filosofia un lloe en el nov ensenyament secundari? Enrahconar 18, 1992 /105

contribugixen a la creacié de cultura auténticament humana, aquestes matéries
seran adequades. En aguest sentit defensaria la preséncia de la filosofia a
l'ensenyament secundari sempre que fos un espai per a la reflexié i l'auténtic
pensament i amb aixd vull indicar, repetint idees ja expressades en altres
ocasions, que la filosofia ha de fomentar (o crear, en ¢l cas que no h'hi hagi)
I'esperit critic, perqué la critica €s, en paraules d'Adorno, el que permet al
pensament ser senyor d'ell mateix i crear aix{ un asi} per a la llibertat’,

La filosefia s'hauria d'articular com una practica interdisciplinaria (que de
cap manera vol dir enciclopédica), en la qual 'aprofundiment i la generalitzacio
de les qliestions evitessin l'atomitzacid i la desorganitzacid del saber que
produeix l'especialitzacid prematura. Aquest estudi hauria de constituir-se
entorn de dos eixos: un, la més absoluta actualitat respecte als seus temes; i
l'altre, |'assimilaciéd més acurada possible de la tradicié cultural, El primer
d'aquests eixos hauria d'orientar 'mterés cap al coneixement cientific en sentit
ampli, i el segon cap a la lectura dels classics de tots els temps, i no Gnicament
per un interés estétic o de curiositat pel passat. La tasca del professor de
filosofia hauria de ser la de dirigir, planificar, discutir i participar en aquesta
activitat que segurament no seriz ensenyar filosofia, perd si ensenyar a filosofar,

De totes maneres, un pedria finalment preguntar-se si la funcié critica
només pot promoure's des de 'assignatura de filosofia...; possiblement podria
fer-se des d'altres indrets, perd sempre haurien de ser camins que portessin a la
formacid d'éssers humans capagos de viure com a tals entre els altres humans.,

3. Ibid. p. 15.





