
L'ESTATUT DE LA FILOSOFIA DE LA RELIGIÓ 
Pere LLUÍS FONT 

Atesa la manca de tradició academica en 
el nostre país, pel que fa a la filosofia de la 
religió, i ates que a l'origen d'aquestes jor- 
nades hi ha la petició d'un grup d'alumnes 
que volien una iniciació en aquesta discipli- 
na, espero que el caracter deliberadament 
introductori i sistematic d'aquesta ponencia 
no sigui interpretat corn una desconsidera- 
ció. iPodria servir-me també de circums- 
thncia atenuant -¿o és massa pretensió?- 
la convicció que algunes de les idees que 
aquí se sostenen no són excessivament com- 
partides? Penso que pot ser útil, en tot cas, 
no donar massas coses per pressuposadesl. 

Es natural, sobretot donada la nostra his- 
tbria recent, que la filosofia de la religió 
susciti reaccions que, en el millor dels casos, 
s'escalonen entre la curiositat i la sospita. 
No solament per les connotacions que en- 
cara té el tema religiós en els nostres medis 
universitaris, sinó també perque l'estatut, 
diguem-ne epistemolbgic, de la filosofia de 
la religió és prou problematic perque, mal- 
grat la tradició academica de moltes univer- 
sitats estrangeres, es justifiqui reiterada- 
ment el seu qüestionament. En  la meva ex- 
posició, tractaré de mostrar que la viabilitat 
de la filosofia de la religió ve condicionada 
per la idea que hom se'n faci. Tot depen de 
que entenguem per filosofia de la religió. La 
concepció defensada aquí aspira només a 
atknyer una cota acceptable de rigor i de 
tolerancia. 

Abans d'entrar directament en materia, 
hauria de quedar suficientment clar -i ho 
dic, tant en atenció als teblegs corn als que 
tenen al.lergia a la teologia- que, almenys 
en una primera aproximació i ateses les nos- 
tres coordenades culturals, es poden distin- 
gir dues maneres d'abordar intelelectual- 
ment el tractament del fenomen religiós: 
des de la teologia o des de la filosofia de la 

' El text d'aquesta ponencia ha estat redactat des- 
prés de la seva exposició oral. H e  intentat, pero, re- 
construir-la aproximadament corn va ser pronunciada, 
afegint-hi només alguns aclariments i referencies, que 
figuren en notes. H i  he  adjuntat també, e n  atenció a 
aquells que estan menys familiaritzats amb el tema, una 
bibliografia elemental, pensada amb criteris priictics i 
indicant les edicions més accessibles, tant des del punt  
de vista comercial corn des del lingüístic. 

religió2. En una contraposició una mica sim- 
plificada, es podria dir: 

a) que la teologia parla de Déu, és a dir, 
de l'objecte de la religió, mentre que la filo- 
sofia de la religió no parla, almenys.directa- 
ment, de Déu, sinó de la religió mateixa3; 

b) que la teologia té un objectiu prima- 
riament religiós, mentre que la filosofia de 
la religió no té un objectiu religiós (ni para- 
religiós, ni antireligiós), sinó que es proposa 
d'entendre la religió; 

c) que la teologia és confessional, és a 
dir, té el seu criteri darrer en la propia tra- 
dició religiosa del tebleg, mentre que la filo- 
sofia de la religió és aconfessional, és a dir, 
fa un tractament racional i autbnom del fe- 
nomen religiós, independentment de la pos- 
tura religiosa (o antireligiosa, o ,areligiosa) 
del filbsof4; 

a') que h teologia pressuposa la fe, men- 
tre que la filosofia de la religió no parteix 
d'aquest pressupbsit (com tampoc del pres- 
supbsit c ~ n t r a r i ) ~ .  

Entesa, de moment, corn a conjunt de disciplines 
filosofiques i científiques que tenen per objecte l'estudi 
de la religió. Més avall, en tractar de la delimitació de la 
filosofia de la religió en sentit estricte, veurem quin 6s 
el seu lloc específic dintre d'aquest conjunt interdis- 
ciplinari. 

Aquesta afirmació no pressuposa necessiiriament 
que totes les religions siguin ((teistes)), sinó que té per 
objecte contraposar el llenguatge directe de la religió 
-i, en aquest cas, el de la teologia- al llenguatge indi- 
recte de la filosofia de la religió, que és, en relació al 
primer, un metallenguatge. 

Vegeu, tanmateix, el que diem rnés aval1 sobre les 
limitacions reals d'aquesta ccautonomia)). 

La qual cosa no vol pas dir que la filosofia de la 
religió -i la filosofia en general- pugui comencar a 
zero i sense pressupbsits. Estic ben convencut que no 
hi ha actituds neutres o verges. La pretensió de comen- 
qar a zero i sense pressupbsits és una de les grans il- 
lusions que reapareixen de manera recurrent al llarg de 
la historia de la filosofia. Descartes i Husserl en són dos 
exemples il.lustres. La veritat és que sempre ((estem 
embarcats)) (PASCAL, Pensaments, ed. Brunschvicg, nú- 
mero 233) i que només podem reparar el vaixell en alta 
mar, no a les drassanes. Pensar és sempre ((repensar)) i, 
per tant, pensar des d'una situació determinada. N o  es 
tracta, doncs, de pretendre comentar sense pressupb- 
sits, sinó de reconeixer quins són els propis i de res- 
pectar els de l'interlocutor. El que aquí s'afirma és, 
simplement, que la filosofia de  la religió no ha de  partir 
per forca d'uns pressupbsits determinats, sinó que és 



La filosofia de la religió és, doncs, el lloc 
natural per fer un tractament racional i autb- 
nom -t'n quantum potest- del fenomen reli- 
giós. La inalienable voluntat d'autonomia 
del pensament filosbfic i científic exigeix 
que no es pressuposin necesshriament unes 
determinades opcions en materia religiosa, 
si es vol que la filosofia i la ciencia siguin 
activitats intel-lectuals practicables per tot- 
hom. Car no tothom creu en l'existencia de 
Déu, pero sí que creu tothom en l'existkn- 
cia de la religió. El pressupbsit basic de la fi- 
lasofia de la religió és, doncs, que la religió 
és un fet histbric i cultural que pot ser ob- 

practicable des de pressupbsits diversos. Es clar que, 
segons corn s'entengués la filosofia de la religió, només 
en podria fer el creient, o bé el no creient; perb, en 
aquest cas, diria que es tracta més aviat de teologia o bé 
de teologia a rephl. Cal que les paraules signifiquin 
alguna cosa. Tal corn he insinuat, la quiidruple contra- 
posició anterior és simplificada, pero em sembla justifi- 
cable per evitar malentesos. En rigor, potser només és 
valida si, quan diem ((religió)), pensem ((cristianisme)); 
perb el problema de l'extensió del concepte de religió, 
el retrobarem després (vegeu la nota 16). Caldria afegir 
encara una altra precisió: el que diem de la teologia, 
almenys pel que fa als punts b) ,  c )  id), val no solament 
de la ((teologia dogmiitica)), sin6 també, en gros, de 
l'ansmenada ((teologia fonamental)), denominació més 
Amplia i actualitzada de la vella apologetica. Aquí, perb, 
la contraposició no seria tan categbrica, ja que en 
aquesta branca de la teologia es fa, de fet, també filoso- 
fia de la religió, per bé que ((orientada)) (en el millor 
dels casos, conscientment; en el pitjor, inconscient- 
ment) en funció dels interessos generals de la teologia. 
La ((teslsgia fonamental)) és teologia en la mesura en 
qui. es fa des de la fe i al servei de la fe, i és filosofia de la 
religió en la mesura en que s'hi fa un tractament formal 
de la fe, examinant-ne la naturalesa, els pressupbsits, la 
raonabilitat, etc. Si es tractés de filar molt prim, s'hau- 
ria de parlar, fins i tot, d'una certa inflexió actual de 
teta la teologia cap a la filosofia de la religió, entesa 
corn a filosofia del cristianisme. Algú ha parlat de la , 
filssofia de la religió corn a ((conscikncia crítica de la 
teologia)) (1. MANCINI, ((Filosofia de la religión)), Conci- 
lium, núm. 156, 1980, p. 404). Quedapendent, per altra 
part, el tema de l'aaomenada ((teologia natural)), de que 
parlarem més avall. Faig totes aquestes precisions per 
suggerir la complexitat del tema, no per aigualir els 
termes de la contraposició primera entre teologia i filo- 
sofia de la religió. Malgrat les aparences, aquesta posi- 
ció no té gran cosa de comú amb l'estrategia ((cartesia- 
na» de distanciament de la teologia, practicada per H. 
Duméry (Philosophie de la religron, 1, París, P.U.F., 1957, 
p. VI): les seves posteriors dificultats amb el Sant Ofici 
mostraren que aquelles precaucions eren tan motiva- 
des corn inútils. 

jecte de tractament racional, científic i filo- 
sbfic. Tota religió, hdhuc la que el creient té 
per revelada, s'inscriu en la trama de la im- 
manencia histbrica i cultural i no pot ser, 
per tant, un vedat. Aquest és el sentit de la 
coneguda frase de Lachelier: «Es ofici de la 
filosofia comprendre-ho tot, hdhuc la re- 
ligió #. 

Fets aquest aclariments, em proposo de 
desenvolupar el tema en quatre punts, que 
poden considerar-se successius o comple- 
mentaris, segons corn es mirin: 

1) la delimitació de l'espai propi de la 
filosofia de la religió en sentit estricte; 

2) una llambregada a la historia de la 
filosofia de la religió i al venta11 de les ten- 
dencies actuals; 

3) unes indicacions sobre la temhtica i la 
metodologia d'aquesta disciplina; 

4) l'examen d'una aporia relativa a la seva 
possibilitat i legitimitat. 

1) Delimitacid de Iéspai propi de la filosofia de 
la reltgid en sentit estricte 

Caldria comencar pel comencament, és a 
dir, per la qüestió del nom. L'expressió «fi- 
losofia de la religió)) data del primer ter$ del 
segle XIX i fou acreditada, si no inventada, 
per Hegel. Les Vorlesungen iber die Philosophie 
der Reltgion foren dictades a Berlín entre 
1822 i 1831 i publicades pbstumament per 
primera vegada el 1832. És una expressió 
que data de la mateixa epoca que altres de 
semblants, corn ((filosofia de la ciencia)), 
((filosofia del dret)) o ((filosofia de l'art)), que 
tradueixen un cert viratge de la filosofia, 
que, a partir de la Il.lustració, tendeix a con- 
vertir-se fonamentalment en reflexió crítica 
sobre la cultura en conjunt o sobre algun 
dels seus sectors7. 

In A. LALANDE, Vocabulaire technique et critique de la 
philosophie, París, P.U.F., 7.' ed. 1956, art. ((Philosophie)), 
p. 775. 

' Sobre els orígens d'aquesta denominació, vegeu, 
per exemple, H. DUMERY, La tentation de faire du bien, 
París, Seuil, 1956, p. 130, on corrigeix algun lapsus que 
es va perpetuant en les successives reedicions del Voca- 



Des de llavors, s'imposa aquesta denomi- 
nació per designar una branca de la filosofia, 
distinta de l'anomenada ((teologia natural)), 
amb precedents tan antics corn la filosofia 
mateixa, pero que s'havia anat constituint 
corn a disciplina rnés o menys autbnoma 
durant el període de la 11.lustració i, sobre- 
tot, del Romanticisme i que ha estat la ma- 
triu de les diverses cikncies de la religió (his- 
tbria de les religions, sociologia de la religió, 
psicologia de la religió, etc.), de la mateixa 
manera aue la filosofia tout court havia estat 
la matriu de les cikncies en general. 

Després de l'aparició de les cikncies de la 
religió, la denominació ((filosofia de la reli- 
gió» s'utilitza en un doble sentit: 
- en sentit ampli, per designar el con- 

junt interdisciplinari filosbfic i científic que 
té per objecte l'estudi del fenomen religióss; 

bulaire de LALANDE. Cal notar, perb, que l'analogia gra- 
matical en les designacions que comencen per «filoso- 
fia de...)) és enganyosa. En els casos esmentats, es tracta 
de disciplines filosbfiques que funcionen corn a meta- 
llenguatges (com a llenguatges de segon grau) en rela- 
ció al respectiu llenguatge directe que prenen per ob- 
jecte de reflexió, mentre que, en altres casos, com, per 
exemple, la ((filosofia de la naturalesa)), nom habitual 
de la «cosmologia» wolffiana, es tracta d'un llenguatge 
de primer grau. Un cas especial és el de la ((filosofia de 
la historia)), expressió que apareix amb Voltaire i que 
ha mantingut des del seu naixement la mateixa ambi- 
güitat que la paraula «histbria», que semeix per desig- 
nar tant la realitat histbrica (la HLrtorie dels alemanys) 
corn la ciencia que l'estudia (la Geschichte). Aixb fa que 
la ((filosofia de la historia)) hagi oscil.lat sempre entre 
una «filosofia de la Hirtorie)) (de la realitat histbrica) i 
una ((filosofia de la Geschichte)) (de la ciencia histbrica), 
que tindrien el seu hombleg respectiu en la ((filosofia 
de la naturalesa)) i en la «filosofia de la ciencia)). 1 deixo 
de banda el cas, encara rnés complex, de la ((filosofia 
del llenguatge)). 

No s'ha trobat cap denominació rnés cbmoda per 
abarcar els dos tipus de disciplines, filosbfiques i cientí- 
ques. S'ha utilitzat, a vegades, en aquest sentit ampli, 
l'expressió ((ciencia de les religions)), pero té, pel cap 
baix, el mateix inconvenient que ((filosofia de la reli- 
gión. ((Hierologia)) no ha prosperat, probablement per- 
que és un terme massa marcat per una única tenden- 
cia, la fenomenolbgica. Tampoc ((religiologia)), mot de 
fabricació tan heterodoxa corn «sociologia», perb que 
no ha tingut la fortuna d'aquest. En les universitats 
anglosaxones, els Departaments on s'estudia, des de les 
diverses perspectives filosbfiques i científiques, el feno- 
men religiós, s'anomenen, indistintament, de «filosofia 
de la religión, de ((ciencies religioses)) o d'«estudis re- 
ligiosos)). 

- en sentit estricte, per designar la dis- 
ciplina filosbfica de quk parlem i que ha de 
redefinir-se enfront de les cikncies de la reli- 
gió, de la mateixa manera que ha hagut de 
fer-ho la filosofia en general enfront de les 
cikncies a que va donar lloc i que després se 
n'han emancipat. - 

Així, a l'hora de delimitar l'espai de la 
filosofia de la religió en sentit estricte, si 
volem procedir amb un mínim de respecte 
pels objectes formals, s'imposa un triple 
acotament. Cal distingir-la de les disciplines 
veines: 

a) de les disciplines teolbgiques (teolo- 
gia dogmatica o fonamental); 

b) de les altres disciplines filosbfiques, o 
soi-disant filosbfiques (teologia natural); i 

c) de les disciplines científiquis (cikncies 
de la religió). 

La contraposició entre filosofia de la re- 
ligió i teologia ha estat ja subratllada rnés 
amunt. Queden per analitzar, per tant, els 
punts b) i c). 

b) Quant a les (soi-disant) disciplines filo- 
sbfiques, em referiré aquí únicament a la 
((teologia natural)) o ((teologia filosbfica)), 
anomenada també imprbpiament «teod.i~ea))~. 

Més endavant parlarem de la «fenomenologia de 
la religió)), que no és prbpiament una disciplina filosb- 
fica, sinó un enfocament de la filosofia i/o de la(es) 
ciencia(es) de la(es) religió(ns). En rigor, caldria esmen- 
tar també aquí la ((filosofia de la cultura)), disciplina de 
competencies mal definides, que voreja la ((filosofia de 
la historian i la «sociologia del coneixement)). La filo- 
sofia de la religió troba en la filosofia de la cultura el 
seu marc natural i podria considerar-se'n corn una part, 
amb tradició academica especialitzada. No hi ha lloc, 
en canvi, a parlar aquí, corn s'ha fet a vegades, de ((filo- 
sofia religiosa)) -denominació, pel cap baix, ambi- 
gua-, que és rnés una orientació que una disciplina. 
Una cosa semblant es podria dir de la ((filosofia cristia- 
na)): penso, amb J. Lacroix (Kant et le kantisme, París, 
P.U.F., 1967, p. 124), que, ((paradoxalment (...) una fi- 
losofia només pot ser cristiana no proposant-se de ser- 
ho (...). Així corn 1'Estat autenticament cristiii no és 
1'Estat clerical, sinó el que realitza millor la seva essen- 
cia d'Estat, així la filosofia cristiana només pot ser la 
rnés profundament filosbfica)). Sobre la noció de «filo- 
sofia cristiana)) en general i, rnés concretament, sobre 
la discussió d'aquest concepte els anys 30, vegeu M. 



Cal comencar recordant que la ((teologia 
natural)), si bé té arrels molt antigues, és de 
tradició recent en tant que disciplina filo- 
sbfica específica. Ni els filbsofs grecs, ni els 
Pares de l'Església, ni els escolastics medie- 
vals, ni Suárez, ni els grans metafísics del 
segle XVII, no fan de la ((teologia natural)) 
una disciplina autbnoma, sinó que engloben 
sempre la seva tematica en la metafísica o 
filosofia primeralo. Sera Wolff qui, prenent 
peu en els Essais de théodicée de Leibniz, im- 
posara la divisió academica de la filosofia 
que ara ens sembla tradicional, amb la ((tea- 

logia natural)) corn una de les tres branques 
de la metafísica especial. En Leibniz mateix, 
perb, el lloc del tractament del problema de 
Déu el dóna el Discours de métajhysique, no els 
Essais de théodicée. 

Es veritat que la ((teologia natural)) té 
algun parentiu amb l'obra, per exemple, de 
Sant Anselm o de Sant Tomas d'Aquino; 
perb el context de l'argument anselmia en el 
Proslogion o el de les ((vies)) en la Suma teologt- 
ca indiquen clarament que la reflexió d'a- 
quests filbsofs-teblegs sobre Déu pertany a 
l'intellectusfidei. 1 si pensem en la teologia de 
la Suma contra els gentils del mateix Sant To- 
mas o, fins i tot, en la de 1esMeditacions meta@ 
siques de Descartes, cal reconkixer que, mal- 
grat la seva indubtable pretensió filosbfica, 
no deixen de ser una racionalització guiada, 
rnés o menys inconscientment, per l'invisi- 
ble fil d'Ariadna de la fe: la pretesa teologia 
filosbfica resulta ser, de fet, una decantació 
racional del monoteisme bíblic, ja que hom 
retroba al final allb que ja posseia al prin- 
cipil'. 

NEDOSCELLE, Existe-t-il une pbilosopbie cbrétienne? (París, 
Fayard, 1956) i E. GILSON: ((La notion de  Philosophie 
chrétienne)) (Bulletitz de la Societé Franqaise de Pbilosopbie, 
mar5 1931). 

l o  N o  constitueix cap excepció el Liber creaturarurn 
de Ratnon Sibiuda, editat tradicionalment (a partir de 
la segona edició, 1485) amb el títol impropi de Tbeologia 
naturalis. Es podria veure, en canvi, un indici de la pos- 
terior ((regionalització)) de la ((teologia natural)) en els 
Cogitata rnetapbysica de Spinoza, on  el tema de Déu figu- 
ra corn a ((part especial)) de  la metafísica. 

l 1  Afirmar que aquesta reflexió filosbfica (o prete- 
sament filosbfica) sobre Déu no és autbnoma en relació 
a la fe és, simplement, prendre consciencia del seu es- 
tatut epistemolbgic. N o  cal dir que aquesta circularitat 

Perb, quan la reflexió filosbfica sobre 
Déu, a rnés de perdre la seva consciencia 
d'intellectus fidei, s'erigeix en disciplina filo- 
sbfica diferenciada, és quan dóna lloc rnés 
clarament a un híbrid de teologia i de filoso- 
fia de la religió -mitjanqant els bons oficis 
de la metafísica-, amb interferkncies i blo- 
queigs de dos nivells de llenguatge: el llen- 
guatge religiós i el metallenguatge filosb- 
fic12. 

La ((teologia natural)), considerada corn a 
disciplina autbnoma, apareix corn un dupli- 
cat tarda, abstracte, artificial i innecessari, 
de la teologia tout court. Aixb no vol pas dir 
que els problemes que planteja no siguin 
autkntics problemes. El que aquí afirmo és 
que aquests problemes troben el seu lloc, o 
bé en la metafísica (el problema de l'abso- 
lut), o bé, quan l'absolut pren el nom religiós 
de ((Déu)), en la filosofia de la religió (refle- 
xió, entre altres coses, sobre les implica- 
cions metafísiques del discurs re1igiós)l3. 

hermeneutica raólfe no té res a veure amb allb que en 
lbgica s'anomena ((cercle viciósn. 

l 2  Clar que aixb potser es podria dir, en una o altra 
mesura, de tota teologia: tota teologia 6s un  metallen- 
guatge, resultant del ((distanciament)) necessari per a la 
reflexió, que tendeix a incorporarse el -i al- llenguat- 
ge primer. Sigui dit aixb de passada i corn una matisa- 
ció potser necessaria. Allb, perb, que volia remarcar 
aquí és que la ((teologia natural)), per bé que té ele- 
ments de filosofia de la religió, 6s fonamentalment teo- 
logia: parla de  Déu (del ((Déu de  les religions)), conver- 
tit en ~ D é u  dels filbsofs))); fa una funció religiosa, enca- 
ra que rnés o menys vergonyant (ja sigui en forma de 
teorització de l'anomenada ((religió natural)), ja sigui 
corn a justificació dels anomenatspraeatnbrrlafidei); esta 
rnés o menys guiada per una tradició religiosa; i suposa, 
per tant, la creenca en Déu (almenys corn a objecte de 
((fe filosbfica))). Fetes aquestes observacions, cal reco- 
neixer, tanmateix, que no és facil de traqar la línia que 
separa la ((teologia natural)) de  la ((filosofia de la reli- 
gió)). El fet que, en la bibliografia anglosaxona, el ter- 
me de  ((teologia filosbfica)), que sembla anar guanyant 
terreny, inclogui sovint, a rnés dels temes de la ((teolo- 
gia natural)), els de la ((filocofia de la religió)), 6s un  
indici d'aquesta dificultat. 

l 3  Dono per suposat que el discurs religiós, si no es 
vol abaratir el tema, en té, efectivament, d'implicacions 
metafísiques. Així, per exemple, l'examen del concepte 
de Déu i de les ((proves)) de la seva existencia, corn a 
capítol obligat de la filosofia de la religió, és la recu- 
peració d'una part important de la temitica de ((teolo- 
gia natural)). 



Resumint: no és la ((teologia natural)) 
-teologia, al cap i a la fi-, sinó la filosofia 
de la religió -disciplina filosbfica que re- 
nuncia a fer teologia, en el sentit abans ex- 
plicat- el lloc natural del tractament filosb- 
fic del tema religiós. 

c )  Cal, finalment, distingir la filosofia de 
la religió -expressió utilitzada, d'ara enda- 
vant, en el seu sentit estricte- de les disci- 
plines científiques, que fan l'estudi positiu 
del fenomen religiós. 

iciencies de la religió o ciencia de les 
religions? No podem pas entrar ara en aques- 
ta qüestió de la unitat o pluralitat de la(es) 
ciencia(es) de la(es) religió(ns), que, per altra 
part, no ens importa especialment de cara al 
nostre objectiu14. A aquest efecte, ens pot 
ser útil de passar revista, encara que sigui 
molt per damunt, de les principals cihncies 
de la religió que, de fet, són cultivades pels 
especia lis te^'^. 

1. La hidria  de les religions. Té,  bbviament, 
per objecte el coneixement del passat reli- 
giós de la humanitat i, en aquest sentit, pro- 
porciona, en una bona mesura, els materials 
per a l'estudi del fet religiós. 

Fins al final de 1'Edat Mitjana, la base del 
coneixement histbric es reduia, practica- 
ment, a les religions $el tronc bíblic i a les 
del món greco-roma. Es sobretot a partir del 
Renaixement, amb els descobriments geo- 

l4 Només incidentalment faré alguna reharca refe- 
rent a aquest punt. Per a una visió de conjunt del tema, 
vegeu, per exemple, M. MESLIN, Aproximacidn a una cien- 
cia de las religiones, Madrid, Cristiandad, 1978; o bé J. 
G ~ M E Z  CAFFARENA - J. MART~N VELASCO, Filosofta de la 
religidn, Madrid, Revista de Occidente, 1973 (pp. 18- 
44). D'ara endavant, per una qüestió practica, parlaré 
simplement, sense intenció especial, de ((ciencies de la 
religió)) o de ((ciencia de les religions)), segons el cas. 

l5 En un inventari més complet de les ciencies de la 
religió, caldria esmentar, a més de les que es mencio- 
nen a continuació en el text, l'antropologia cultural, on 
l'estudi de la religió entra com un component -quan 
s'insisteix en aquest aspecte, es parla d'antropologia reli- 
giosa-, per bé que el seu objecte és més ampli, i les 
ciincies del llenguatge (filologia, lingüística, etc.), que po- 
den ser considerades, en aquest cas, com a ciencies 
auxiliars i que tenen, de fet, en la religió un dels seus 
camps d'aplicació. 

grafics i el moviment colonitzador i missio- 
ner, quan es produeix una notable amplia- 
ció del coneixement de les religions exis- 
tents (les grans religions asiatiques, les reli- 
gions del Nou Món i les religions ((primiti- 
ves))), que sera la base de la moderna cien- 
cia de les religions. 

Malgrat aquesta ampliació de la base em- 
pírica, cal reconeixer, pero, que la filosofia 
de la religió, al llarg de tota 1'Edat Moderna, 
ha estat gairebé exclusivament -i ho se- 
gueix essent, en bona part- filosofia del 
cristianisme o, a tot estirar, de les religions 
bíbliques16. 

2. La sociologzd de la religid que caldria dis- 
tingir acuradament de la c<sociologia religio- 
sa»17. Estudia la religió com a fenomen so- 
cial: condicionaments socials del fet religiós; 
interdependencia entre fenomen' religiós i 
sistema cultural, social, polític i econbmic; 
components socials de l'actitud religiosa; 

l6 Hom ha lamentat sovint aquesta limitació, deri- 
vada d'un evident etnocentrisme. Vegeu, pero, la pos- 
tura d'A. Fierro, que, en un llibre recent (Sobre la reli- 
gidn, Madrid, Taurus, 1979), considera que la constata- 
ció d'aquest fet és mes aviat clarificadora: el concepte 
de «religió» seria un concepte forjat a Occident per 
designar el cristianisme i, per extensió, tot allo que se li 
assembla, en la mesura en que se li assembla. No seria, 
per tant, el cristianisme un cas particular de religió, 
sinó que el concepte de religió seria una generalització 
a partir del cristianisme. Si bé, tot comptat i debatut, 
potser l'extensió del concepte de religió no resulta al- 
terada per aquest nou enfocament, la qüestió té, tan- 
mateix, la seva importancia, almenys per dues raons: la 
primera, perque la determinació del concepte de reli- 
gió és un dels primers problemes amb que es troba la 
filosofia de la religió; i la segona, perque aquest con- 
cepte resultara sensiblement diferent segons quina re- 
ligió -o quin tipus de religió- sigui considerada com 
analogatum princeps. 

l7 Vegeu l'article «Religió» de J. Estruch, a Ictineu, 
Diccionari de les ciencies de la societat als Paisos Catalans 
(Barcelona, Edicions 62, 1979), així com la seva ponen- 
cia, publicada en aquest mateix número dlEnrahonar. 
Sobre la historia de la sociologia de la religió, vegeu J. 
MATTHES, Introducción a la sociologia de la religidn, 1: Reli- 
gidn y sociedad (Madrid, Alianza, 1967, pp. 37 SS.), o bé 
INSTITUTO «FE Y SECULARIDAD)), Sociologfa de la religidn. 
Notas criticas (Madrid, Cuadernos para el Diálogo, 
1976), publicació separada d'una part de Sociologta de la 
religidn y teologia. Estudio bibliográfico (ib . , 1 975 ; ac tualit- 
zat per un segon volum, 1978), que és el millor inven- 
tari bibliografic existent de sociologia de la religió. 



funcions socials de la religió; formes col.lec- 
tives de vida religiosa. 

3.  Lapsicologia de la religi6 Estudia la reli- 
gió corn a fenomen psicolbgic: condiciona- 
ments psicolbgics del comportament reli- 
giós; interdependencia entre comporta- 
ment religiós i constitució psicolbgica; 
components psicolbgics de l'actitud religio- 
sa; funcions psicolbgiques de la religió; for- 
mes individuals de comportament religiós. 

La histbria de les religions, la sociologia 
de la religió i la psicologia de la religió no 
són, pero, ciencies estanques. Funcionen, 
de fet, corn a ciencies particulars, pero coor- 
dinables, i poden ser considerades corn tres 
capítols o enfocaments d'una única ciencia 
de les religions. Fins i tot, cada una d'elles 
ha estat considerada alguna vegada corn a 
ciencia global de les religions i, rnés sovint, 
com a ciencia principal, que recorre a les 
altres corn a cikncies auxiliars18. 

Les ciencies de la religió, corn tota cien- 
cia, fan constatacions de fet i tracten d'en- 
tendre els fets constatats, situant-los dintre 
de totalitats rnés Amplies (sincrbniques i dia- 
crbniques), partint d'hipbtesis, que, en la 
mesura en que són contrastades empírica- 
ment, poden assolir la categoria de lleis so- 
bre les constants de la conducta religiosa. 
Com tota ciencia, renuncien a fer hipbtesis 
metafísiques i, per tant, són religiosament 
neutres i metodolbgicament «a-tees))lg. La 
constatació de les constants de la conducta 
religiosa és independent del fet que Déu 
existeixi o no. Es veritat que, sobretot en els 
seus orígens, la histbria de les religions, la 
sociologia de la religió i la psicologia de la 
religi6 han derivat sovint cap a l'historicis- 
me, el sociologisme o el psicologisme, en 
virtut d'extrapolacions indegudes o de pres- 
supbsits filssbfics rnés o menys incontrolats. 
Perb aixb ja és una altra historia. 

A vegades es parla, també, d'((antropo1ogia reli- 
giosa)) corn a ciencia sintetica i integradora, encara que 
aquesta denominació s'utilitza potser rnés sovint corn 
una perspectiva de l'antropologia cultural (vegeu la 
nota 15). 

l9 Es a dir, prescindeixen de la qüestió de l'existen- 
cia de Déu. 

La qüestió suara suscitada frega el pro- 
blema delicat de la relació entre ciencia i 
filosofia, en la qual ara tot just si podem 
entrar. En diré només l'indispensable per 
situar, segons el meu criteri, la filosofia de la 
religió en relació a les ciencies de la religió. 
És obvi que una i altres tenen en comú la 
voluntat de fer un tractament racional i au- 
tbnom del fet religiós. Perb, ens podriem 
preguntar: iés que la filosofia de la religió hi 
pot afegjr alguna cosa, a les ciencies esmen- 
tades? Es una pregunta que forma part 
d'una de rnés general: iés que la filosofia hi 
pot afegir alguna cosa, a la ciencia (per 
exemple, l'antropologia filosbfica a les cien- 
cies de l'home, la filosofia del llenguatge a la 
lingüística, etc.)? 

Si s'accepta la pregunta formulada en 
aquest termes, cal contestar, bbviament, que, 
en el pla de les investigacions prbpies de la 
ciencia, no hi pot afegir res. Tanmateix, per 
poc crític que se sigui amb el positivisme, 
cal reconeixer que, al costat (o rnés en@, o 
rnés enllh) de les qüestions de fet, hi ha les 
qüestions de dret, de sentit, de valor, i que, 
al costat (o més en@, o rnés enllh) de les 
qüestions de genesi i de funció de les reli- 
gions, hi ha la qüestió de la veritat o la fal- 
sedat de les afirmacions re l ig io~es~~ .  

Arribats en aquest punt, podriem definir 
la filosofia de la religió, si rnés no provisio- 
nalment, corn una disciplina filosbfica «re- 
gional)) (encara que, naturalment, amb im- 
plicacions globals), part de la ((filosofia de la 
cultura)), que té per objecte aclarir la natu- 
ralesa, el sentit, les implicacions i el valor de 
la religió i les seves relacions arnb la resta de 
la cultura, mitjanqant una reflexió sobre el 

facttlm de les religions (conegut per les cien- 
cies de la religió) i una valoració crítica de 
les teories a que aquest ha donat lloc. 

No cal dir que pressuposo aquí una con- 
cepció discontinuista de les relacions entre 
ciencia i filosofia, que no permet de conce- 

20 ÉS Husserl qui ens ha ensenyat d'una bona vega- 
da a distingir entre les qüestions de genesi i les de valor. 
Vegeu, també, Kant (Crítica del judici, 86, ((Observa- 
cióv): ((Tot aixb vol dir únicament que, si bé lapor pot 
haver estat la primera a produirdécls (dimonis), la rao; en 
canvi, ha estat la primera a poder produir el concepte 
de Déu, en virtut de principis morals)). 



bre aquesta com una generalització dels re- 
sultats de la ciencia, amb tendencia a l'ex- 
trapolació. Filosofia i ciencia tracten de res- 
pondre a preguntes diferents. La filosofia de 
la religió ha d'estar informada de les adquisi- 
cions de les ciencies de la religió i, sobretot, 
ha de tenir una idea clara de l'objecte i, per 
tant, de l'abast d'aquestes ciencies, perque 
ha de saber de que esta parlant; pero no es 
pot pretendre que li sigui indispensable te- 
nir-ne un coneixement exhaustiu. Si igno- 
rés les ciencies, es mouria en el buit; perb, si 
no pogués comencar fins que aquestes ha- 
guessin acabat, no podria comencar mai. 

Deliberadament he deixat per al final 
d'aquesta part el tema de la fenomenologia de la 
religi0: que cal situar també en relació a les 
ciencies de la religió i a la filosofia de la 
religió2'. 

La fenomenologia de la religió, estreta- 
ment vinculada a la histbria de les r e l i g i ~ n s ~ ~ ,  
es proposa de descriure, segons una tecnica 
d'inspiració husserliana, el fenomen religiós 
en la seva especificitat, sense reduccions ni 
projeccions de cap mena, posant entre pa- 
rkntesis tota classe d'hipbtesis, tant cientí- 
fiques com filosbfiques. 

En realitat, cal distingir dues varietats en 
la fenomenologia de la religió: una, repre- 
sentada sobretot per autors procedents del 
camp de la histbria de les religions, i una 
altra, representada per autors de formació 
filosbfica. Pels primers, sol apareixer com 
un moment totalitzador de les ciencies de la 
religió, que, per altra part, opta per un cert 
enfocament d'aquestes en el sentit de donar 
primacia a la comprensió i la significació per 
damunt de l'explicació i la funció. Pels al- 
tres, representa un moment o un enfoca- 
ment de la filosofia de la religió, amb una 
ambigüitat metodolbgica -ciencia qualita- 
tiva, captació d'essencies- que potser és 
consubstancial a la fenomenologia mateixa. 

21 Sobre la histbria de la fenomenologia de la reli- 
gió, vegeu J. GÓMEZ CAFFARENA - J .  MARTÍN VELASCO, 
o. c., pp. 44-71, o bé G. van der LEEUW, Fenomenologia de 
la religión, México, F.C.E., 1964, pp. 658 SS. 

2 2  En els paisos anglosaxons, s'ha practicat sovint 
amb el nom d'hirtbriu comparudu de les religions. Tots te- 
nim present, també, el títol -Tractut d'bistbria de les re- 
ligions- de l'obra més coneguda de M. Eliade, que, de 
fet, és un tractat de fenomenologia de la religió. 

Com en el cas de la filosofia de la religió, 
podriem dir que la fenomenologia de la reli- 
gió pressuposa un bon coneixement empí- 
ric de les religions, pero no necessiiriament 
exhaustiu, ja que el que pretén és copsar les 
estructures essencials de la religió, intuint 
l'universal en el particular. 

Sense entrar en una avaluació de les pos- 
sibilitats i els límits del metode fenomeno- 
lbgic, des de la perspectiva aquí adoptada 
podriem dir que, en la mesura en que és 
descriptiu, és prefilosbfic; pero fa una fun- 
ció saludable de fiscalització de prejudicis i, 
per tant, d'ascesi in te la le~tual~~.  

Tractant de sintetitzar tot el que hem dit 
fins ara, es podria representar griificament 
el conjunt interdisciplinari de que hem anat 
parlant en la forma següent: 

Sociologia de 
la reliaió 

~sicolbgia de 
la religió 

2 )  Llambregada a la histbria de la ft'losofi'a de 
la religió i al vental/ de les tend2ncie.s actuals 

Donar un cop d'ull a la histbria de la 
filosofia de la religió i veure com s'ha anat 
constituint pot ajudar-nos a determinar 
amb més precisió el seu estatut actual. 

Deiem abans que, si bé com a disciplina 
filosbfica organitzada autbnomament i amb 
denominació propia, la filosofia de la religió 

l 3  Una cosa semblant es podria dir d'una bona part 
de la filosofia analítica de la religió, que podria ser 
considerada com una fenomenologia suigeneris del llen- 
guatge religiós. El caracter descriptiu i, en certa mane- 
ra, pre-filosbfic d'una part de la filosofia analítica es 
revela en la mateixa nomenclatura utilitzada per alguns 
dels seus més eximis representants. Per donar alguns 
exemples, Austin parla de ((fenomenologia lingüísti- 
ca)); Wisdom, de ((psicoanilisi lingüística)); Ryle, de 
((geografia lbgica)); Strawson, de ((metafísica descrip- 
tiva)), etc. 



6s relativament recent, les seves arrels són 
tan antigues corn la filosofia mateixaZ4. 

En efecte, a Grecia el pensament racio- 
nal, des dels seus origens jbnics, s'aplick a 
desxifrar el significat de la religió, que fou 
considerada, generalment, corn una forma 
pre-filosbfica d'interpretació del món i de la 
vida, superada per la filosofiaZ5. És la concep- 
ció que podriem qualificar d'«il.lustrada)> i 
que es pot exemplificar arnb els noms de 
Xenbfanes, Heraclit o els estoics, entre d'altres. 

També hi trobem, ni que sigui en forma 
embrioniiria, teories rnés radicals sobre l'ori- 
gen de la religió, ordides pels rars ateus del 
món antic: origen psicolbgic (la por), segons 
Dembcrit i els epicuris; origen sociolbgic 
(procés de divinització de personatges relle- 
vants), segons Evemer; origen polític (inven- 
ció dels legisladors per fer guardar les lleis), 
segons Crities. 

En sentit contrari, trabariem en Plató 
elements per a una teoria no reduccionista 
de la religió, arnb una valoració positiva del 
mite2% Plató i Aristbtil -en certa manera, ja 
Parmenides- posaren, a més, les bases de la 
reflexió filosbfica sobre Déu. En Plató, perb, 
no hi ha encara coincidencia entre el primer 
principi ontolbgic i el primer principi teolb- 
gic. Aquesta coincidencia, la trobem, en 
canvi, en Aristbtil, encara que el seu Déu (,el 
motor immbbil) no té cap caire religiós. Es 
difícil, per tant, de saber quina relació po- 
dien tenir, de fet, arnb les religions existents 
les especulacions de Plató i Aristbtil sobre 
l'incondicionat i el primer motor. 

24 Deixem de banda les cultures orientals, on no- 
mCs per analogia amb la tradició occidental es pot par- 
lar de filosofia, potser de religió (vegeu la nota 16), i, en 
tot cas, de filosofia de la religió. El present esbós de 
prehistoria i d'histbria d'aquesta disciplina només es 
proposa, naturalment, evocar les grans línies de la seva 
evolució, sense cap pretensió de ser exhaustiu. Un in- 
tent semblant, escrit des d'una altra perspectiva, es pot 
trobar a H. DUMERY, Phénornénologie et relzgion, París, 
P.U.F.; 1962, pp. 77 SS. 

2s Es gairebé obligat recordar aquí la famosa expres- 
si6 d'rlristbtil sobre «els primers que teologitzaren)), 
abans que vinguessin els filbsofs (Illetafísica, 1, 3; 983 b, 
27-30). 

26 Penso, efectivament, que la presencia de mites en 
els dihlegs platbnics no és un simple residu pre-racio- 
nalista, sinó que respon a un grau elevat de consciencia 
lingüística. 

Sigui corn sigui, trobem ja esbosades des 
de l'antiguitat les posicions basiques de la fi- 
losofia enfront de la religió: una posició 
dominant, la «il.lustrada)), que preconitza 
l'absorció-superació de la religió, flanqueja- 
da a banda i banda per dues posicions mina- 
ritaries, que en propicien la dissolució i la 
irreductibilitat, respectivament. 

Amb l'adveniment del cristianisme, e1 
problema principal sera el de la relació entre 
la raó i la fe. Tant la tendencia antihel-lenís- 
tica corn la rnés helalenitzant -que no para- 
ra fins a donar, arnb l'escola alexandrina, els 
capadocis i Sant Agustí, una interpretació 
metafísica de la fe-, es resistiran als esque- 
mes de dissolució o absorció de la religió per 
la filosofia; perb, arnb rnés o menys reticen- 
cies o entusiasme segons els casos, a l'hora de 
buscar referencies culturals, veuran en el 
«Déu dels filbsofs)) un aliat contra els déus de 
les religions paganes. 

Aquest acostament a la filosofia sera. 
tanmateix, molt caut, ja que, en gros, es pot 
dir que és el cristianisme mateix e1 que sera 
considerat pels Pares de 1'Església con1 «la 
vertadera filosofia)), que, per tant, entra en 
concurrencia arnb la pagana, confrontant-se 
arnb ella en el mateix pla. L'alternativa sera: 
o bé la saviesa cristiana, rnés o rnenys impreg- 
nada de racionalitat, per rellevar les religions 
i la filosofia paganes; o bé la saviesa pagana, 
rnés o menys impregnada de religiositat, per 
suplantar les religions histbriques, inclosa la 
cristiana. Naturalment, aquesta situació pres- 
suposa, almenys implícitament, una concep- 
ció de la religió i de la filosofia: la religi6 
apareix, no solament corn una instancia sote- 
riolbgica, sinó també corn una concepció del 
món; i la filosofia apareix, no solament corn a 
obra de la raó, sinó també corn una dogma- 
tica heretada. 

L'obra dels Pares de 1'Església és, per tant, 
fonamentalment teolbgica, i només de for- 
ma implícita, o explicitada incidentalment 
-sobretot per necessitats apologetiques-, 
hi trobem elements de filosofia de la religió. 

Una cosa semblant podríem dir dels me- 
dieval~: la seva concepció de la filosofia corn 
antilla theologiae, arnb la consegüent impossi- 
bilitat tebrica de distanciament metodolb- 
gic, fa prhcticament impensable la filosofia 



de la religió. Aquesta impossibilitat tebrica 
es troba, d'altra banda, en el món sociolbgi- 
cament cristia de 1'Edat Mitjana, afavorida 
per una practica impossibilitat psicolbgica. 
Es veritat que, arnb la recepció de l'aristote- 
lisme en el segle XIII, la filosofia reclamara 
cada vegada rnés els seus furs. Perb les con- 
seqüencies, en el camp que ens ocupa, no 
aniran apareixent fins rnés tard2'. 

La situació és sensiblement diferent en la 
filosofia arab -i, fins un cert punt, en la 
jueva, que compta, d'altra banda, arnb el 
precedent llunya de Filó d'Alexandria-, on 
retrobem la posició que abans qualificava 
d'((il.lustrada)). El seu supbsit bhsic es podria 
formular dient que la religió i la filosofia 
tenen el mateix objecte, pero formes d'ex- 
pressió diferents, corresponents a graus de 
comprensió també diferents. L'averroisme 
llatí aclimatara aquestes idees en el món 
cristia, tot modificant-les parcialment arnb la 
doctrina de la «doble veritat)). 

A partir del Renaixement, la filosofia 
recupera progressivament la seva autono- 
mia. La desintegració del sistema de «cris- 
tiandat» i la regressió sociolbgica del cristia- 
nisme faciliten psicolbgicament el distancia- 
ment metodolbgic. Al costat de les grans 
síntesis cristiano-platbniques (del Cusa als 
florentins) i de la nova presa de consciencia 
de la irreductibilitat cristiana (Luter, pero 
també Erasme), hi trobem els inicis d'aquest 
nou tractament «distanciat» del fenomen re- 
ligiós, que pot ser qualificat de filosbfic o de 
científic segons els casos, i que esta motivat 
sovint pel desig d'instaurar la pau religiosa 
(dels utopistes a Bodin, de Maquiavel a Hobbes). 

Cal dir també que, arnb l'anomenat «lli- 
bertinatge erudit)), reapareixen, sobretot a 
Italia i a Franca, les posicions radicals de 
l'antiguitat sobre l'origen i la funció de la re- 
ligió, pero adoptades des d'una nova cons- 
ciencia histbrica i referides corn rnés va rnés 
explicitament al cristianisme; de manera que 

l7 H. Duméry fa notar (o. c., p. 92), sens dubte exa- 
geradament, pero potser arnb un punt de raó, que Sant 
Tomas, en admetre els dos ordres de veritats, va decidir 
la sort de la filosofia moderna. En tot cas, no s'orienta 
cap al tipus de reflexió que denominem filosofia de la 
religió, per rnés elements dispersos que n'hi hagi en la 
seva immensa obra. 

la filosofia de la religió, a partir d'ara i fins t 1  
comencament del segle XX, coincidir& subs- 
tancialment arnb la critica filosbfica del cris- 
tianisme i, a través d'ell, de tota religió28. 

Descartes, que pot ser considerat corn el 
liquidador del Renaixement i l'iniciador de 
la filosofia moderna prbpiament dita, repre- 
senta la gran posta entre parentesis del tema 
religiós. Segons com, el seu dualisme filo- 
sofialteologia sembla una radicalització de 
l'incipient dualisme tomista, i la seva al&- 
gia a la teologia, una replica de l'al-lergia 
luterana a la f i l o ~ o f i a ~ ~ .  En tot cas, en Descar- 
tes la religió no és objecte de tractament 
filosbfic: potser el racionalisme cartesia esta- 
va constitutivament impossibilitat per donar 
una filosofia de la creenca religiosa. Sigui 
corn sigui, lapax cartesiana no podia durar: 
l'equilibri precari es trenca, com. sol passar 
en aquests casos, a la generació següent. 
Després de Descartes, la filosofia fara un 
tractament de la religió cada cop rnés de fora 
estant i de forma polemica. 

El segle XVII desembocara, en conjunt, 
en la idea d'un ((cristianisme raonable)) (Loc- 
ke, Leibniz), que evolucionara rapidament, 
durant la primera meitat del segle XVIII, cap 
al «deisme». El cristianisme hi és considerat 
corn un simple fenomen histbric, la signifi- 
cació valida del qual queda reduida als dog- 
mes de la ((religió natural))30. Cal remarcar, 
altrament, que, segons el tipus de filosofia de 
que es parteix, el «deisme» tindra un caire 
rnés o menys teista o panteista31. 

En el marc d'aquest gran moviment de 
revisió dels fonaments de la nosera cultura 

28 Quasi tota la filosofia moderna de la religió és 
obra de no creients o de creients sostrets a l'ortodoxia 
de les esglésies. Llevat de rares -per bé que impor- 
tants- excepcions, corn veurem tot seguit, els creients 
vinculats a alguna església, només intervenen també 
polemicament, arnb una actitud defensiva i apologetica. 

29 Vegeu la nota 27 i el final de la nota 5 .  
'O Que, rnés que una religió, és una teoria filosbfica 

sobre les religions, que pretén retenir-ne els elements 
racionals pretesament comuns (existencia de Déu i 
immortalitat de l'anima), rebutjant-ne els dogmes ((PO- 

sitius» i particulars. De fet, és una decantació racional i 
empobrida del monoteisme europeu dels segles ante- 
r io r~ ,  arnb negació de la revelació i del miracle i, en els 
filbsofs rnés agosarats, de la providencia. 

" En alguns casos, és difícil adhuc de saber si es 
tracta prbpiament de deisme (teista o panteista), de 



que és la Il.lustració, el problema de fons que 
es planteja -i que no deixark ja de ser pro- 
blema- és el del valor universal del cristia- 
nisme. 

La llista de noms que aquí es podrien 
arrenglerar seria inacabable i desbordaria 
Arnpliament, pels dos caps, el segle XVIII: 
des de Herbert de Cherbury, ja al comenqa- 
ment del segle XVII, fins a Brunschviog, 
Cassirer o Jaspers en el nostre segle, passant 
per Toland i Tindal, Voltaire i els enciclo- 
pedistes, Lessing i Goethe, Rousseau i Kant, 
Fichte i Schelling, potser Schleiermacher i, 
en certa manera, fins i tot Hege132. Sense 
oblidar Hobbes, Spinoza o Hume, que cal- 
dria situar a la frontera entre el deisme i 
l'ateisme. 

Els darrers noms esmentats ens remeten 
ja a les concepcions atees de la religió, que, 
generalment, tracten de donar-ne no sola- 
ment una ((interpretació)), sinó també una 
((explicació)). Aquest corrent parteix del 
((llibertinatge erudit)) del període renaixen- 
tista, de que parlava abans, passa pel mate- 
rialisme frances del segle XVII133 i troba la 
seva maxima eclosió, a partir de la primera 
meitat del segle XIX, en la doble tradició de 
l'ateisme contemporani, derivada, respecti- 
vament, de Comte i de Hegel, i que, en certa 
manera, porta a les darreres conseqüencies 
algunes de les idees de la 11.lustració. 

teisme cristia o d'ateisme. De fet, el deisme, pel seu 
aspecte afirmatiu, ha estat considerat sovint corn el 
baluard del teisme cristia i, pel seu aspecte negador, 
con1 ((l'esdevenir de l'ateisme)). Segons els casos, s'in- 
sisteix més en la defensa d'una religió raonable o en la 
denúncia dels mals que comporta tota religió. 

3 2  Schelling, Schleiermacher i Hegel, perb, corn a 
grans representants que són de l'epoca romintica, fan 
una nova valoració del mite i representen un esforq per 
aclarir la naturalesa de la religió sense reduir-la a una 
abstracta i hipotetica religió natural, ans examinant-la 
més aviat a través de les religions histbriques, és a dir, 
de les úniques existents. El cas de Hegel és especial- 
tnetlt complex, car comparteix el gran supbsit il.lustrat 
de la superació de la religió per la filosofia, perb, al 
tnateix temps, d'una banda, va poder ser anexionat per 
la «$reta hegelianan en benefici de les esglésies lutera- 
nes, i, d'una altra, esta clarament a l'origen de tota la 
tradició de l'ateisme humanista contemporani, corn 
veurem tot seguit. 

3 3  O de ((l'anomenat materialisme frances del segle 
XVIII)), perque, amb la possible excepció de La Met- 

En efecte, des de fa cent cinquanta anys, 
totes les filosofies atees de tipus cientista -o 
agnbstic, en la mesura en que aquesta parau- 
la és, sovint, un eufemisme- es dibuixen 
sobre el fons positivista de la llei comtiana 
dels tres estats. El ((cientisme)) prbpiament 
dit -molt allunyat, en aquest cas, de l'agnos- 
ticisme- trobara la seva forma típica i tbpica 
en el materialisme evolucionista. Pero, cien- 
tisme i agnosticisme es retrobaran, combi- 
nats en dosis diverses, en el neopositivisme i 
filosofies a f i n ~ ~ ~ .  

De la mateixa manera, totes les filosofies 
atees de tipus humanista donaran una expli- 
cació de la religió que accepta, amb diverses 
variants, els supbsits hegelians de l'imma- 
nentisme, de la teoria de la consciencia 
desgraciada, de la dialectica de l'amo i l'es- 
clau, i de la superació -o, eventualment, 
impossibilitat de superació- de l'alienaciá 
religiosa. Aquí, la genealogia és obvia: He- 
gel, Feuerbach i, d'una banda, Marx i la 
tradició marxista, i, d'una altra, Nietzsche, 
Freud i Sartre, per quedar-nos només amb 
els noms més representa t iu~~~.  

Paralalelament a les filosofies de la religió 
«il.lustrades)) i atees, cal esmentar, per com- 
pletar el venta11 del pensament modern, un 
tercer corrent, que reivindica la irreductibi- 
litat del fet religiós i tracta d'explicitar els 
supbsits filosbfics del cristianisme i d'aclarir 
diversos aspectes de l'existkncia cristiana. 
Caldria incloure en aquest capítol alguns 
dels genis religiosos moderns, corn Luter (ja 
esmentat abans), Pascal, Kierkegaard o, més 
a prop de nosaltres, Karl Barth, sense oblidar 
filbsofs classics corn Malebranche o Berke- 
ley, figures aillades corn Newman, tradicio- 

trie, té rnés de ((naturalisme)) que de materialisme en 
sentit estricte. L'obra més ambiciosa de crítica del cris- 
tianisme és, potser, Le christianisme dévoile'ou Examen des 
principes et des effets de la religlerz chrétienne del baró dlHol- 
bach. 

3 4  Bertrand Russell por ser considerat corn un dels 
darrers i més típics representants d'aquesta tendencia. 

En aquesta línia d'interpretació de la filosofia 
contemporania, algú ha pogut escriure, parodiant amb 
molta lucidesa la coneguda frase del comenqament del 
quart evangeli, que ((al principi era Hegel)) (E. BORSE. 
D6u no ha mort, Barcelona, Estela, 1962 ,  p. 41). L'estruc- 
turalisme ideologic i antihumanista sera una curiosa 
barreja de supbsits cientistes i hegelians. 



nalistes corn Lamennais, algunes formes de 
la neoscolastica catblica o del fonamentalis- 
me protestant i, fins i tot, en certs aspectes, 
alguns dels noms que, des d'un altre punt de 
vista, he arrenglerat més amunt arnb el mo- 
viment il-lustrat, com, per exemple, Kant, 
Schelling o, sobretot, Schleiermacher. 

Acabem de retrobar, per tant, en l'kpoca 
moderna i contemporania -i aplicats fona- 
mentalment al cristianisme- els tres tipus 
basics de filosofia de la religió ja esbossats en 
la filosofia grega, que preconitzen, respecti- 
vament, la superació, la dissolució o la irre- 
ductibilitat de la religió, arnb la matisació 
que alguns dels noms podrien figurar a la 
vegada en més d'un lloc, segons l'aspecte que 
es vulgui subratllar. 

Si haguéssim d'assenyalar un moment 
decisiu en la constitució de la filosofia de la 
religió corn a disciplina filosbfica organitza- 
da autbnomament, potser hauriem de pen- 
sar en la quarentena d'anys que separen la 
publicació de La religió dins dels ltmits de la 
simple raóde Kant ( 1  7 9  3) i la de les Lltconssobre 
lafzlosofia de la religió de Hegel (1832). Tot el 
periode anterior podria ser considerat corn 
el de la seva prehistoria. A partir de la segona 
meitat del segle XIX, d'altra banda, arnb la 
progressiva constitució de les diverses cien- 
cies de la religió, anira desapareixent l'ante- 
rior barreja d'elements científics i filosbfics, 
que aniran trobant el seu lloc respectiu, la 
qual cosa facilitara una clarificació metodo- 
lbgica. 

Cal afegir, pero, que, fins al comenca- 
ment del segle XX, la preocupació religiosa 
o antireligiosa, que estava sempre a primer 
pla, ha actuat corn un element pertorbador 
de la filosofia de la religió. La substancia! 
disminució d'aquest fenomen ha permks, en 
el nostre segle, l'aparició d'un nou estil de 
filosofia de la religió, arnb consciencia que la 
seva funció no és de condemnar, superar o 
defensar, sinó d'entendre. 

Paralelelament a l'obra de William James, 
de Blondel i de Bergson, reveladors ja d'aquest 
estat d'esperit, el nou enfocament es veié 
afavorit per l'aparició, en l'kmbit general de 
la filosofia, de dos nous instruments metodo- 
lbgics, que han estat ampliament utilitzats 

en el tractament del fet religiós: la fenome- 
nologia i l'analisi del llenguatge. 

La fenomenologia, emprada sobretot en 
el continent europeu, s'inspira, natural- 
ment, en Husserl, pero també, en la seva 
aplicació a la religió, parcialment en-Dilthey 
i remotament en Schleiermacher. El seu 
interés esta centrat en el tema de l'especifici- 
tat del fenomen r e l i g i ó ~ ~ ~ .  

Quant a la l'analisi, predominant en el 
món anglosaxó, cal dir que la seva aplicació 
al camp de la religió, inspirada principalment 
-encara que no exclusivament- en el se- 
gon Wittgenstein, ha anat desplacant el seu 
centre d'interés del problema de la verifica- 
ció dels enunciats religiosos cap al de la des- 
cripció de les caracteristiques del llenguatge 
religiós3'. 

En íntima relació arnb aquesta doble 
orientació, caldria esmentar també la filoso- 
fia de la religió continguda, encara que no 
sempre explicitament, en la ((teologia dia- 
lectica)) (Barth, Bonhoffer, Tillich, Bult- 
mann), d'arrel existencialista, i en la ((teolo- 
gia radical)), d'arrel, en alguns casos, analítica 
(Van Buren). El tema comú és el de la crítica 
de la ((religión -contraposada a la «fe))-, 
que dóna lloc a una nova hermeneutica, con- 
dicionada per la problemitica de la ((desmi- 
tologització» i de la (~secularització~~. Altres 
formes de teologia -((teologia política)), 
((teologia de 1'alliberament))-, emparenta- 
des poc o molt arnb aquelles, s'inspiren a 
vegades, en graus diversos, en la tradició 
marxista. 

Cal mencionar, finalment, en aquest capí- 
tol de renovació instrumental, el metode 
estructural, aplicat per Lévi-Strauss, R. Bar- 
thes i altres a l'analisi dels mites i a l'exegesi 
bíblica. 

" He dit abans que, de fet, cal distingir dues varie- 
tats en la fenomenologia de la religió, segons que els 
fenomenblegs procedeixin del camp de la historia de 
les religions o de la filosofia. Per esmentar alguns noms 
coneguts, podriem situar entre els primers Van der 
Leeuw, Eliade o Widengren, i, entre els segons, hlax 
Scheler, Otto o Duméry (per bé que aquest darrer va 
molt més enlla de la descripció fenomenolbgica). 

" Cosa que fa que no estigui tan allunyada de la 
fenomenologia corn podria semblar a primera vista (ve- 
geu la nota 23). Podríem esmentar, a títol d'exemple 
d'aquesta tendencia, els treballs de Flew, Hare, Braith- 
waite, MacIntyre, Mitchell, Wisdom o Hick. 



Si ara, després d'aquest recorregut histb- 
ric, féssim un tal1 sincrbnic en l'actualitat, 
constatariem una situació forca bigarrada, 
on coexisteixen les noves orientacions arnb 
altres de procedencia més antiga. La ra- 
diografia de les formes actuals de filosofia de 
la religió seria, aproximadament, aquesta 
(l'ordre no té cap mena de significació): 

a) fenomenologia, empeltada, a vegades, 
de filssofia reflexiva o transcendental; 

b) filosofia analítica, generalment bas- 
tant aseptica -i esceptica-, pero que, a 
vegades, conserva adherencies positivistes o, 
altres vegades, inspira algunes formes de 
((teologia radical)); 

c) hermeneutica existencial, inspirant, a 
vegades, algunes formes de ((teologia dialec- 
tican ; 

6 )  anilisi estructural, a mig camí entre la 
filosofia de la religió i la ciencia de les 
religions; 

e) marxisme, arnb graus diversos de pre- 
sencia hegeliana, derivant, a vegades, cap a 
l'historicisme o el sociologisme, o inspirant, 
altres vegades, també en graus diversos, al- 
gunes formes de teologia «bel.ligerant»; 
f) freudisme, i variants diverses de psico- 

lsgisme; 
g) diverses combinacions de freudo-mar- 

xisme, arnb tocs de cientisme, d'estructura- 
lisme, de nietzscheisme o d'orientalisme, 
segons els casos; 

h)  diverses variants de la concepció «il- 
lustrada)); 

i) neoscoliistica i fonamentalisme, arnb 
graus diversos de motivació apologetica. 

3) Indicacions sobre la ternatica i la rnetodologia 
de la fi'losofia de la religid 

Acabem de passar revista de la gran varie- 
tat actual d'enfocaments de la filosofia de la 
religió. Podríem dir que n'hi ha per a tots els 
gustos. En la major part dels casos, perb, cal 
reconeixer que no hi ha un plantejament 
explicit de la qüestió de la temhtica i de la 
metodologia d'aquesta disciplina. General- 
ment, s'hi fa un tractament ((dogrndtic)) de la 
religió, des dels supbsits de la prbpia opció 
filosbfica, professada des d'una actitud que 

podríem qualificar de ((consciencia fel ip.  
Amb la qual cosa queda automiticament 
fixat l'objectiu i s'estalvien problemes de 
m e t ~ d e ~ ~ .  Altres vegades -és el cas de la 
fenomenologia o de l'anilisi lingüística- no 
es passa gaire d'un tractament propedeutic, 
pre-filosbfic, a no ser que es dani pas tat  
seguit a un altre tipus de metodslagia. Es 
aquesta darrera circumstiincia la que permet 
d'assenyalar, al costat de les concepcions al- 
ludides -dogmitica i propedeutica-, una 
tercera concepció, que, arnb la modestia i les 
precaucions degudes, podríem qualificar de 
crítica. Miraré de donar-ne, a continuació, 
una idea, parlant successivament, per raons 
de claredat, de la temitica i de la metodslo- 
gia, tot i que ambdós aspectes estan mútua- 
ment i m ~ l i c a t s ~ ~ .  

~rad~cionalment ,  el tema fonamental de 
la filosofia de la religió ha estat el de laveritat 
(i el valor) de la religió i, més particularment, 
del cristianisme i de la cosmovisió que el fa 
plausible: iés Déu qui ha creat l'home a la 
seva imatge i semblanca, o és l'home qui ha 
creat Déu a la seva imatge i semblanca? 
Abans suggeria, perb, que la preocupaciá 
apologetica o antireligiosa subjacent a aques- 
ta qüestió havia actuat, de fet, fins a una 

" Tractar el tema de la religió des dels propis supo- 
sits filosbfics és quelcom de perfectament legítim -6s 
més, en rigor, no pot pas ser d'altra manera-, sempre 
que se'n tingui consciencia i que la prbpia opció filosb- 
fica sigui assumida de manera crítica i no doctrinhria. 
És la tranquil4a posjessió d'una filosofia, si de cas. allb 
que inspira malfianca, car la filosofia no 6s el llsc del 
confort intel.lectua1. 

" H. Duméry (Critique et religion, París, S.E.B.B.S., 
1957, pp. 32 SS.) parla d'un triple objectiu de la filoso- 
fia de la religió: a) fer la crítica filosbfica del material 
religiós (llenguatge, estructures, intencionalitat); b)  
aclarir l'objecte i el metode les diverses disciplines 
(científiques o teolbgiques) que s'ocupen de la religió i 
especificar en que se'n diferencia la crítica filosbfica; i 
c) fer la crítica epistemolbgica dels sistemes (científics o 
teolbgics) constituits, per verificar-ne e1 rigor metode- 
lbgic. En línies generals, diria que no em sento molt 
allunyat d'aquest plantejament, tot fent notar quec) pot 
reduir-se a b), i que a), formulat en aquests termes, 6s 
susceptible d'interpretacions molt diverses. 1 aprofito 
aquesta avinentesa per deixar constancia del meu deute 
arnb Henri Duméry, que el coneixedor d'aquest autor 
advertid sobretot en els punts 3) i 4) d'aquesta ponen- 
cia. Llastima que el seu projecte de ((filssofia del cris- 
tianisme)) s'hagi quedat aparentment estancat, després 
dels quatre llibres publicats l'any 1957. 



epoca recent, corn un element pertorbador i 
que un nou estil de filosofia de la religió, que 
abandona, o almenys deixa en segon pla, 
l'objectiu religiós o antireligiós, tendeix a fer 
un tractament més distanciat, descriptiu, 
analític i formal del tema religiós, conside- 
rant que el seu objectiu no ha de ser condem- 
nar, superar o defensar, sinó entendre. 

Aixb suposa, pel cap baix, una presa de 
consciencia problematitzadora i clarificado- 
ra, que col.loca corn a primer bloc tematic de 
la filosofia de la religió el del seu propi 
estatut. Es el tema mateix d'aquesta ponen- 
cia, que, per tant, caldria donar aquí íntegra- 
ment per reproduida (passeu-me el Ilenguat- 
ge notarial i la paradoxa a que ens abocaria 
aquesta reproducció). 

Hi ha un segon bloc tematic que, si bé, 
corn he explicat abans, és més o menys pro- 
pedeutic i, per tant, amb prou feines si es 
pot considerar filosbfic, tanmateix és indis- 
pensable per fer ulteriors plantejaments es- 
trictament filosbfics i, a aquest títol, ha de 
figurar en qualsevol programa sistematic de 
filosofia de la religió. Esta constituit per les 
diverses aproximacions científiques40, feno- 
menolbgiques i analítiques al fet religiós. 

Abans he explicat corn entenia l'articu- 
lació de les ciencies de la religió amb la 
filosofia de la religió prbpiament dita. Tam- 
bé he insinuat que la fenomenologia i l'ana- 
lisi, bé que em semblen insuficients, tanma- 
teix són absolutament imprescindibles per 
fer-se carrec de l'objecte, per denunciar pre- 
judicis i extrapolacions i per evitar falsos 
problemes. Es un fet que l'actual filosofia de 
la religió recull ampliament -i amb raó- 
temes basicament fenomenolbgics i lingüís- 
tics, a penes apuntats en el passat, que po- 
den ser tractats amb una relativa indepen- 
dencia de la qüestió de la veritat i del valor 
de la religió: especificitat del fenomen reli- 
giós, dimensions i formes de la consciencia 
religiosa, expresions i degradacions de la re- 
ligiositat, inserció de l'actitud religiosa en !a 
vida humana (ihi ha un apriort religiós? ¿Es 

40 ES a dir, sociolbgiques i psicolbgiques, sobre la 
base d'un bon coneixement histbric. ((Antropolbgi- 
ques)), si voleu, per subratllar el denominador comú de 
((cikncies de l'home)) que tenen les cikncies de la religió. 

el sacrum una mena de ((transcendental)), corn 
el verum, el bonum o elpulchrum?), objectiva- 
cions i mediacions del sagrat, teofanies i mi- 
tologies, religió i institució, caracteristiques 
del llenguatge religiós, nivells i hermeneuti- 
ca del discurs religiós, categories i-intencio- 
nalitat religiosa, experiencia religiosa i co- 
neixement, unitat i diversitat del fenomen 
religiós, tipologia de les religions i de les 
manifestacions parareligioses, etc. 

Són qüestions fonamentalment descrip- 
tives, per bé que carregades de connota- 
cions valoratives. Estan orientades a definir 
la naturalesa de la religió, l'extensió i la 
comprensió del seu concepte, el seu lloc en 
el conjunt de la cultura i la seva relació amb 
els altres sectors culturals (metafísica, mo- 
ral, art, ciencia, ideologia, etc.). 1 tot aixb, 
en principi, de tejas abajo, per bé que desem- 
bocant naturalment en el plantejament de 
tota la problemdtica relativa a la veritat i al 
valo? de la religió. 

Es aquesta problemdtica -epistemolb- 
gica, metafísica i axiolbgica- la que consti- 
tueix el tercer i més decisiu bloc tematic de 
la filosofia de la religió, en el qual la ciencia, 
la fenomenologia i l'analisi han de donar pas 
a la reflexió crítica. 

Cal remarcar que les qüestions prbpia- 
ment axiolbgiques, si no queden matussera- 
ment reduides al tema de l'«interés)) i la 
«utilitat» de la religió (al famós «iper a que 
serveix?))), posen en joc, més enlla del que 
ens puguin dir les ciencies de la religió, tota 
una concepció de l'home i de l'ideal huma: 
tota una antropologia filosbfica, una axiolo- 
gia i, finalment, una metafísica. Per aixb, la 
questió del ((valor)) en sentit estricte ens 
remet, finalment, a la qüestió del ((valor de 
veritat)), és a dir, a la qüestió de la veritat tout 
court, de les afirmacions religioses41. 

Podríem encara distingir aquí tres grups 
de problemes: 

4 1  Diguem, de passada, que els horitzons axiolbgics 
i metafísics de les religions han de ser explorats a partir 
de la consideració d'alguna(es) religió(ns) concreta(es), 
estudiada(es), a més, en la seva evolució histbrica. Nor- 
malment, a partir d'aquella que, a efectes metodolb- 
gics, és considerada corn analogatumprinceps. Tot el que 
segueix esta formulat pensant especialment en les reli- 
gions monoteistes. 



a) Uns de carhcter més formal, és a dir, 
relativament independents dels continguts 
concrets de cada religió, com són els relatius 
a la justificació del discurs religiós i a l'esta- 
tut epistemolbgic de la creenca religiosa. 
Aquest és el lloc de l'examen de les rela- 
cions entre la raó i la fe (o, rnés generalment, 
entre raó i religió), de la pregunta per les 
condicions de possibilitat del discurs reli- 
giós, de l'aniilisi de les mediacions culturals 
(i transculturals) de l'expressió religiosa 
-donar a l'home allb que és de l'home-, i 
de la recuperació d'alguns temes cliissics de 
teolsgia fonamental, com és ara el dels ano- 
menats «motius de credibilitat)) (que es po- 
drien deixar en ((credibilitat)) simplement, 
paraula que té ara l'avantatge de les seves 
evidents connotacions morals) i el de l'analy- 
sis fide. 

b )  Un altre grup de problemes vindria 
més directament determinat pels contin- 
guts materials de les religions: són les qües- 
tions relatives a les implicacions metafísi- 
ques del discurs religiós (i, de rebot, del dis- 
curs antireligiós, naturalment). Es el lloc de 
l'explicitació del que, utilitzant lliurement 
la famosa expressió de Quine, en podriem 
dir el «compromís ontolbgic)) del creient (i 
del no creient, es clar, que és un creient que 
creu coses diferents). 

No és que una fe religiosa pressuposi una 
metafísica determinada, pero sí que es pot 
dir, sens dubte, que n'exclou algunes. La fe 
religiosa no és mai metafísicament neutra. 
Una metafísica, com a tematització i justifi- 
cació crítica que és d'una cosmovisió, expli- 
cita els supbsits des dels quals una religió 
determinada resultaria plausible o no42. 

En aquest sentit, una de les tasques fona- 
mentals de la filosofia de la religió ha estat 

42 ES aquesta idea la que presideix la ((metafísica 
religiosa)) de J. Gómez Caffarena en l'obra citada diver- 
ses vegades. Igualment es podria dir, en sentit contrari, 
que «les metafísiques són tributkries dels kmbits de 
racionalitat oberts per les grans religions~ (J. M. Via 
Taltavull, en una comunicació, penso que inedita, a les 
IX Jornades Catalanes de Teologia, organitzades als 
Hostalets de Balenyk per 1'Associació de Teblegs Cata- 
lana el desembre de 1973,  sobre el tema de «l'accés a 
Déu». 

sempre, en una forma o altra, la mediació 
filosbfica dels continguts religiosos,. l'as- 
sumpció racional de la positivitat religiosa, 
la discriminació de, la dimensió d'universali- 
tat d'una religió. Es una tasca que, confes- 
sionalitat a part, no esta molt allunyada del 
tradicional ziztellectzlsfidei dels teblegs. Cor- 
respon al que en podriem dir el «moment de 
veritat)) de les posicions que he vingut quali- 
ficant d'il-lustra de^^^. Es aquí on s'escau 
d'aprofundir la significació de categories re- 
ligioses com Déu, sobrenatural, revelació, 
miracle, gracia, pecat, salvació, etc. 

Ara bé, explicitar les implicacions meta- 
físiques de les religions monoteistes i el seu 
coeficient de racionalitat equival a prendre 
consciencia de les motivacions de la cosmo- 
visió que, per fer via, en podem dir teista. 

Caldria, és clar, disposar d'una tipificació 
útil de les cosmovisions. Pel meu compte 
-i sense que sigui aquest el lloc de donar-ne 
la justificació-, m'inspiraria lliurement en 
la de Dilthey, que corrigeix el simplisme de 
la d ' E n g e l ~ ~ ~ ,  i distingiria tres tipus bhsics de 
cosmovisió, que, segons l'aspecte que es vul- 
gui subratllar, podriem anomenar: 

- materialista = mecanicista = atea; 
- naturalista = biologista = panteista; 
- espiritualista = personalista = t e i ~ t a ~ ~ .  

43 ÉS la recerca de les anomenades, en ocasions, 
«raons necesskries)) (Sant Anselm, Ramon Llull), que, 
de fet, coincideixen prkcticament amb les tomistes 
raons de congruencia (seria un disbarat histbric fer 
d'aquells teblegs uns racionalistes). Pero 6s també el 
que, a la seva manera, volgué fer Kant i e1 que, amb rnés 
ambició tebrica i amb rnés «voracitat>> -absorbent i, 
potser, dissolvent- feu Hegel. Es aquesta mateixa tas- 
ca la que, amb més respecte per la positivitat, ha em- 
pres Duméry, o la que, des d'una perspectiva distinta i, 
de fet, rnés propera a la teologia, fa J. Gómez Caffarena 
amb el nom, ja esmentat, de «metafisica religiosa». El 
projecte d'aquest darrer, pel fet d'explicitar els seus 
supbsits (exposats kmpliament en dues obres ante- 
r ior~),  surt al pas de possibles objeccions que, des de la 
perspectiva aquí adoptada, se li podrien formular. 

44 Vegeu W. DILTHEY, TeorJa de las concepciones del 
mundo, México, F.C.E., 1954,  i F. ENGELS, Feuerbach i l a f i  
de la filosofa clissica alemanya, Barcelona, Ed. 62, 1970. 

45 Cal evitar de confondre e1 sentit filosbfic i el sen- 
tit ideolbgic de categories com «materialisme», «espi- 
ritualismev, «personalisme», etc. D'altra banda, cal re- 
marcar que aquests tipus de cosmovisió no sempre es 



L'examen de les motivacions de la cos- 
movisió teista permet de recuperar, tal com 
insinuava més amunV6, gairebé íntegrament 
la tematica de la teologia natural, pero des 
d'una perspectiva més amplia i menys ambi- 
gua. D'altra banda, com apuntava també fa 
un moment, explicitar les motivacions de la 
cosmovisió teista convida a fer el mateix 
amb les cosmovisions panteista i atea. Es 
tracta, naturalment, en els tres casos, de veu- 
re quines en són les línies de forqa i les 
debilitats. 

c) Finalment, hi ha un tercer grup de 
problemes plantejats, que posa en joc a la 
vegada aspectes formals i materials i que 
podrien ser tractats en forma d'analisi críti- 
ca de les teories filosofiques de la religió 
que, de fet, han sorgit histbricament. Re- 
prenent l'esquema utilitzat en el repas his- 
toric que feiem més amunt, es podrien re- 
duir a tres tipus, que, a falta d'etiquetes mi- 
llors, podríem anomenar: 

- lectures atees del discurs religiós; 
- lectures il.lustrades del discurs religiós; 
- lectures positives del discurs religiós. 

Les primeres tracten de donar una expli- 
cació, de buscar una etiologia de la religió; 
les segones i les terceres, amb criteris dife- 
rents, busquen primhriament una interpre- 
tació, una hermeneutica; les terceres, a dife- 
rencia de les primeres i les segones, reivin- 
diquen la irreductibilitat de la religió, tal 
com l'han interpretada fins ara, des de din- 
tre, les tradicions de les esglésies. 

Aquests tres tipus de lectura no es cor- 
responen estrictament amb els tres tipus de 
cosmovisió: 

- des de la cosmovisió atea, es dóna ne- 
cessariament una lectura atea; 
- des de la cosmovisió panteista, es pot 

donar una lectura atea o ilelustrada, segons 
els casos; 

troben realitzats de manera químicament pura, sinó 
que, a vegades, apareixen mesclats, en dosis diverses, 
en un mateix filbsof. 
46 Vegeu la nota 13. 

- des de la cosmovisió teista, es pot do- 
nar una lectura ilalustrada o positiva, segons 
els casos. 

Vist des de l'altre costat: 

- una lectura atea pot pressuposar una 
cosmovisió estrictament atea o panteista 
(naturalista), segons els casos; 
- una lectura ilelustrada pot pressuposar 

una cosrnovisió panteista o teista, segons els 
casos; 
- una lectura positiva pressuposa neces- 

sariament una cosmovisió teista. 

Tindríem, doncs, l'esquema següent: 

Cosmovisió 

Cosmovisió 

Cosmovisió 

atea . . . . 

panteista 

teista . . . 

Lectura 

Lectura 

Lectura 

atea 

ilelustrada 

positiva 

Globalment, la tematica relativa a la ve- 
ritat i al valor de la religió podria desem- 
bocar en una teoria de les opcions religioses 
-paradigma de les opcions tout court-, que 
hauria de fer justícia als condicionaments de 
tota mena, als aspectes intel.lectuals i als 
compromisos etics. 

Així, dels tres blocs temhtics de la filoso- 
fia de la religió, el primer es refereix al seu 
propi estatut, i els altres dos, a sengles pre- 
guntes basiques: que és i que val (valor, en 
sentit estricte, i valor de veritat) la religió. 

Resumint -i retenint només les qües- 
tions, el plantejament de les quals em sem- 
bla veure relativament clar-, vet aquí, si fa 
O no fa, com concebria, a hores d'ara, les 
linies generals d'un programa de filosofia de 
la religió: 

1. Preliminars: l'estatut de la filosofia de 
la religió. 
l .  l .  Teologia, filosofia de la religió i 

ciencia(es) de la(es) religió(ns). 
1.2. Historia de la filosofia de la reli- 

gió i tendencies actuals. 
1.3. Tematica i metodologia de la fi- 

losofia de la religió. 



1.4 .  Examen d'una aporia relativa a la 
seva possibilitat (i legitimitat). 

2 .  El problema de la naturalesa de la religió. 
2.1.  Aproximació antropolbgica al 

fet religiós: condicionaments i 
funcions socials i psicolbgiques 
de la religió. 

2 .2 .  Aproximació fenomenolbgica al 
fet religiós: estructures essen- 
cials de la religió i tipologia de 
les religions. 

2.3 .  Aproximació lingüística al fet re- 
ligiós: anilisi del discurs religiós. 

2.4 .  Cap a una definició de la religió i 
una discussió del seu lloc en la 
cultura. 

3. El problema de la veritat (i del valor) 
de la religió. 
3.1.  La qüestió de la justificació del 

discurs religiós i de l'estatut epis- 
temolbgic de la creenca religiosa. 

3.2.  Implicacions metafisiques (i 
axiolbgiques) del discurs religiós. 
3.2.1. Examen de les motivacions 

de la cosmovisió atea. 
3.2.2.  Examen de les motiva- 

cions de la cosmovisió 
panteista. 

3.2.3.  Examen de les motivacions 
de la cosmovisió teista. 

3.3.  Anilisi crítica de les lectures filo- 
sbfiques del discurs religiós. 
3.3.1.  Lectures atees: dissolució 

del discurs religiós. 
3.3.2.  Lectures ilelustrades: su- 

peració del discurs religiós. 
3.3.3. Lectures positives: irre- 

ductibilitat del discurs re- 
ligiós. 

3.4.  Cap a una teoria de les opcions 
religioses. 

L'establiment d'un programa condiciona 
-i és condicionat per- la metodologia4'. 
Caldria camencar recordant que el metode, 

'' Un tractament ampli, i sense hipoteques d'escola, 
de la qüestió de la metodologia de ,la filosofia de la 
religió, es pot trobar a l'obra de Duméry darrerament 
esmentada (Critique et religion, capítols 2-6) ,  i, en forma 
resumida, a La tentation ..., pp. 1 3 0  SS. 

en filosofia, és més funció de la tendencia 
filosbfica que no pas de la disciplina en qües- 
tió. Hi ha tants metodes corn tendencies 
filosbfiques i, en el límit, corn filbsofs. Aixb 
vol dir, de cara al tema que ens ocupa, que hi 
ha un metode hegelii, marxista o analitic, 
posem per cas, pero no un metode propi de 
la filosofia de la religió. Afegim que, en filo- 
sofia, un metode, corn més té de ((prscedi- 
ment)) (en el sentit operatori i quasi auto- 
mitic), és a dir, corn més té de metode en 
sentit estricte, menys té de filosbfic. Els me- 
todes fenomenolbgic i analític són, potser, 
entre els considerats generalment corn a me- 
todes filosbfics, els que millor responen al 
concepte de metode, pero, precisament per 
aixb, resulten insuficients. En el límit, el 
metode filosbfic coincidiria amb la doctrina 
-«la doctrina en creixement)), s'ha dit niol- 
tes vegades-. Per aixb, (cmetodologia», 
aquí, només pot voler dir ((manera general 
d'abordar la temitican, en funció, principal- 
ment, de la manera corn concebem les rela- 
cions entre filosofia i religió4*. Amb les pre- 
caucions degudes, diria que el concepte de 
((metodologia)>, tal corn és utilitzat aquí, no 
está gaire lluny del d'«estrat&gia)). 

A efectes prictics, podríem distingir qua- 
tre maneres de pensar la relació entre filoso- 
fia i religió. Les tres primeres, que podríem 
qualificar de ((dogrnitiques)), tenen en comú 
el fet de considerar la filosofia i la religió 
corn dospartners situats en un mateix nivell 
de llenguatge i potencialment competititus. 
La quarta, que qualificariem de ((crítica)), 
situa la filosofia i la religió en nivells de llen- 
guatge diferents. 

Si situem filosofia i religió en el mateix 
nivell de llenguatge, les seves relacions pa- 
den revestir tres formes diferents: 

a) La forma de confzicte, i llavors ens tro- 
bem amb postures totalitzadores per principi, 

Qüestió, aquesta, extraordiniriament complexa, 
que pressuposaria recordar coses bbiques sobre sem- 
blances i diferencies (tant materials corn formals) entre 
filosofia i religió i sobre la seva mútua influencia (a 
Occident, la religió ha alimentat temiticament la filo- 
sofia i la filosofia ha estructurat intel.lectualment la 
religió). 



que desenvolupen un dels dos prejudicis se- 
güents: 
- o bé elprejudici naturalista, negador de 

la religió (lectures atees); 
- o bé elprejudicifideista, negador de la 

filosofia (una part de les lectures positives: 
la tradició antidialectica, des de Tertul.lih 
fins a certes formes de tradicionalisme i de 
teologia ((dial&ctica))). 

Són els dos prejudicis bhsics, que han fet 
un paper pertorbador en el passat, com deia 
abans, i que reapareixen de manera més o 
menys atenuada o vergonyant en les posi- 
cions que esmentaré tot seguit. 

b) La forma de subordznació d'una de les 
parts a l'altra, i llavors ens trobem amb pos- 
tures superadores per p r i n ~ i p i ~ ~ ,  que desenvo- 
lupen els dos prejudicis següents (atenuació 
dels anteriors): 
- o bé elprejudici iJlustrat, negador de la 

irreductibilitat de la religió (lectures il-lus- 
trades, que consideren la religió com un es- 
tadi pre-filosbfic); 
- o bé el prejudici teolbgic, negador de 

l'autonomia de la filosofia (una part de les 
lectures positives: l'esquema augustinih del 
cristianisme com la veritable filosofia, que 
donara pas a la concepció medieval de la fi- 
losofia com ancilla theologiae i a una certa 
concepció moderna de la ((filosofia cristiana))). 

c) La forma de dualisme, i llavors ens tro- 
bem amb postures concordistes per principi, 
que, normalment, cultiven la teologia natu- 
ral en comptes de la filosofia de la religiósO. 
Pero, en la mesura en que en fan poc o molt, 
recauen de manera vergonyant: 

- o bé en elprejudiii i~lustrat (averroisme 
llatí i, en general, totes les formes de ((doble 
veritat))); 
- o bé en elprejudici teologic (neoscolhs- 

tica), construint de fet, una filosofia ad hoc, 

49 Hegelianament,  podríem dir que  h e m  passat de  la 
figura de  la ((lluita a m o r t ) )  a la d e  la ((lluita pel reco- 
ne ixemen t ) ) .  

s o  Sovint ,  les postures dualistes són formes de  rei- 
vindicació d e  l 'autonomia de la filosofia: és el cas de  
Descartes i ,  més  e n  t o  menor ,  del tomisme .  En t o  m e -  
nor ,  car, de  f e t ,  el t omisme  oscilela entre b )  i c ) .  

guiada per un fil d'Ariadna més o menys in- 
conscient (a vegades conscient, per allb del 
recurs a la fe com a ((norma negativa))), que 
parteix secretament de la fe per fingir d'arri- 
bar a resultats harmonitzables amb ellas1. 

En cap dels tres casos no és possible de 
fer una filosofia de la religió que-sigui real- 
ment autbnoma i que no sigui, per tant, en 
un grau o un altre, ((serventa)) de la teologia 
o de l'antiteologia. Perque aixo sigui possi- 
ble, cal pensar les relacions entre filosofia i 
religió en forma de nivells de llenguatge di- 
ferents, corresponents a plans de conscien- 
cia també diferents. La relació entre religió i 
filosofia és la que hi ha entre llenguatge i 
metallenguatge. La fenomenologia i l'anhlisi 
ja s'orien- taven en aquesta direcció, perb 
són insuficients: cal afegir-hi la reflexió prb- 
piament filosbfica, amb la tasca gue li hem 
assignat en parlar de la tematica de la filoso- 
fia de la religió. Es la quarta posició, que 
suara he qualificat de «critica». 

L'aporia que em proposo d'examinar a 
continuació ens permetrh de veure a la ve- 
gada l'interes i la limitació d'aquesta distin- 
ció de dos nivells de llenguatge. 

4) Examen d'una aporia relativa a la possibilitat 
(i legitimitat) de la fzlosofa de la religió 

La filosofia de la religió topa, bbviament, 
amb dificultats internes. Deixant de banda, 
ara, les que són clarament menors, voldria 
referir-me a una aporia en que es debat des 
de sempre i que sembla comprometre la seva 
possibilitat i, en el cas del creient, la seva 
legitimitat. 

Podria formular-se així: la filosofia de la 
religió sembla igualment impracticable: 

a) per l'home areligiós, perque manca 
d'experiencia religiosa i, per tant, no pot 
parlar d'allo que no coneixs2; 

" La frase és,  gairebé li teralment,  d e  Blondel a la 
Lettre sur lápologétique, de  1896, precisament per de fen -  
sar-se d'aquesta acusació: <<on nápas  le droit departir se- 
crktement de la foipour feindre d )  aboutir)) (citat per Dumé-  
ry: La tentation ..., p. 137).  H o m  pot preguntar-se, perb, 
si n o  donava peu a aquest retret. 

s 2  En altres termes,  el «joc de  llenguatge)) de  la reli- 
gió seria tan privatiu que  qui  n o  hi  participa, n o  sola- 
m e n t  n o  el pot parlar, sinó que  ni  tan sois en pot parlar. 



b) per l'home religiós -pensem, espe- 
cialment, en el cristia-, perque quedaria 
amenacada o bé la seva fe (per l'exercici de 
l'autonomia intel-lectual), o bé la seva auto- 
nomia intelelectual (per l'adhesió a la creen- 
ca religiosa). 

1 no s'hi val a respondre que a facto ad 
posse valet illatio, car es podria replicar que la 
filosofia de la religió practicada de fet no és 
satisfactoria ni per a la fe ni per a la raó. No 
es tracta de cap qüestió bizantina, sinó, so- 
bretot en el cas b), d'un problema ben real. 

Penso que l'aporia serveix per desauto- 
ritzar les tres concepcions que fa un mo- 
lnent qualificava de dogmitiques, i que re- 
sultaria insoluble sense l'esmentada distin- 
ció de dos nivells de llenguatge (el de la re- 
ligió i el de la filosofia), que permet, preci- 
sament, de parlar arnb propietat de filosofia 
de la religió, en un clar paral.lelisme arnb la 
filosofia de la ciencia, la filosofia de l'art o la 
filosofia de la 

Pero, anem a pams. 

a) Pel que fa a l'home areligiós. 
Es clar que cal coneixer el propi objecte 

de reflexió (en aquest cas, la religió), perb 
no sembla imprescindible tenir una especial 
experiencia religiosa. En rigor, i simplifi- 
cant molt, podriem dir que es pot fer filoso- 
fia de la religió sense ser religiós, corn es pot 
fer -almenys fins un cert punt- filosofia 
de la ciencia sense ser científic, o filosofia de 
l'art sense ser artista, o filosofia de la moral 
sense ser virtuM4. 

Certament, qui no tingués cap mena 
d'experiencia religiosa -¿pot donar-se el 
cas?- es trobariadQays6 perb podria encara 
fer un esforc per entendre, car el punt de 
referencia, el factum de que es pot partir corn 
d'una base sblida, no és l'experiencia pri- 
vada i incomunicable, sinó la(es) religió(ns) 
en les seves expressions i manifestacions 
(credos, cultes, conductes, etc.). L'home 
areligiós pot preguntar-se pel sentit i la vali- 
desa de les expressions externes i, a partir 
d'aqui, fer l'«experi&ncia imaginaria)) de la 

" Vegeu H. Duméry @assim), que ha tingut el merit 
d'insis~ir en aquest para1,lelisme i en aquella distinció. 

'4 Item: no cal haver estat malalt per poder ser metge. 

religió, a falta d'una millor experiencia real. 
Es poden interpretar, si no per empatia, al- 
menys per analogia, les manifestacions reli- 
gioses d'altrP5. Aixb si, no es pot fer filoso- 
fia de la religió només de fora estant, sense 
una certa capacitat de simpatia metodolo- 
gica; de la mateixa manera que no se'n pot 
fer -ho veurem tot seguit- només des de 
dins, sense una certa capacitat de distancia- 
ment metodolbgic. Perb es poden examinar 
totes les qüestions del programa esbossat 
més amunt, sense partir d'una experiencia 
religiosa especial. Més important és, tot 
comptat i debatut, no partir de prejudicis 
que, predeterminant a reduir o superar, im- 
posibiliten d'entendre. 

A més, les descripcions de l'experiencia religiosa 
són abundants en la literatura, i els homes no som pas 
tan radicalment diferents perque no ens puguem ficar, 
fins u11 cert punt, en la pell d'altri (no és valida aquí la 
comparació arnb el cec, totalment incapac de fer-se 
idea dels colors). Per altra part, és difícil d'imaginar 
algú en la nostra cultura -¿i en alguna altra?- que no 
tingui alguna forma d'experiencia religiosa. Tot porta a 
creure que a la regressió sociolbgica de les religions 
institucionals correspon un increment dels succedenis 
religiosos. Sigui corn sigui, perb, el que caldria és, més 
aviat, clarificar la noció mateixa d'experiencia religio- 
sa. No s'ha d'abusar, corn es fa sovint, de l'analogia 
-certament existent- arnb l'experiencia estktica. 
Tampoc no hi ha perque imaginar-la per analogia arnb 
cap mena de happening. Si pensem, per exemple, per 
tenir una referencia a l'abast, en el cas del cristia, caldri. 
reconeixer que, llevat d'excepcions (els místics), la seva 
experiencia religiosa -la del cristih corrent- no deu 
passar gaire de ser, simplement, la d'una vida viscuda a 
la llum i a l'escalf d'allb que tradicionalment en diem 
«la fe, l'esperanca i la caritat)). El ((fervor)) religiós no t6 
pertinencia especial a l'hora d'intentar respondre a les 
preguntes que es fa la filosofia de la religió. Cal afegir, 
encara, que l'experiencia religiosa no és, per ella ma- 
teixa, cap garantia de la validesa de la seva propia in- 
tencionalitat, car, corn tota experiencia, no és significa- 
tiva mentre no és interpretada. 1 tota experiencia reli- 
giosa pot ser interpretada, o bé des de la seva intencio- 
nalitat transcendent, o bé des de la immanencia psico- 
lbgica i cultural. Car no hem de tenir pressa a identi- 
ficar experiencia religiosa arnb experiencia de Déu (en 
rigor, ¿té sentit parlar d'experiencia de Déu? hlés aviat 
potser caldria pensar que tot allb que puguem experi- 
mentar no és Déu). S'experimenta la fe, pero no l'ob- 
jecte de la fe (l'experiencia de l'objecte de la fe evacua- 
ria la fe). L'experiencia religiosa, corn tota experiencia, 
és una determinació del subjecte. En rigor, només ens 
experimentem nosaltres mateixos. L'experiencia reli- 
giosa és psicolbgicament i culturalment immanent, bé 



b) Més complex és el cas de l'home reli- 
giós. Estaria, efectivament, amenaqada la 
seva fe o bé la seva autonomia intel-lectual 
en les concepcions ~(dogmitiques)) abans es- 
mentades, que confonen els dos nivells de 
llenguatge. Vegem, pero, que passa si es fa 
la distinció pertinent. 

b') ¿Amenacada la fe per l'exercici de 
l'autonomia intel-lectual? Es el que pensa- 
rien, per exemple, mants representants de la 
neoscol~stica: el creient podria fer filoscfia 
de totes les religions menys de la prbpia. Cal 
respondre que la filosofia només és una 
amenaca per a la religió, si la condemna 
previament. Altrament, si hom respecta els 
nivells de llenguatge i de consciencia, caldri 
reconeixer que la filosofia no té per que 
negar la vida -en aquest cas, la religió-, ni 
suplantar-la, ni tan sols posar-la entre paren- 
tesis, sinó que, simplement, la pren com ob- 
jecte de reflexió, d'anilisi, d'intel.lecció. Hom 
pren com objecte de reflexió aquesta ma- 
teixa religió que professa. Des d'aquest punt 
de vista, la filosofia no és pas més una ame- 
naqa per a la religió del quk ho és per a la 
ciencia, l'art o la moral, en les respectives 
filosofies ((regionals)). 

Una vegada més, no es tracta de dissol- 
dre o superar per principi, sinó d'entendre 
i... discernir. 

1 discernir! Aquí rebota el problema. No 
es pot dir alegrement que la filosofia no és 
una amenaca per a la religió, quan la histb- 
ria sembla mostrar el contrari. Ni es pot dir 
tampoc allb de «una mica de filosofia aparta 
de Déu, molta filosofia hi porta)). Car, amb 
el mateix dret, hom podria replicar que «una 
mica de filosofia porta a Déu, molta filoso- 

que intencionalment trascendent. Pero no hi ha cap 
experiencia que pugui ser experimentum crucis del valor 
de la seva prbpia intencionalitat. L'afirmació de l'exis- 
tencia de l'objecte de la intencionalitat religiosa és una 
interpretació de l'experiencia. 1 si és una interpretació, 
pot ser correcta o incorrecta. Dit d'una altra manera: 
no hi ha experiencia metafísica. Tota pretesa experien- 
cia de l'objecte d'una afirmació metafísica -i l'afirma- 
ció religiosa n'és un cas particular- és indiscernible 
experimentalment de la seva propia il4usió. (Vegeu F. 
ALQUIÉ, L'expérience, París, P.U.F., 1957,passim i, espe- 
cialment, pp. 89 i 103). 

fia n'aparta)). Tot depén de quina filosofia. 
Una filosofia d'escola, de partit pres, de legi- 
timació de posicions previes, si no és ((ser- 
venta)), és enemiga de la religió. Altra cosa 
és, si la filosofia es proposa de fer un trac- 
tament formal de la religió, sense objectius 
de naturalesa religiosas6. 

Hi cabria també l'argumentació ad homi- 
nem (adrecada formalment als teblegs -que 
és d'on pot venir l'objecció-, encara que si- 
gui per ser escoltada només per filbsofs): la 
por a la raó, la por a la intel*ligencia, en 
l'home que es pretén cristih, podria ser una 
forma anticristiana de por a DéuS7, a1 Deus 
semper major, que qüestiona tots els nostres 
ídols -totes les nostres teologies-. En tot 
cas, la recerca honesta i desinteressada no 
pot ser un perill per a res de bos8. 

Dit aixb, caldria afegir que, entre filoso- 
fia i religió hi haurk sempre, tanmateix, al- 
gun grau de tensió. La tensió que no pot 
deixar d'haver-hi entre Atenes i Jerusalem, 
que tenen sempre, malgrat la seva condició 
diferent, temptacions simetriques. Cal re- 
coneixer que trobar el punt dolc entre la 
vocació mediadora de la filosofia (Kant) i la 
sensibilitat cristiana per la paradoxa (Kier- 
kegaard) és gairebé una especie de miracle. 

b") ¿Coartada l'autonomia intel-lectual 
per la professió d'una creenqa religiosa? 
Contestar en general que la religió no és pas 
més una amenaca per a l'autonomia intel- 
lectual (és a dir, per a la filosofia de la reli- 

s6 El model de filosofia que aquí es pressuposa no 
aspira a tenir l'última paraula. Millor dit: pensa que en 
filosofia no hi ha mai última paraula. No cal dir que 
aquest model no té res a veure amb l'escepticisme, que 
és un molchevet, que diria Montaigne, si fa o no fa com el 
dogmatisme. 

O de manca de fe, o de manca d'intelligencia. 
¿Cal recordar que la por a la intel.ligencia és -junta- 
ment amb la por a la llibertat - una de les pors crbni- 
ques en 1'Església catolica? ¿I  que hi pot haver alguna 
relació entre la por a la intel.ligencia i la manca de fe i/o 
dlintel.ligencia? 

s 8  0, pel cap baix, no pot ser un perill major que el 
que representa l'actitud contraria. Sempre que es trac- 
ti, naturalment, d'una honestetat real, no teatral i de 
((bona consciencia)). (Clar que, qui pot pretendre tenir- 
la? Els recursos de la mauvaise foi, generalment subcons- 
cient, són infinits). 



gió) del que ho és la ciencia, l'art o la moral 
per a les respectives filosofies «regionals» 
no dispensa de preguntar-se, en el cas con- 
cret del creient cristia, si la fe no cohibeix 
la llibertat de pensament, en la mesura en 
que conté afirmacions d'abast tebric que no 
són filosbficament neutres. Es el problema 
de l'autonomia intelalectual del creient o, 
per filar més prim, de l'autonomia de la fun- 
eió intel-lectual en el creient. 

De be11 antuvi, podria semblar que es 
tracta d'un problema parroquial, que no té 
per que ser abordat aquí. Perb es dóna el cas 
que, si no tingués resposta, no s'aguantaria 
la concepció de la filosofia de la religió aquí 
proposada, segons la qual aquesta disciplina 
ha de ser practicable independentment de la 
posició religiosa del filbsof. 

El problema es planteja sobretot en les 
religions que, en la seva forma histbrica ins- 
titucionalitzada, fan -o tendeixen a fer- 
de l'ortodbxia una condició soteriolbgica. 
En la practica, el cristianisme i, especial- 
ment, el catolicisme. 

Caldria reprendre aquí el fil del discursad 
homiaem, adreqat als teblegs en presencia dels 
filbsofs. Adoptant metodolbgicament supb- 
sits cristians, gosaria afirmar que la fe no és 
-no pot ser- una abdicació del pensament 
sense entrar en contradicció arnb si mateixa. 
Bastaria recordar, al costat de la doctrina 
tradicional sobre l'origen únic de la raó i de 
la revelació -el Verb de Déu-, l'abecé de 
la cristologia calcedoniana, segons la qual el 
Crist és íntegrament home i assumí, per 
consegüent, tot allb que és huma (inclosa la 
raó). 

Si el creient no té por a la raó, és, para- 
doxalment, perque té fe (no en el sentit 
d'arrapar-se voluntarísticament a uns enun- 
ciats dogmatics, sinó en el d'esperar confia- 
dament que la fe -una fe mai unívocament 
expressada- no sera trobada en fals) i pot, 
per tant, jugar lleialment i a fons el joc de la 
raó; sabent, d'una banda, «de qui s'ha fiatd9 
i, d'una altra, que qualsevol alternativa a la 
fe es fa, en última instancia, des d'una altra 

fe i no des de conclusions racionals inelu- 
diblesbO. 

Caldria afegir, tanmateix, que potser 
s'hauria de distingir entre fe i fe, entre creu- 
re i creure: creure. en sentit fort, només es 
pot creure en ~ é u . ' ~  qui només créu en Déu, 
potser no esta lluny de la llibertat, adhuc de 
la llibertat de pensament. El cristia hauria 
de poder dir: crede et quod vis cogita, fent una 
transposició del famós ama et quod vis fac au- 
gustinia. Al cristia li escau de ser un «lliure 
pensador)). Insinuava més amunel que no té 
gaire sentit considerar-se unfiZOsofcristi~ (per 
aixb ja tenim els teblegs); sí que en té, en 
canvi, ser un cristiafilosof (igual com ser un 
no-cristia filbsof). Davant el repte il~lustrat 
delsapere aude, el cristia hauria de poder pro- 
nunciar -sense arrogancia, pero també sen- 
se complexos- el paulíplus egob2. 

Allb que, de fet, coarta el pensament, 
diria jo, no és prbpiament la fe, sin6 la fe 
viscuda en regim d'ortodbxia, és a dir, en 
regim de magisteri eclesiastic vinculant i so- 
teriolbgicament condicionant, emparat en 
una teologia jurídico-metafísicab3. I l'orto- 
dbxia -categoria, val a dir-ho, tant o més 
socio-política que teolbgica- pot ser, cer- 
tament, una forma subtil i eficac de repres- 
sió intel.lectua1. La reconsideració -i, en 

60 El paper de la filosofia no és tant el de garantir 
d'arribar a una conclusió en virtut de la raó corn el 
d'intentar fer camí racionalment o, potser millor, rao- 
nablement. Vegeu la nota 56. 

61 Vegeu la nota 9. 
2 Cor 2,23. 
Teologia jurídica, romana (amb totes les conno- 

tacions del geni jurídic i polític de la Roma antiga i de la 
Roma papal), formalista, delimitadora de tot alld que 
cal creure per salvar-se, arnb un nom per a cada heret- 
gia i una heretgia per a cada nom, apta per ser utilitza- 
da per homes de govern. 1 teologia metafísica, que ele- 
va (o degrada!) el mite a ciencia del suprasensible; en 
realitat, teologia com a supermetafísica, con1 a metafi- 
sica pretesament avalada per la revelació i, per tant, 
més segura i més precisa que la metafísica filosbfica; 
una teologia arnb poca consciencia epistemolbgica i 
lingüística i arnb poca sensibilitat pel misteri. El cris- 
tianisme (en el seu estadi actual i, especialment, en la 
confessió catblica) deu ser la religió arnb una mes gran 
multiplicitat de dogmes, en part com a conaeqü2ncia 
de la cristologia, pero sobretot com a conseqüencia 
d'un regim secular d'ortodbxia, emparat en una teolo- 
gia metafísica i jurídica, és a dir, tributiria, potser més 
del compte, de la cultura grega i romana. 



certa manera, relativització- actual del 
concepte d'ortodbxia per part de molts teb- 
legs no liquida la qüestió, pero permet -i 
suposa- una progressiva presa de conscien- 
cia dels condicionaments histbrics, cultu- 
rals, geogrhfics, etc., del cristianisme, i un 
aprofundiment de la distinció irrenunciable 
entre fe i t e ~ l o g i a ~ ~ .  En tot cas, a la tensió 
entre Atenes i Jerusalem de que parlava 
abans, se superposa aquí la tensió entre Ate- 
nes-Jerusalem i Roma, pel fet que les rela- 
cions entre Atenes i Jerusalem són fiscali- 
tzades per Roma. Tensió inevitable, que 
només pot esdevenir passadora en la mesura 
en que, per ambdues parts, es compti amb 
mentalitats no dogmatiques, capaces d'evi- 
tar els abusos de jurisdicció i de respectar els 
corresponents nivells i funcions. 

Recordem, finalment, bé que sigui una 
vérité de La Palice, que la fe deixa la raó en 
llibertat per a tot allb que és de tal naturale- 
sa que pot ser tractat amb mitjans racionals: 
la revelació no ensenya astronomia o pa- 
leontologia -ciencia-, pero tampoc gno- 
seologia o metafísica. (Fins aquí el discurs 
adrecat als teblegs en presencia dels filbsofs). 

En tot cas, i després d'aquest modest al- 
legat en favor de la llibertat de pensament 
en el catolicisme, hauria d'haver quedat clar 
que la filosofia de la religió, tal com he  in- 
tentat d'anar-la perfilant fins ara, no té res a 
témer, en materia de llibertat de pensament 
(hdhuc en el cas de ser practicada pel creient), 
sempre que quedi ben clar que no és el lloc 
de la decisió personal, sinó de l'anhlisi i de la 
reflexió. 

Ha arribat, perb, el moment de matisar 
aquesta autonomia dels dos nivells de llen- 
guatge (corresponents a la religió viscuda i a 
la religió pensada), afirmada al llarg de tota 
aquesta De fet, tenen una mútua 
incidencia. La distinció dels dos nivells és un 

64 No penso pas que la crisi actual de l'ortodbxia 
sigui atribuible principalment, com se sent a dir sovint, 
a la crisi d'autoritat (que podria ser tant o més símpto- 
ma que causa), sinó més aviat a la crisi de la pseudo- 
promoció del mite a ciencia del suprasensible. 

Més amunt parlava, a propbsit de la cteologia 
natural)), dels bloqueigs i interferencies d'ambdós ni- 

((model)), que no es dóna de manera quími- 
cament pura. 

a) Hi ha, en primer lloc, incidencia de la 
posició religiosa en la filosofia de la religió. 
En la pregunta per la veritat i el valor de la 
religió, el nostre judici, bbviament, es veura 
afectat, en última instancia, per la nostra 
postura religiosa (tant si és positiva com si 
és negativa). En aquest sentit, s'ha de dir que 
els grans desacords entre els filbsofs són 
desacords pre-filosbfics. No es pot ocupar 
volunthriament un lloc qualsevol en el m6n 
de l 'e~perit?~. 

De la mateixa manera que no es pot pre- 
tendre que l'home religiós, pel fet de tenir 
un major coneixement ((experiencial)) de la 
religió, estigui més ben situat per judicar-ne 
amb objectivitat, així també penso que és 
incorrecte considerar que l'home areligiós 
esta menys condicionat i pot ser, per tant, 
més neutral. 

De fet, aquesta darrera opinió sol anar 
associada a la que pensa que l'ateisme, espe- 
cialment en el marc de la cultura moderna, 
és més (<plausible)) que el teisme. Ambdues 
es recolzen en un mateix supbsit: la dissime- 
tria entre la posició del creient i la del no 
creient. Per dir-ho en un argot manllevat a 
la lingüística, ((ateu)) seria el terme «no 
marcat)), mentre que ((teista)) seria el terme 
((mar~at))~ ' .  Cal respondre que tots ((estem 
embarcats)). 1 tots estem condicionats, ca- 
dascú per la seva creenca. No és que l'un 
sigui creient i l'altre no, sinó que l'un i 
l'altre tenen cosmovisions diferents, tant 
objecte de creenca en un cas com en l'al- 
tre68. En ambdós casos, hi ha una inelimina- 

vells de llenguatge, inevitables, en rigor, en tota teolo- 
gia (vegeu la nota 12): el llenguatge segon és condicio- 
nat pel primer (confessionalitat) i s'afegeix al primer 
(donant lloc, quan és oficialitzat, a l'ortodbxia). De fet, 
aquestes interferencies són també ineliminables en fi- 
losofia de la religió. 

Vegeu G. van der LEEUW, Fenomenología de la reli- 
gidn, México, F.C.E., 1964. No es pot prescindir de la 
propia cosmovisió; l'honestedat intel.lectua1 consisteix 
a reconeixer-ho i explicitar-ho. 

67 Marcatlno marcat: oposició en la qual el primer 
terme rep una significació especial, mentre que el se- 
gon esta més a prop de la neutralitat. 

A no ser que penséssim que l'ateisme no és' una 



ble heteronomia. L'autonomia del pensa- 
ment resulta ser una mena de concepte- 
límit69. 

En qualsevol cas, el condicionament de 
la filosofia per la religió, de la crítica per la 
vida, de la teoria per la praxi, significa que la 
filosofia no és una ciencia. Potser s'hi podria 
distinguir entre allb que és de l'ordre del ra- 
cional, objecte d'examen lbgic, i allb que és 
de l'ordre delpersonal, objecte d'adhesió. En 
l'ordre del racional, es pot aspirar a un con- 
siderable descondicionament, a un grau ele- 
vat d'autonomia, en la mesura precisament 
en que no es confon amb l'ordre delpersona170. 

Sigui csm sigui, i malgrat el condiciona- 
ment inevitable, mentre no esta en joc di- 
rectament la decisió íntima i personal, o la 
viabilitat d'aquesta decisió, filbsofs amb po- 
sicions religioses diferents poden fer molt 
de camí plegats i explicitar, analitzar i objec- 

posició metafísica, sin6 científica, mentre que el teisme 
hi afegiria una explicació suplementaria, posant albar- 
da sobre albarda. 

69 Deia fa un moment, referint-me a la simetria en- 
tre la posició del creient i la del no creient, que no es 
pot pretendre que aquel1 estigui en millor situació per 
ser objectiu. Tanmateix, si volguéssim donar alguna 
versemblanca a aquesta pretensió, podríem remetre a 
allo que L. Goldmann anomena ll<<epistemologia au- 
gustiniano-marxista)) (amb Pascal i Kant corn a inter- 
tnediaris) del credo ut intelligum, segons la qual no hi ha 
intel.lecció sense compromís previ (L. GOLDXANN, Le 
Diez4 cuch$ París, Gallimard, 1955). Deixem-ho, perb, 
en igualtat d'oportunitats. Per no ometre cap eventua- 
litat, psdríem encara pensar en l'agnbstic corn a possi- 
ble personatge neutral. Em temo, perb, que la neutra- 
litat de l'agnosticisme en abstracte no sigui atribuible a 
l'agnbstic en concret, que esta tan ccembarcat)) corn tot- 
hom. La seva praxi té, corn la de tothom, implicacions 
tebriques que caldria explicitar. Qui sap si es podria 
definir l'agnosticisme a partir del rebuig de fer aquesta 
explicitació. 

70  Distinció discutible, perb provisionalment útil. 
Potser caldria distingir, en filosofia, entre qüestions 
que interesen a tot home -i a tot l'home- i qüestions 
que són de l'ordre del divertimento especulatiu, sense 
implicacions en el problema del destí humi. (¿O és que 
totes hi tenen implicacions i només hi ha diferencia en 
el grau d'immediatesa o de mediació?). 

tivar molts elements de judici vdlids per a 
tothom. 1 el contrast mateix en les qües- 
tions darreres pot ajudar a clarificar el sentit 
i el valor del fenomen religiós, confrontant 
les línies de forca de les diverses opcions. 
Car del que es tracta és d'entendre la qüestió 
i de veure els elements que entren en joc per 
resoldre-la (en un sentit o en un altre). La 
decisió darrera, perb, és un acte de natura- 
lesa religiosa, no filosbfica, de l'ordre del 
personal, no de l'estrictament racional. 

b) D'altra banda, hi ha, igualment, inci- 
dencia de la filosofia de la religió en la posi- 
ció religiosa. Hi ha influencia de la vida en la 
crítica, perb també de la crítica en la vida, 
car, finalment, la crítica també és una funció 
de la vida. 

La filosofia de la religió pot posar de 
manifest la inconsistencia de certes concep- 
cions religioses i de les raons en que recolza, 
de fet, una opció religiosa7', i, en tot cas, 
clarificar els supbsits culturals i l'estatut 
epistemolbgic d'una determinada fe religiosa. 

Si la incidencia de la posició religiosa en 
la filosofia de la religió significa que la filo- 
sofia no és una ciencia, la incidencia de la 
filosofia de la religió en la posició religiosa 
significa que aquesta només pot ser assumi- 
da humanament, si és assumida criticament. 

La conclusió sembla imposar-se: tota re- 
ligió (tal corn deia al comencament), adhuc 
la que el creient té per revelada, és un fet 
cultural que no es pot sostreure corn un 
vedat a la instancia filosbfica, si no és amb 
algun grau de mauvaise foi. 

7 1  <<El comú de la gent té el poder de no pensar en 
allb en que no vol pensar. ((No penseu en els passatges 
del Messies)), deia el jueu al seu fill. Així fan els nostres 
sovint. Així es conserven les falses religions, i fins i tot 
la vertadera, pel que fa a molta gent. Pero n'hi ha que 
no tenen aquest poder d'estar-se així de pensar-hi i que, 
corn més se'ls prohibeix, més hi pensen. Aquests es 
desfan de les falses religions, i fins i tot de la vertadera, 
si no troben discursos sblids)) (PASCAL. Pensaments, núm. 
259 de l'ed. Bruschvicg). 



a )  Diccionaris: 
BRANDON, S.G .F. (dir.), Diccionario de religiones compa- 

radas (2 v.). Madrid, Cristiandad, 1975. 
KOENIG, F. (dir.), Diccionario de las religiones. Barcelo- 

na, Herder, 1964. 

b )  Hhtdria de les religions: 
BLEEKER, C. J. - WIDENGREN, G.  (dir.), Historia religio- 

num. Manualde historia de las religiones (2 v.). Madrid, 
Cristiandad, 197 3. 

ELIADE, M., Historia de las creencias y de las ideas religio- 
sas (3 v. fins ara; previst un altre). Madrid, Cris- 
tiandad, 1978 SS. 

ELUDE, M., Metodología de la historia de las religiones. 
Buenos Aires, Paidós, 1967. 

GLASENAP, H. de, Les cinq grandes religions du monde. 
París, Payot, 1954. 

JAMES, E. O., Introducción a la historia comparada de las 
religiones. Madrid, Cristiandad, 1973. 

JAMES, E. O., Historia de las religiones. Madrid, A. E., 1975. 
KOEXG, F., Cristo y las religiones de la tierra (3 v.). 

Madrid, <<B.ASC.>), 1961. 
LING, T., Las grandes religiones de Oriente y Occidente 

(2 v.). Madrid, Istmo, 1968. 
PINARD DE LA BOULAILLE, H., Estudio comparado de las 

religiones. Ensayo crítico. Barcelona, Flors, 1964. 
PUECH, H.  -Ch. (dir.), Histoire des religions (2 v.). Pa- 

rís, Gallimard, ((La Pléiade)), 1972 (trad. cast. en 
curs, a Siglo XXI, 1979 SS.) 

c )  Sociologia de la religió. 
BERGER, P. L., Para una teoría sociológica de la veligio'n. 

Barcelona, Kairós, 1971. 
BERGER, P. L., Rumor de ángeles. La sociedad moderna y el 

descubrimiento de lo sobrenatural. Barcelona, Her- 
der, 1975. 

DESROCHE, H., Sociologzá y religión. Barcelona, Penín- 
sula, 1972. 

DURKHEIM, E ., Les formes élémentaires de la vie reltgieuse. 
París, P.U.F., 1968. 

ESTRC.CH, J., La innovación religiosa. Ensayo teórico de 
sociología de la religión. Barcelona, Ariel, 1972. 

FUSTEL DE COULANGES, N.-D., La ciudad antigua. Bar- 
celona, Iberia, 1979. 

HILL, M., Sociología de la religión. Madrid, Cristiandad, 
1976. 

INSTITUTO ((FE Y SECULARIDAD>>, Sociologia de la religión 
y teología. Estudio bibliográjico. Madrid, Cuadernos 
para el Diálogo, 1975 (actualitzat per un segon 
volum, 1978). 

INSTITUTO «FE Y SECULARIDAD)), Sociologzá de la reli- 
gion. Notas críticas. Madrid, Cuadernos para el Diá- 
logo, 1976. 

LUCKMANN, Th., La religidn invisible. Salamanca, Sí- 
gueme, 1973. 

MARX, K. - ENGELS, F., Sobre la religión. Salamanca, 
Sígueme, 1974 (un segon volum recull textos de 
la tradició marxista posterior). 

MATTHES, J., Introducción a la sociología de la religión 
(2 v.). A.E., 1967. 

M ~ u s s ,  M., Lo sagrado y loprofano. Barcelona, Barral, 
1970. 

MAUSS, M., Institución y culto. Barcelona, Barral, 1971. 
SCHARF, B. R., E l  estudiD sociológico de la religión. Barce- 

lona, Seix Barral, 1974. 
WACH, J.,  Sociología dela religión. México, F.C.E., 1946. 
WEBER, M., La ética protestante y el espz'ritu del capita- .- 

lirmo. Barcelona, Península, 1969. 
WEBER, M., «Sociología de la comunidad religiosa 

(Sociología de la religión))), in Economzá y ~ociedad 
(2 v.). México, F.C.E., 1964. 

WEBER, M., Sociología de la religión. Buenos Aires, La 
Pléyade, 1978. 

d) Psicologia de la religió. 
FREUD, S., Obras completas (3 v.), Madrid, Biblioteca 

Nueva, 1967-68. 
FRECD, S., Totem i tabú. Madrid, A.E., 1967. 
FRECD, S., E l  porvenir de una ilusión (in Psicología de las 

masas, Madrid, A.E., 1969). 
FREUD, S., Malestar en la cultura. Madrid, A.E., 1970. 
FREUD, S., Moi~és  y el monoteirmo (in Escritos sobre ju- 

dairmo y antisemitismo, Madrid, A.E., 1970). 
JUXG, C.G., Psicología y religión. Buenos Aires, Pai- 

dós, 1955. 
JUNG, C.G., Simbología del espíritu. México, F.C.E., 

1962. 
JCNG, C.G. - KEREXYI, Ch.: Introduction a l'essence de la 

mythologie. País, Payot, 1974. 
MILANESI, J. - ALETTI, M., Psicología de la religión, Ma- 

drid, Ed. Don Bosco, 1974. 
POELL, W., Psicología de la religión, Barcelona, Her- 

der, 1969. 
POHIER, J.M., Psicología i teología, Barcelona, Her- 

der, 1969. 
VERGOTE, A., Psicología religiosa, Madrid, Taurus, 1969. 

e )  Fenomenologia de la religió. 
DUMÉRY, H., Fenomenologia y religión, Barcelona, 

Nova Terra, 1968. 
ELUDE, M., Tratado de historia de las religiones (2 v.), 

Madrid, Cristiandad, 1973. 
ELIADE, M., Imágenesy simbolos, Madrid, Taurus, 1974. 
ELUDE, M., LO sagrado y loprofano, Madrid, Guadarra- 

ma, 1967. 
ELUDE, M., Mito y realidad, Madrid, Guadarrama, 

1968. 
GLASENAP, H. de, Croyances et rites des grandes religions, 

París, Payot, 1966. 
LEEUW, G. van der, Fenomenología de la religión, Méxi- 

co, F.C.E., 1964. 
MARTÍN VELASCO, J., Fenomenología de la religión (in 

G o w ~ z  CAFFARENA, J. - MARTÍN VELASCO, J., Filo- 
sofía de la religión. Madrid, Revista de Occidente, 
1973). 

MICKLEM, N,, La religión, México, F.C.E., 195 3. 
OTTO, R., Lo santo. Madrid, A.E., 1980. 
SCHELER, M., De lo eterno en el hombre, Madrid, Revis- 

ta de Occidente, 1940. 
SCHELER, M., Muerte y supervivencia. «Ordo amoris», 

Madrid, Revista de Occidente, 1934. 
WIDENGREN, G., Fenomenología de la religión, Madrid, 

Cristiandad, 1976. 



f) Filosofia de la religió: 
ANTISERI, D., Elproblema del lenguaje religioso. Dios en la 

filosofía anaalítica. Madrid, Cristiandad, 1976. 
ARVON, H. - JIMÉNEZ LOZANO, J., E l  ateismo. Barce- 

lona, Fontanella, 1969. 
BALTHASAR, U. VON, Elproblema de Dios en el hombre 

actiral. Madrid, Guadarrama, 1960. 
BARTHES, R. i altres, Exégesis y hermenéutica. Madrid, 

Cristiandad, 1976. 
BATALLE, G., Teoria de la religión. Madrid, Taurus, 

1975. 
BIRAULT, H. i altres, L'existence de Dieu. Tournai, Cas- 

terman, 1963. 
BOCHENSKI, J. M., La lógica de la religión. Buenos 

Aires, Paidós, 1967. 
BORNE, E., Déu no ha mort. Barcelona, Estela, 1962. 
BOWDEN, J. - RICHMOND, J. (ed.): Antologia de teólogos 

contemporáneos. Barcelona, Kairós, 1969. 
BRC'PJTIER, A.: La religión. Barcelona, Herder, 1963. 
CAMPS, V., Los teólogos de la muerte de Dios. Barcelona, 

Nova Terra, 1968. 
CAMPS, V., Pragmática del lenguaje y filosoffa anaalitica. 

Barcelona, Península, 1976. 
CASTELLI, E. i altres, Mythe etfoi. París, Aubier, 1966. 
CASTELLI, E. i altres, L'analyse du langage théologique. 

París, Aubier, 1969. 
CASTELLI, E. i altres, Laphilosophie de la religion. L'her- 

méneutique de la philosophie de la religion, París, Au- 
bier, 1977. 

COLOMER, E., Déu, viu o mort? Barcelona, Nova Terra, 
1970. 

CONGAR, Y., La foi et la théologie. Tournai, Desclée, 
1962. 

COPPENS, J. i altres, La notion biblique de Dieu et le Dieu 
desphilosophes. Lovaina, University Press, 1976. 

DEWART, L., E l  futuro de la fe. Barcelona, Nova Terra, 
1969. 

DUM~RY,  H., Critique et religion. París, S.E.D. E.S., 195 7. 
DUMÉRY, H., Leproblhe de Dieu en philosophie de la re- 

ligion, París, D.D.B., 195 7. 
DUMÉRY, H., Philosophie de la religion. Essai sur la signi- 

fication du christianisme (2 v.). París, P.U.F., 1957. 
DUMÉRY, H., La fe no es un grito. Fe e institución. Ma- 

drid, Taurus, 1968. 
FERRÉ, F., Language, logicand God. Nova York, Harper 

and Row Publ., 1961. 
FIERRO, A., Teologfa: punto crítico. E l  positivismo teológi- 

co. Pamplona, Dinor, 1971. 
FIERRO, A,, Sobre la religión. Descripción y teorfa. Ma- 

drid, Taurus, 1979. 
FIERRO, A., Presentación de la teologfa. Barcelona, Laia, 

1980. 
FLEW, A. - MACINTYRE, A. (ed.), New Essays in Philo- 

sophical Theology. Nova York, Macmillan, 1955. 
FORTMAN, E. J. (ed.), Teolográ de Dios. Comentario. San- 

tander, Sal Terrae, 1969. 
GABUS, J. - P., Critique du discours théologique. París- 

Neuchatel, Delachaux et Niestlé, 1977. 
GIRARDI, G. (dir.), Elateismo contemporáneo (4 v.). Ma- 

drid, Cristiandad, 1974. 
G ~ M E Z  CAFFARENA, J. - ~ R T ~ N  VELASCO J., F ~ O S O -  

fia de la religión. Madrid, Revista de Occidente, 1973. 

GUSDORF, G., Mythe et m6taphysique. París, Flamma- 
rion, 195 3. 

HANSON, N. R. i altres, Filosofia de la ciencia y religidn. 
Salamanca, Sígueme. 1976. 

HICK, J., ~ h i l o s $ h ~  of Religion. Londres, Prentice 
Hall. 1963. 

HICK, J. (ed.), Faith and the Philosophers. Londres, 
Macmillan, 1966. 

JESSI, F., Mito. Barcelona, Labor, 1976. 
JOLIVET, R., Le Dieu desphilosophes et des savants. París, 

Fayard, 1956. 
KUNG, H., ¿Existe Dios? Madrid, Cristiandad, 1979. 
LACROIX, J., E l  ateismo moderno. Barcelona, Herder, 

1968. 
LADRIERE, J., Lártictdation du sens. Discours scient$- 

que et parole de foi. París, Aubier, 1970. 
LANG, A., Introducción a la filasofía de la religión. Bue- 

nos Aires, Club de Lectores, 1967. 
LEWIS, H. D., Philosophy ofReligion. Londres, English 

U.P., 1965. 
LUBAC, H. de, Le drame de I'humanirme athée. París, 

Spes, 1959. 
MESLIN, M., Aproximación a una ciencia de las religiones. 

Madrid, Cristiandad, 1978. 
MITGHELL, B. (ed.), Faith and Logic. Londres, Allen 

and Unwin, 1957. 
MOREAU, J., Le Dieu desphilosophes. París, Vrin, 1969. 
OGLETREE, T. W., Controversia sobre «da muerte de Dios». 

Barcelona, Kairós, 1968. 
ORTEGAT, P., Philosophie de la religiott ( 2  v.). París, 

Vrin, 1948. 
RAHNER, K., Curso fundamental sobre la fe. Introducción 

al concepto de cristianismo. Barcelona, Herder, 1979. 
RICHARDSON, A., Leprocks de la religion. Tournai, Cas- 

terman, 1967. 
RICOEVR, P., Le conflit des interpre'tations. París, Seuil, 

1969. 
SADABA, J., El lenguaje religioso y la filosofía aana(íca. 

Barcelona, Ariel 1977. 
SADABA, J., Filosoffa, l@ca, religio'n. Salamanca, Sígue- 

me, 1978. 
SCHMUCKER, J., Las fuentes primarias de la fe en Dios. 

Barcelona, Herder, 1970. 
SCIACCA, M. F., Leproblkme de Dieu et de la religion dans 

laphilosophie contemporaine ( 2  v.), París, Aubier, 1950. 
STEENBERGHEN, F. van, Dieu cacbL París, Nauwe- 

laerts, 1966. 
TRESMONTANT, C., Cómo seplantea hoy elproblema de la 

existencia de Dios. Barcelona, Península, 1969. 
Concilium. Revirta internacional de teologia, núm. 16, 50, 

76, 85, 123, 133, 155, 156. 
International Journalfor Philosophy of Religion (des de 

1970). 
Revista defilosoffa, núm. 96-99 (1966). 

g)  Textos clussics: 
Losfilósofospresocráticos (ed. bilingüe de KIRK-%VEN). 

Madrid, Gredos, 1969. 
Les sophistes (trad. francesa). París, 1969. 
P L A T ~ ,  Eutifrrd, Protagores, Menrd, Gbrgies, Fedd E l  han- 

quet, La república, Fedre, Elpolitic, Tivzeu, Les lleis (Els 
dos primers, a Laia, Barcelona, 1981, i a Gredos, 



Madrid, 1981; els tres primers i el Fedd; a la ((Fun- 
dació Bernat Metge)), Barcelona, 1924 SS.; tots, a 
Obras completas, Madrid, Aguilar, 1964). 

ARISTOTIL, Fisica, VI11 i Metafisca, X1I (in Obras, Ma- 
drid, Aguilar, 1964; quant a la Metafisica, ed. tri- 
lingüe de GARC~A YEBRA, 2 V., Madrid, Gredos, 
1970). 

LUCRECI, De la natlrra (2 v.). Barcelona, ((Fundació 
Bernat Metge)), 1932. 

PLOTIN, Ennéades (6 v.). París, ((Les Belles Lettres)), 
1960 SS. 

TERTUL,LIA, Apologktic. Barcelona, ((Fundació Bernat 
Metge)), 1960. 

ORIGENES: Contra Celso. Madrid, <(B.A.Cn, 1967. 
ORIGENE, Traité des principes (4 v.). París, Cerf, 

1978-80. 
SAN AGUST~N, La ciudad de Dios (2 v.). Madrid, 

((B.A.C.)), 1964. 
SAN AGUST~N, Tratado de la Santísima Trinidad. Madrid, 

((B.A.C.)), 1968. 
SANT AGUST~, Confessions. Barcelona, Lluís Gili, 1968. 
PSEUDO-DIONISIO, De los nombres divinos y otros escritos. 

Barcelona, Bosch, 1980. 
SANT ANSELM, Monologion i Proslogion (in Obras comple- 

tas, v. 1, Madrid, ((B.A.C.)), 1952). 
SANT TOMAS D'AQUINO, Suma teolbgica, part, es- 

pecialment qüestions 1-26; i 2."-2ae, especialment 
qüestions 1-22 i 80-100 (ed. llatina en 5 v., Madrid, 
«B.A.C.», 195 1). 

SANTO TOMAS DE AQUINO, Suma contra losgentiles (ed. 
bilingüe, 2 v.). Madrid, ((B.A.C.)), 1967-68. 

LLULL, R., Libre delgentil e los tres savis (in Obres essen- 
cials, v. 1, Barcelona, Selecta, 1957). 

SIBIUDA, R. [RAIMUNDUS SABUNDUS], Theologia natura- 
lis seu Liber creaturarum. Stutgart-Bad Cannstatt, 
F .  Frommann Verlag, 19G6. 

CUSA, N. de, La docta ignorancia. Madrid, Aguilar, 1961. 
CUSA, N. de, De Dios escondido. De la búsqueda de Dios. 

Madrid, Aguilar, 1965. 
MAQUIAVEL, N ., E l  princep i Discursos sobre la primera 

decade de Tit Lioi (in Obras, Barcelona, Vergara, 
1961). 

ERASMO, D., Elogio de la locura (ed. bilingüe). Barce- 
lona, Bosch, 1976. 

LUTERO, M., II servo arbitrio. Torí, Claudiana, 1969. 
MORO, T. - CAMPANELLA, T. - BACON, F., Utopzás del 

Renacimiento. México, F.C.E., 1975. 
BOEHME, J., Aurora. Madrid, Alfaguara, 1979. 
HERBERT DE CHERBURY, E., Tractatus de veritate (ed. 

bilingüe llatí-anglks). Bristol, 1937. 
HOBBES, Th., Leviatán. Madrid, Ed. Nacional, 1979. 
DESCARTES, R., Discurs del metode. Barcelona, Bar- 

cino, 1935. 
DESCARTES, R., Meditaciones meta~sicas. Madrid, Al- 

faguara, 1977. 
PASCAL, B., Pensaments. Madrid, Seminarios y Edicio- 

nes, «El Ciervo)), 1972. 
SPINOZA, B. de, Etica. Ed. Nacional, 1975. 
SPINOZA, B. de, Tratado teoldgico-politico. Salamanca, 

Sígueme, 1976. 
MALEBRANCKE, N,, Entretiens sur la métaphysique et la 

religion (2 v.). París, Vrin, 1964-65. 

LEIBNIZ, G. W., Discours de mltaphysique. París, Vrin, 
1966. 

LEIBNIZ, G. W., Essais de thlodicée. París, Garnier- 
Flammarion, 1969. 

LOCKE, J., La racionalidad del cristianismo. Madrid, Ed. 
Paulinas, 1977. 

BERKELEY, G., Alcifrdn. Madrid, Ed. Paulinas, 1978. 
HUME, D., Historia natural de la religión. Dlaogos sobre 

la religio'n natural. Salamanca, Sígueme, 1974. 
ROUSSEAU, J.-J., Escritos religiosos. Madrid, Ed. Pau- 

h a s ,  1978. 
KANT, I., Pensées ~ucces~ ive~  sur la théodicée et la religion. 

París, Vrin, 1963. 
KANT, I., Critica de la razón pura. Madrid, Alfaguara, 

1978. 
KANT, I., Crfica de la razón práctica. Madrid, ~ A u s -  

tral)), 1975. 
KANT, I., Critica del juicio. Madrid, ((Austral)), 1977. 
KANT, I., La reltgión dentro de los limites de la mera ra- 

zdn. Madrid, A.E., 1969. 
KANT, I., El conficto de las facultades. Buenos Aires, 

Losada, 1963. 
KANT, I., Lettres sur la morale et la religion. París, Au- 

bier, 1969. 
SCHLEIERMACHER, F.E.D., Discurs sur la religion. París, 

Aubier, 1944. 
SCHELLING, F. W., Sobre la esencia de la libertad humana. 

Buenos Aires, Juárez, 1969. 
SCHELLING, G. W., Zntroduction 2 la philasophie de la 

mythologie (2 v.). París, Aubier, 1945. 
HEGEL, G.W.F., Escritos de juventud. México, F.C.E., 

1978. 
HEGEL, G.W.F., Historia de Jesús. Madrid, Taurus, 

1975. 
HEGEL, G.W.F., Fenomenologia del espiritu. México, 

F.C.E., 1966. 
HEGEL, G.W.F., Leqons sur la philosophie de la religion 

(5 v.). París, Vrin, 1959. 
HEGEL, G.W.F., Lecciones sobre laspruebas de la existen- 

cia de Dios. Madrid, Aguilar, 1970. 
FEUERBACH, L., La esencia del cristianismo. Salamanca, 

Sígueme, 1975. 
LAMENNAIS, F. de, Essai sur Ilnd$érence en matiere de 

religion (4 v.). París, 1817-23. 
COMTE, A., Oeuvres choisies. París, ~ u b i e r s ,  sld. 
COMTE, A., Catéchi~mepositiviste. París, Garnier-Flam- 

marion, 1966. 
KIERKEGAARD, S., Obras ypapeles (8 v.). Madrid, Gua- 

darrama, 1961 SS. 
MARX, K. - ENGELS, F., cf. supra, c). 
NEUMAN, J. H. ,  E l  asentimiento religioso. Barcelona, 

Herder, 1960. 
NIETZSCHE, F., E l  gay saber. Madrid, Narcea, 197 3. 
NIETZSCHE, F.,ArihabldZaratustra. Madrid, A.E., 1973. 
NIETSCHE, F., Más alládel bien y del mal. Madrid, A.E., 

1973. 
NIETZSCHE, F., La genealogia de la moral. Barcelona, 

Laia, 1981. 
DILTHEY, W., Teorfa de las concepciones del mundo. Mé- 

xico, F.C.E., 1954. 
JAMES, W ., The varieties of religious experience. Londres, 

Collins, 1960. 



BLONDEL, M ., Lettre sur les exigences de la pensée contem- 
poraine en mati2re d'apologétique et sur la méthode de la 
philosophie dan3 l'étude du probl2me religieux (in Pre- 
miers écrits, París, P.U.F., 1956). 

BLONDEL, M., Exigenciasfilos#icas del cristianismo. Bar- 
celona, Herder, 1966. 

BERGSON, H ., Les deux sources de la morale et de la reli- 
gion. París, P.U.F., 1967. 

SCHELER, M., cf. supra, e). 
OTTO, R., cf. supra, e). 
FREUD, S., cf. supra, d). 
BRUNSCHVICG, L., De la uraie et de la fausse conuersion. 

La querelle de Iáthétsme. París, P.U.F., 1751. 
CASSIRER, E., Antropología filos#ica. México, F.C.E., 

1745. 

BARTH, K., La revelación como abolicidn de la religión. 
Madrid, Marova, 1773. 

BULTMANN, R., Jesucrist i mitologia. Barcelona, Ariel, 
1770. 

JASPERS, K., La fe filosdfica ante la revelacidn. Madrid, 
Gredos, 1968. 

TEILHARD DE CHARDIN, P., El fenomen humi. Barcelo- 
na, Ed. 62, 1765. 

TEILHARD DE CHARDIN, P., E l  medi divi: Barcelona, 
Nova Terra, 1964. 

BLOCH, E., Elpriítc@io esperanza (3 v.). Madrid, Agui- 
lar, 1977 SS. 


