EL MITE DE LA SECULARITZACIO

Joan ESTRUCH

El joc de posar titols sempre és a la vega-
da divertit i arriscat. Tot titol té possibles
avantatges i inevitables inconvenients. El
que delimita la temadtica de la qual parlaré
avui, apart de deliberadament poleémic i fins
i tot una mica provocatiu, té —em sembla—
I'avantatge de posar d’entrada les cartes da-
munt la taula. Es a dir, navegant a contra-
corrent de la moda, del sentit com, que ens
diu que vivim efectivament en una societat
cada vegada més secularitzada, I'enunciat
diu ja prou clar que vull arribar a la conclu-
516 que no és aixi (o que no és ben bé aixi), i
que aix0 que en diem la secularitzacié és en
certa manera una enganyifa. Al mateix
temps, perd, un titol com aquest presenta
també inconvenients. Jo n’hi veig dos al-
menys. En primer lloc, el d'una utilitzacié
molt poc seriosa de la paraula mite. En
aquest titol, «mite» esta posat com un sind-
nim de trampa, mentida o enganyifa,
aquest és un s vulgar i abusiu del terme,
almenys per a mi que considero que els mi-
tes s6n una cosa molt seriosa, molt impor-
tant i molt necessaria. El segon inconve-
nient és que el titol no diu gens des de quina
perspectiva es vol parlar de la qliesti6é. En
aquest sentit, potser hauria estat més cor-
recte dir que es tractava «d’algunes conside-
racions sociologiques sobre I'anomenat pro-
cés de secularitzacié», enunciat més precis,
més aseéptic, perd al mateix temps tan avor-
rit que, jo almenys, em sembla que m’hauria
abstingut de assistir a la sessi6.

De tota manera, i en la mesura en que és
veritat que parlaré de la qliestié des de la
sociologia, crec que és necessari que per co-
mengar expliciti minimament quina és la
perspectiva en la qual em situo. No pas pera
explicar ben explicat que és la sociologia de
la religié —que aix0d a vegades déna la im-
pressié que ni tan sols els qui ens hi dedi-
quem no ho sabem massa— sind simple-
ment per a donar un marc general de refe-
réncia que ajudi a entendre les coordenades
en les quals es situara el meu discurs. A
aquesta introduccié primera seguira després
un intent de fer una sintesi breu del que po-
driem anomenar les «teories de la secularit-
zaci6», etapa prévia i necessiria per a analit-
zar el que a mi em semblen les funcions

ideologiques d’aquestes suposades teories.
Finalment, miraré d’explicar el perque de la
paradoxal posicié en la qual es troba avui
Uinstituci6 eclesiistica davant aquest procés
de secularitzacib.

Aquest seria, doncs, lesquema general.

1. La sociologia de la religid com a marc de
referéncia

El meu punt de partida es situa en una
decidida presa de postura, adoptada fa ara ja
for¢a anys, davant el que considero una greu
hipoteca de bona part de la sociologia de la
religié contemporﬁma La sociologia de la
religié, i en general tot discurs cientéfic sobre
la religi6, és un fet tipicament occidental.
Una de les principals conseqiiéncies d’aquest
fet és que el discurs queda polaritzat de for-
ma gairebé automatica a 'entorn de I'insti-
tucié religiosa dominant a la cultura occi-
dental, és a dir, 'Església. I aquesta conse-
qiigncia en desencadena una altra, que és
precisament la hipoteca de la que parlava: la
recuperacié i digestié de la sociologia per
part de I'Església. La disciplina havia nascut
amb uns autors (Weber o Durkheim, posem
per cas) que per interés sociologic shavien
dedicat a estudiar els fenomens religiosos.
Perd actualment, o almenys fins fa poc, la
situacié és 'inversa: apareix dominada per
individus que per motivacions religioses
(sovint fins i tot hom podria dir, per interes-
sos eclesidstics) es serveixen de la sociolo-
gia. D’aci vé la distincié en la que jo he in-
sistit, una i altra vegada, entre sociologia
religiosa i sociologia de la religid, reivindi-
cant la importincia de la segona i criticant
en canvila relativa irrel-levancia de la prime-
ra. Efectivament, crec que Veclesio-centris-
me d’aquesta mena de sociologia (que he
anomenat «religiosa»), tot i haver-nos pro-
porcionat unes informacions -—-general-
ment de tipus quantitatiu— valuoses sobre
el funcionament de les institucions eclesias-
tiques, ha provocat un empobriment de la
sociologia de la religid, tant a nivell tedric
com metodologic.

En d’altres ocasions m’he permés d’apli-
car a aquesta perspectiva eclesiocectrica



40

aquell vell proverbi xinés que diu que «quan
el dit senyala la lluna, I'imbécil mira el dit»,
on la religié seria la lluna, 'Església seria el
dit, i el socioleg seria... doncs, el que miral! [
si afirmo que I'Església és el dit, i no la lluna,
és perque sociologicament almenys 'Esgié-
sia no és sind una manifestacié histdrica i
institucional del fet religiés. Una manifesta-
ci$ dbviament molt important en el context
occidental, i també en I'histdria universal de
les religions. Justament per aquesta rad no
en podrem prescindir en les nostres analisis.
Perd al mateix temps ens cal tenir clar que
el fenomen religiés no s’esgota en I'Església.
Aixd implica, per tant, que parlar del procés
de secularitzacié no equival automatica-
ment a parlar de la secularitzacié del cristia-
nisme, o a I'Església. Si la secularitzacié afec-
ta només el cristianisme, vol dir que no és
necessariament un fet general que s’apliqui
a tot el que és religids; i si, al contrari, la se-
cularitzacié fos un fenomen general, el que
succeeixi en el cas de I'institucié eclesiastica
en scria tan sols un dels seus aspectes.

2. Les teories de la secularitzacio

Doncs bé, el primer que caldria dir en
abordar ja la questié de les teories de la se-
cularitzacié és que efectivament es presen-
ten, en principi, amb pretensions de valide-
sa universal. (Dic «en principi», perqué és
cert que molts autors reconeixen que la se-
cularitzacié és un fenomen nascut al si de la
societat occidental i, en aquest sentit, valid
sobretot per a analitzar 'evolucié de la reli-
gib a aquesta societat. Perd al mateix temps,
d’'una banda cal tenir en compte que avui
menys que mai hom no pot afirmar que el
cristianisme sigui I'inica manifestacié reli-
giosa del mdén occidental, malgrat el paper
hegemonic que historicament hagi pogut
jugar-hi; i d’altra banda aquests mateixos
autors solen afirmar que el procés de secula-
ritzacié culmina amb l'aparicié de la socie-
tat industrial moderna, i tendeix a univer-
salitzar-se en la mateixa mesura en qué esva
produint 'expansié mundial d’aquest ma-
teix model de societat.)

En segon lloc, cal tenir en compte que el
terme de secularitzacié s’ha anat posant
progressivament de moda, de tal manera que
avui alternen no una siné diverses utilitza-
cions erudites (teologica, sociologica, juri-
dica, etc.) amb I'is que se'n fa en el llen-
guatge de cada dia. Si ja de per si el concep-
te era prou polisemic —la secularitzacié dels
bens de 1'Església, la secularitzacié dels ca-
pellans, la societat secular contemporania—
la moda actual del terme accentua encara
molt més el ventall de significacions, desdi-
buixant-les a la vegada fins arribar a uns
extrems d'ambigiietat realment notdria, Hi
ha ocasions en queé la lectura d’articles o
Yescoltar converses on s'empra la paraula
secularitzacié em porta irresistiblement a
recordar aquella histdria de la parella que va
a veure el metge i el marit li diu: «Miri doc-
tor, no sé si la meva déna és esmeril o jo soc
omnipotent, perd no tenim ascendéncian»; el
metge, amb cara d’esglai, s’ho fa repetir tot
una altra vegada, i al final somrient cls pre-
gunta: «Escoltin, i vostes ja fan vida ma-
ritima?»

Aixi doncs, per tal d’evitar haver d’assitir
«omnipotents» a la total degradacid del
concepte, hariem de posar-nos minimament
d’acord sobre el que entenem per secularit-
zacié. La que a mi m’ha semblat la més clari-
ficadora de totes és 'exposicié que en fa
Raimon Panikker (a B/ calte i l'home secalar),
que ara miraré de sintetitzar breument aci.
Panikker afirma que el mot és probable-
ment d’origen etrusc, i el vincula al llati sero,
serare, que vol dir sembrar, plantar, engen-
drar, desperdigar. D’aci en deriva el signifi-
cat de «generacié», i per tant de fase o pe-
riode. El saeculum no és simplement el mén i
sobretot no és el cosmos, siné més aviat el seu
aspecte temporal, I'zir grec. L'aidon és un
espai de temps, igual que el mot hebreu
‘olam que vol dir temps i mén, i més exacta-
ment, el mén temporal. Per «secular» hem
d’entendre doncs el mén temporal, o l'as-
pecte temporal de la realitat. I aixo vol dir
que les significacions o avaluacions d’alld
que és «secular» dependran de la concepcid
del temps que hom tingui.

Des d’aquest angle entronquem ja amb
la utilitzacié sociologica del concepte de



secularitzacié. Quan l'aspecte temporal de
la realitat és percebut amb una connotacid
negattva, el saeculum designari el mén secular
com a contraposat al mén sagrat, que és el
més important i 'inic real en darrera ins-
tancia, Secular és aleshores igual a temporal
en el sentit de passatger, de limitat, I1a secu-
laritzacid serd per tant el procés d’usurpacié
del regne del sagrat, de la mistica, dels valors
religiosos concebuts com zlld que és per-
manent i intemporal. En canvi, quan 'aspec-
te temporal de la realitat és percebut amb
una connotacié positiva, el saeculum esdevin-
dri el simbol de la recuperacié o de la con-
questa per I'home d’aquelles realitats de les
quals la religi6 havia tingut anteriorment el
monopoli. La secularitzacié —diu Panik-
ker— sera considerada aleshores com Palli-
berament de 'home; 'home secular serd
I’home madur, ’home responsable; la secu-
laritat serd l'ideal huma a assolir. El procés
de secularitzacié va estretament lligat, doncs,
a la creixent importancia atribuida al temps
i a la dimensié temporal de la realitat.

Les teories socioldgiques de la secularit-
zacié s’inscriuen generalment en aquesta se-
gona perspectiva, caracteritzada per la con-
notacid positiva atorgada al seecalum. Dos
autors classics tan diferents, perd simulta-
niament tan proxims a vegades pel que faa
[lur critica de la religié, com sén Marx i
Freud, es situen sens dubte de ple en aques-
ta linia. Com s’hi situa també —per a donar
un altre exemple ben diferent— la teologia
que culmina en 'obra d’'un Bonhoeffer, I
I'analisi de Panikker coincideix d’altra ban-
da amb la conclusié a la qual arriba Mircea
Eliade (No Souvenirs) quan afirma que la cién-
cia no hauria estat possible sense una dessa-
cralitzacié de la natura, mentre que a partir
del moment en qué triomfaren en el mén el
temps histdric i la duracié irreversible, s’es-
fumi l'encantament religiés del cosmos.
(Subratllo acf la aparici6 d’aquest terme
«encantament», en el qual insistiré de ma-
nera especial a la part final de I'exposici6:
encantament, desencantament, reencanta-
ment del mén.)

S’han intentat fer moltes tipologies o
classificacions de les teories de la secularit-
zacid. Jo en presentaré aci esquematicament

41

una que vaig fer anys enrera —en una epoca
en qué el tema em semblava molt impor-
tant, { en queé jo mateix hi creia en la realitat
de la secularitzacié— no perqué pensi que
sigui millor que d’altres, siné en tot cas per-
qué tot i no essent probablement gaire pitjor
que d’altres té I'avantatge que me la sé més.

a} La secularitzacid tradueix una decadéncia
creixent de la religid, { apunta a la seva propera
desaparicto.

Som a Comte i la llei dels tres estadis;
som al marxisme vulgar que creu religio-
sament que la religié té els dies comptats;
som a Freud ila seva esperada victdria de
la rad cientifica damunt les passions, reli-
gioses entre altres.

Som a la religié com regne de 'obscuran-
tisme.

[ som també a la «descristianitzacidé»: «ja
no som el que érem», «aixd s’acabar.
Gracies a I'ajut dels socidlegs «pastorale-
ros» comprovem que cada dia va menys
gent a missa, que per I'Església no s’hi ca-
sen ni els capellans; i com deia fa anys un
amic jesuita (que ara ja no ho és), que la
Gnica consignha que s"havia donat a Yim-
mens convent on vivia era que el darrer
que marxés fes el favor d’apagar tots els
Hums.

Som també, per tant, a la total confusid
entre religié { Església que abans denun-
ciava, com si una crisi de la institucié
eclesiastica fos I'equivalent automatic i
indubtable de la crisi definitiva de la re-
ligié.

b)Y La secularitzacid entesa com una progressiva
mundanitzacid de la religid.

En definitiva, em sembla la variant de la
concepcié anterior que hom tendeix a
adoptar quan un hom té com a marc de
referéncia el mén de les sectes religioses
{en el sentit socioldgic i no prejoratiu de
la paraula secta). La novetat, la origi-
nalitat, 'especificitat i la radicalitat de
I'experiencia religiosa es perverteixen i



42

es corrompen. La inevitabilitat socioldgi-
ca dels processos d’institucionalitzacié
(la rutinitzacié del carisma, com deia Max
Weber) prostitueixen la puresa inicial del
missatge religids. Som, doncs, al constan-
tinisme, a 'al-lianga del tron i I'altar, a la
complicitat de les institucions religioses
amb les classes dominants i amb la ideo-
logia dominant. Som a la religié alienada
i alienant. Com deia John Wesley, el fun-
dador del metodisme (parlant de la seva
propia Església, que és el que té merit):
«No veig com pot arribar a durar gaire
temps cap revivificacié de la religié ver-
dadera. La forma de la religié subsisteix,
perd el seu esperit es va esvaint poc a
poc.» Val a dir que una variant actual
d’aquest procés de mundanitzacié de la
religié la tindriem en els esforgos de re-
novacié de les institucions religioses, en
lhur voluntat de posar el rellotge a 'hora,
ltur intent de modernitzar-se i adaptar-se
a la societat ambient: en una paraula, en
el que dins el catolicisme hom ha anome-
nat «I'aggiornamento».

¢) La secularitzacid ér un procés
d autonomitzacid ¢ independitzacis de la
societat enfront de l'element religics.

La societat, en un procés de progressiva
diferenciacié, esdevé societat civil, sepa-
rada de la societat religiosa. Deixa d’ha-
ver-hi la unitat indivisible de &poques an-
teriors, en qué 'element religiés es fonia
i confonia amb el conjunt de tots els as-
pectes de la vida social. Es produeix, en
canvi, una progressiva impermeabilitza-
ci6 i una clara separacié d’ambdues esfe-
res. Fenomens com el del nacional-cato-
licisme hispanic sén anacronics i resi-
duals; el que priva és la total separacié
d’Església i Estat, amb autonomia re-
ciproca.

Aquesta autonomitzacid provoca a la ve-
gada una serie d’efectes, entre els quals
cal destacar el que hom sol anomenar la
privatitzacié de la religié. En la mesura
en qué linstitucié religiosa deixa de ju-
gar un paper important en la integracié

de la societat (garantida ara per les noves
instancies autonomitzades) la seva signi-
ficacié queda centrada, en paraules de
Max Weber, «en el regne trascendent de
la vida mistica 0 bé en la fraternitat d’unes
relacions humanes directes i personals».

d) La secularitzacid é una dessacralitzacid
del mon.

No ja la «societat civil», siné tot el mén
en conjunt queda desprovist de tota mena
de cardcter sacral a mesura que 'home i
la natura esdevenen progressivament
I'objecte d’explicacions de tipus racio-
nal-causal.

Ara si que hem arribat, des del meu punt
de vista, al moll de 'os. Les trompetes
anuncien la victoria de la ciéncia, del pro-
grés, de la raé. La religid, derrotada, recu-
la, mentre ciéncia, progrés i rad avancen
juntes, com els enamorats aquells del dia
de San Valenti: «avui més que ahir, {
menys que dema». Aci ens hi retrobem
tots, encapcalats pels grans mestres de la
sociologia. Comte: «gracies a observa-
cié i el raonament, ens adonem de les re-
lacions necessaries entre les coses i els es-
deveniments, i les expliquem mitjangant
la formulacié de lleis.» Marx: «’home

- pensa i actua sobre la realitat com un

home que ha entrat en rad; 'home gira
entorn de si mateix, entorn del seu sol
real. La religié era el sol il-lusori que gi-
rava entorn de 'home mentre aquest no
era capag de girar entorn de si mateix.»
Freud: alliberat de la religié «’home pen-
sa i actua com un home que ha deixat de
fer-se il-lusions i ha recobrat la raé.»
També Max Weber toca la trompeta, perd
en el seu cas fa so d’esquerdat: «La forma
moderna de la racionalitzacié intellec-
tual de la concepcié del mén ha tingut la
conseqiiencia que com més es desenvo-
lupava aquest tipus de racionalitzacid,
més quedava la religié reduida al terreny
de lirracional.» «El desti de la nostra
época es caracteritza per la racionalitza-
¢ié i la intel-lectualitzacié, i sobretot pel
desencantament del mén.»



Desencantament del mén, és a dir, desa-
paricié de la magia, dels esperits, dels
dimonis. Extincié del profetisme. Triomf
de la racionalitat, Predomini d’una cultu-
ra pragmatica, presidida per la ciénciaila
técnica. El mén es desmagifica, es desmi-
tifica, es desencanta: 'home ho domina
tot mitjancant el calcul, la técnica, la pre-
visi6. Perd —i aci és on la trompeta de
Weber desafina— aquest desencanta-
ment és també un empobriment. Ni la
rad ni la ciéncia poden respondre del sen-
tit (ltim de les coses. Només la religié
podia fer-ho. El desencantament del mén
és desalienacié marxiana { alliberament
freudia, pero és també el cami que porta
a la gabia de ferro de la racionalitzacié
total.

3. Les funcions ideologiques de la secularitzacid

Si m’he exteés més en aquesta darrera ca-
tegoria que en les tres primeres, és perque
penso efectivament que en ella hi trobem el
desllorigador per a entendre millor, no sols
el que és la secularitzacié des del punt de
vista de 'andlisi sociologica, siné també —i
sobretot— el perque de /vt de les teories
de la secularitzacié, Doncs haig de reconei-
xer que la pregunta que a mi avui em preo-
cupa —i la que personalment em sembla la
més pertienent de totes— no és la pregunta
per la realitat i I'abast del procés de secu-
laritzacid a la nostra societat, sind més aviat
la pregunta per les raons del nostre conven-
ciment d’estar vivint en un mén secularitzat.
Perque crefem —perque necessitem creure—
que la nostra societat estd secularitzada? 1
plantejar-se aquest interrogant equival a pre-
guntar-se pel caricter ideologic o la funcié
ideoldgica de les teories de la secularitzacié.

Tot i que em fa una por considerable
endinsar-me per aquest cami, en el qual em
sembla ben dificil ~—almenys per ara— de
moure’s amb un minim de seguretat, jo
m’atreviria a dir (a tall d'hipdtesi, evident-
ment) que les teories de la secularitzacié
serveixen per a legitimar el funcionament i
els pressupdsits en que es basa el que solem

“anomenar la societat industrial moderna,

43

Una societat fonamentada en la creencga en
el progrés, la ciéncia i la rad necessita partir
del postulat que 'home plenament home,
I'home madur, "home major d’edat, ha de
set per for¢a 'home secular, Ha de partir de
la ficcidé que la societat adulta és una socie-
tat que ha desterrat les creences, precisa-
ment perqué home accedeix a la veritat tot
sol i amb els seus propis mitjans {Freud ho
diu textualment aixi, i Marx ho diu metafo-
ricament en parlar del sol il-lusori i el sol
real en el text que abans citava); perd dic
que aixo €s una ficcié perque aquesta socie-
tat suposadament adulta és una societat tan
basada en la creenca com qualsevol altra: la
creenga precisament en el progrés, la creenca
en la rad, la creenga en la ciéncia,

Es a dir, les teories de la secularitzacié
s6n una ideologia produida des del mén de
la ciencia i de la técnica per a permetre llur
propi desenvolupament ulterior. La nostra
necessitat d'afirmar que vivim en una socie-
tat secular { que som homes seculars va 1li-
gada —en la terminologia que emprava Pa-
nikker— a la nostra voluntat de conquerir i
de gaudir com a propietat exclusiva nostra
d’aquelles realitats de les quals la religi6 ha-
via tingut abans el monopoli. I de passada
ens serveix per a passar per alt tota nova
reintroduccié del religiés per altres canals
que no siguin els tradicionals. L’afirmacié
taxativa de la secularitzacié fa de cortina de
fum —en un d’aquells tipics mecanismes de
self-fulfilling prophecy, de profecia que es com-
pleix a si mateixa— per a no fer cas de l'e-
mergencia de noves manifestacions del reli-
giés, que automaiticament seran etiqueta-
des o bé de fenomens residuals i ef{mers, o
bé de fenomens no auténticament religiosos.

Els exemples sén nombrosissims. $'in-
trodueixen al mén occidental grups, movi-
ments i pensament de I'Orient; yoga, zen,
meditacié trascendental, etc.; o bé hi hauna
floracié de moviments de tipus pentecosta-
lista, perd aixd no és una busca dels qui
estan cansats i avorrits de 'absurditat de la
societat dita secularitzada, sind que sén sim-
plement evasions, fenomens marginals, pas-
satgers. Segur de si mateix, 'home secular
adopta envers aquests grups la mateixa acti-
tud d’aquell imbecil que deia que la joventut



44

és una malaltia que es cura amb el temps.
La societat secularitzada és una societat
en la que ho hi tenen cabuda els mites. No
haviem quedat que la desmitificaci6 era una
de les dimensions importants del procés?
Aix0 vol dir, per tant, que no sén —no po-
den ser— mites ni la Igualtat, ni la Demo-
cracia, ni I'Alliberament (alliberament de

I'home, alliberament de la dona, allibera-

ment del cos, alliberament sexual, allibera-
ment de classe, alliberament dels pobles, alli-
berament nacional). La creen¢a en una so-
cietat sense mites és el mite d’'una societat
sense creences; com en aquells acudits de la
meva infancia que comengaven «Quin és el
summum (el colmo) de...?»: el simmum del
mite és el mite d’'una &poca que s’imagina
haver esgotat les mitologies.

La societat secular és una societat dessa-
cralitzada; la nostra societat —diu Ellul {Les
nouveux possédés)— gira entorn de dos eixos
sacrals amb els seus respectius pols habituals
de respecte/ordre i de transgressié: I'eix téc-
nica-sexe, i 'eix estat-revolucidé. L’home
secular s’adona que la veneracié i el culte no
eren sind idolatria i supersticid; pero quan
—pregunta Panikker— haviem tingut tans
exemples de culte d’herois i d’idols de tota
mena?

Ja n’hi hauria prou amb aquest exem-
ples, perd voldria encara afegir-hi dues cites
textuals. La primera, de Agustin Garcia Cal-
vo: «El Sefior renace bajo diferentes formas,
y cuando encuentro a gentes que creenenla
materia uno descubre una vez mis la resu-
reccién del Sefior bajo otra cara, y entonces
la confirmacién de que no es tan ficil aban-
donar la més tradicional y fundamental de
las creencias, que aparece y reaparece por
todas partes, Hoy, una de las formas de creer
en Dios que estd mds de moda es la forma
cientifica.» Ila segona cita, que sempre repe-
teixo a tort i a dret, segurament perque és
d’algit que estimo molt profundament. Diu
Juan de Mairena: «Serfa convenjente que el
hombre mds 0 menos occidental de nuestros
dias, ese hombre al margen de todas las igle-
sias —o incluido sin fe en alguna de ellas—

que ha vuelto la espalda a determinados dog- .

mas, intentase una profunda investigacion
de sus creencias Gltimas. Porque todos —sin

excluir a los herejes, coleccionistas de exco-
muniones, etc.— creemos en algo y es este
algo, a fin de cuentas, lo que pudiera explicar
el sentido total de nuestra conducta.»

4. L'Església ¢ la secularitzacis

ITEsglésia en tot aixd, quin paper hi juga?
Jo diria que ens trobem avui amb la notable
paradoxa d’una societat que parla constant-
ment de la racionalitzaci6 i la secularitzacié
perd segueix elaborant mites, manipulant
els ritus i els simbols de sempre (la publici-
tat no n'és un magnific exemple?), evacuant
el sagrat per la porta i reintroduint-lo per la
finestra, i d'altra banda una Església que de
paraula sembla resistir-s’hi i no voler adme-
tre la secularitzacib, perd que de fet s’ho
creu i entra en el procés: una Església que
efectivament es desmagifica, es desmitifica,
es desritualitza, i que intenta introduir al
seu si i en el seu funcionament els principis
de racionalitat suposadament orientadors
de la societat occidental. No crec que sigui
aquest el context ni ara el moment d’exten-
dre’s sobre aquesta qiiesti6; aixd féra més
propi d'un debat amb gent d’Església.

Perd sf que convé almenys subratllar que
també en el cas de I'Església la teoria de la
secularitzacié té una funcié ideoldgica molt
clara. En primer lloc, perque justifica i legi-
tima la retirada i la marginalitat historica del
cristianisme a l'¢poca contemporinia, Per
tant, si molt convé, hom estara disposat fins
i tot a afirmar des de la teologia que la secu-
laritzaci6 coincideix en el fons amb una ten-
déncia que arrenca del nucli mateix de la
tradicié judeo-cristiana. Dit d'una altra ma-
nera, ja que el procés de secularitzacié és
aparentment irreversible (i aquest és preci-
sament I'error fonamental, des del meu punt
de vista) almenys apropriem-nos-el. Es la ve-
lla i tradicional can¢é, tan tipicament ecle-
siastica d'altra banda, que consisteix en reac-
cionar davant tota novetat en tres temps
diferents: primer es condemna la novetat
com a falsa; després es diu que potser no és
fals del tot, perd en tot cas molt perillés; i
finalment hom proclama que I'Església ho
ha afirmat des de sempre.



Segona funcié ideologica de la teoria de
la secularitzacié en el cas de I'Església: mit-
jancant una pirueta intellectual hom diu
(amb una bona visi6 estrategica de la jugada)
que la religid i la fe sén dues coses diferents.
Aixd permet, d'una banda, protegir la fe de
la critica radical que I'ateisme modern fa del
cristianisme. I d’altra banda, es justifica 'in-
difergéncia religiosa cristiana a base d’afir-
mar que el risc i el salt de la fe no tenen resa
veure amb la secularitzacié o no de la religié.

5. Conclusis

En definitiva, el que em sembla veure
darrera totes les teories de la secularitzacid,
tant en la seva vessant socioldgica com en
les seves variants teoldgiques, és una inca-
pacitat bastant radical de superar ['estadi de
les profecies decimondniques sobre la deca-
déncia i futura desaparicié de la religié. En
canvi, jo voldria recordar acf aquellz frase de
Durkheim, oblidada potser perque tendeix
a passar desapercebuda enmig de la fullaraca
de les seves elucubracions: «Cap evengeli no
és immortal, perd tampoc no hi ha cap raé
per a pensar que la humanitat no sigui capag
d’inventar nous evangelis.»

La meva conviccié és que, en contra del
que diuen tots els apostols i militants de la
secularitzacid, tot desencantament del mén
suposa i implica a la vegada 'emergencia de
noves formes de reencantament. Que la re-
ligié no desapareix, sind que es transforma.
Que la nostra época és una época de crisi
religiosa: pero crisi en el sentitque hiha una
metamorfosi de la religi6 i no pas en el sentit
de la seva aniquilacié.

Aixd no vol dir necessariament: que
aquesta transformacié actual del religiés ex-

45

clogui la possibilitat que I'Església esdevin-
gui 0 no progressivament residual a la nos-
tra societat. Aquest és un altre problema. I
per aixd he volgut insistir al comengament
en limportancia de distinguir ben clara-
ment I'Ambit religiés de l'ambit. estricta-
ment eclesidstic. En la mesura en qué —com
deia— I'Església no és sind una de les mani-
festacions historiques i institucionals del fet
religids, la seva crisi no ha de ser obligatd-
riament equivalent i parallela a una crisi de
la religié. Insisteixo en aquest punt perque
altrament hom podria interpretar el meu
discurs com una mena de triomfalisme o
(com esti de moda de dir ara) de restaura-
cionisme eclesiastic. En cap moment no he
volgut equiparar secularitzacié a descristia-
nitzacid, i per tant tampoc no es pot extra-
polar ara I'afirmacié de la transformacié de
la religié (i la concomitant negacié de la
seva desaparicid) convertint-la en una mena
de manifest en pro de la perdurabilitat de la
institucié eclesidstica. Aixd, que pot ésser
un apriorisme teoldgic perfectament res-
pectable, em semblaria honradament illicit
des d'un punt de vista socioldgic.

En canvi, i pel que respecta a la religid
considerada globalment, sf que mantindria
amb fermesa la tesi de la seva perdurabilitat,
sota ['una o ['altra forma. Per aix0, en defi-
nitiva, em sembla justificable —i acabo per
alli on havia comengat— el titol de «el mite
de la secularitzacié»: a partir d'una antind-
mia facil entre «el sagrat» i «el profar, entre
«el religiés» i «el secular», crec que ens hem
confés i que —amb molta indeologia per
enmig~— hem interpretat com a secularitza-
ci6 el que no era —i no és— sind una meta-
morfosi de la religié en els nostres dies.

{Febrer 1980)





