__}_Enrahonar 24,1995  145.154

La maldad del ser

La filosoffa de Ia educacion de Emmanuel Levinas

Joan-Carles Melich

Universitat Autbnoma de Barcclona. Deparament de Pedagogia Sistematica i Social.
08193 Bellaterra (Barcelona). Spain

Resumen

El objetivo de este trabajo es estudiar el pensamiento de Emmanue) Levinas desde el punto
de vista de su filosoffa de iz educacién. La obra de Levinas es una profunda critica al rota-
litarismo, y nada tiene de abstracta o poco realista. Todo lo contrario. Su pensamicnto es
una filosofia polirica, ética y pedagégica; una filosofia 1itil para comprender los problemas
del hombre contemporineo.

Palabras clave: rostro, responsabilidad, Levinas, filosoffa de la educacién.

Abstract

The objective of this rescarch work is to study the thought of Emmanuel Levinas with
regard to the philosophy of education. Levinas’ work is a profound critique of totalitaria-
nism and is neicher abstract nor unrealistic in the slightest. Quite the contrary. Hisis a
philosophy wich is political, ethical and pedagogical: a philosophy wich is useful in the
understanding of the problems of contemporary man.

Key words: face, responsability, Levinas, philosophy of education.

Ya casi he olvidado el sabor del miede.

Hubo un tiempo en que hubiera congelado mis sentidos
oir gritos nocturnos, y todos mis cabellos

se habrian ¢rizado con cualquier historia de rerror

como si vivos estuviesen. Ya estoy saciado por atrocidades.
El hotror, tan familiar para mis criminales pensamientos,
¥a no me sobeesalta.

. Shakespeare, Macbeth.



146 Enmahonar 24,1995 _ Joan-Carles Melich

«A veces me parece que toda filosofia no es més que una meditacién sobre
Shakespeare»®. ;Por qué el interés de Levinas por Shakespeare? Y, concreta-
mente, ;por qué Macbet$? Una lectura ripida de Levinas puede conducir al
error de pensar que la filosofia del pensador limano es bucélica o idflica. No es
asf. Su filosofia es una lucha, un combate contra el mal, contra el totalitarismao,
contra el nazismo. Pero si hay lucha es porque el mal existe. Para tratar del
Mal Levinas utiliza dos paradigmas: uno literario y otro fisico: Macbeth y
Auschwitz?. En este trabajo intentaré mostrar como  partir de la filosoffa de
Levinas es posible entender la accién educativa sin que acabe siendo totaliza-
dora, no domesticadora ¢ adoctrinadora. La educacidn se sitia contra la rota-
lidad, contra el ser, porque el ser es el mal®, la barbarie®.

La «epifanfa del rostro» de Emmanuel Levinas ha aportado al pensamien-
to contemporineo una nueva visién de la relacién de alteridad distinta a la
clasica, a la heredada de a ontologfa gricga, del «ser de Parménides». La filosoffa
de Levinas surge en un intento de llevar a la éuica a su lugar arcaico: la ética es
filosofia primera. Pero para que se dé la érica es necesario romper la inma-
nencia del ser, el primado de la ontologia, que no de la metafisica. No hay
ética sin trascendencia.

En Levinas, el otro me ilama, me reclama. El otro ¢s el que se resiste a mi
poder, a mi soberania, al orgullo del yo. El otro es débil, pero paradédjicamen-
te su debilidad es forraleza. Puedo ontolégicamente destruirlo, cosificarlo. Sin
embargo su rostre me obliga al respeto, a la responsabilidad. Levinas ha dora-
do de un nuevo sentido a la responsabilidad. Frente al primado de [a libertad
de la filosofia de Sartre, en Levinas la responsabilidad se coloca en primer
lugar®. La libertad no es anterior a la responsabilidad, sino todo lo contrario:

1. LeviNas, E. (1985): Le temps er Lautre, Pais: PUF, p. 60. (Trad. cast.: K ddempo y e orve,
Barcelona: Paidés, 1993, p. 113.)

2. «la sensacién de que, entre estos acontecimientos, el holocausto del pueblo judio bajo ¢!
imperio de Hitler se presenta como el paradigma de ese sufrimiento humano gratuite, en
donde el mal aparece en su horror diabélico, no es quizd meramente subjetiva. La despro-
porcién cntre el sufrimiento y toda teodicea se manifiesta en Auschwitz con una claridad cega-
dosz. Su posibilidad pone en cuestin la fe tradicional multimilenaria. ;No adquiere en los
campos de exterminio la declaracién de Nierzsche acerca de la muerte de Dios la signifi-
cacién de un hecho casi empirico?s (LEVINGS, E. (1993): Entre nosotros, Valencia: Pre-
Textos, p. 122, (Edicién original: LEviNas, E. (1991): Entre nows, Pagis: Grasser, p. 114-115.)

3. Levinas, E. (1985). Le remps et Lautre, ed. cit, p. 29. (Trad. cast., p. 87): «Fl ser es el mal,
no porque sea finiro sino porgue carece de limitess.

4. LeviNas, E. (1991}, Entre nous. Essais sur le penser-i-{autve. Paris: Grasset, p. 208. (Trad.
cast.: Entre nosotros, Valencia: Pre-Texros, p. 217.)

5. LeEvivas, E.(1991). Entre nous. Essafs sur le penser-2-Lautre, ed. cit, p. 189 (Trad. cast,
p. 198-199): «Se trata de una responsabilidad anterior a toda deliberacién légica que apele
a la decistén racional. Pues esa deliberacidn serfa ya la reduccidn del rostro del otro a una
representacién, 2 la objetividad de lo visible, a esa fuerza coacriva que caracreriza al mundo.
La responsabilidad es anterior, pero no como una idea a priori interpretada a partir de la
reminiscencia, es decir, referida a la percepcidn, a la presencia que se adivina intemporal 2
partir de la idealidad de la idea, 2 partir de la eternidad de una presenciz que no pasa y con



La maldad del ser. La filosofia de Iz educacién de Emmanuel Levinag _En_rah_cma_r 2_‘_1, 1995 'lé?:

Responsabilidad: esta palabra trivial, esta nocién que la moral més facil (la moral
politica) convierte en deber, hay que tratar de entenderla tal come Levinas 14 reno-
v4, abriéndola hasta hacer que signifique {mas alld de cualquier sentido) la res-
ponsabilidad de una filosoffa distinta (aunque siguc siendo, en muchos aspectos,
la filosofia perenne. Responsable: prosaica y burguesamente, suele calificar a un
hombre madure, licido y consciente, que actiia con mesura, toma en cuenta todos
los elementos de la situacién, calcula y decide, el hombre de accién y de éxito.
Empero, he aqui que la responsabilidad —responsabilidad mia con el otro para
con todos— se desplaza, no pertencce més a la conciencia, no es el obrar de una
reflexién activa ni siquiera un deber que se impone tanto desde fuera como desde
dentro. Mi responsabilidad para con El Otro supone un vuelco tal que ne puede
sefialarse més que por un cambic de estatuto de «yo», un cambio de tiempo y quizi
un cambio de lenguaje®.

La relacién con el otro es responsabilidad. Ll otro es aquel que me tras-
ciende infinitamente, aquel que jamds puedo poscer. La ontologfa de la vio-
lencia de Sartre, aquella ontologia en la que «el Otro» quedaba reducido a «lo
Mismo» parece ahora quedar definitivamente fuera de combate. Acudo a un
texto de Levinas:

Creo que la unicidad cobra sentido 2 partir de la impermutabilidad que origina al
yo o vuelve a él en la concrecidn de una responsabilidad respecto de otro: una res-
ponsabilidad que le incumbe de entrada en la misma percepcién del otro, pero como
si en esa representacion, en esa presencia, precediese a la percepcién, como si fuera
de antemano mis antigua que el presente y, por ello, una responsabilidad indecli-
nable, de un arden ajeno al saber; como si en 1oda la crermidad el yo fuese el pri-
mero a quien se exige esta responsabilidad; impermutable y, por ello, dnico, también
¥9, hecho rehén, clegido. Etica del encuentro, socialidad. Desde la eternidad, un
hombre responde de atro. De tinico a dnico. Me vea o no, «tiene que ver conmi-
go; tengo que responder de él. Llamo rostro {visage) a aquello que en otro tene que
ver con el yo —le concierne— pues recuerda, tras la compestura que ofrece de si
misme en su retrato, su abandono, su indefensién y su mortalidad, asi como su ape-
lacién a mi antigua responsabilidad, como st fuera Ginico en el mundo: el amado.
Llamada del rostro del préjimo que, en su urgencia ética, aplaza o desplaza las obli-

respecto a la cual la duracién o la diacronia del tiempo no seria sino simulacién, disminu-
cidn, deformacién o privacién en la conciencia finita del hombre.»

CE. también Marion, J. L. (1986). Profégoménes & la charieé, Paris: La Différence, p. 105
{Trad. casv.: Profegdmenos 4 la caridad, Madrid: Caparrés Ed., 1993, trad. de Carlos Diaz,
p. 101): «Si yo no le encucntro jamds directamente, 8 me ordenz siempre indiscutible-
mente. El hace sentic y pesar su mirada dejando nacer en mi el sentimiznto no subjetivo y
no aduefiable del respeto; yo sé y siento —como a pesar de mi— que soy responsable de
la suerte y de la muerte de mi hermanon.

6. BLANCHOT, M. (1983). L ¥criture du désastre. Patls: Gallimard. (Cito la traduccién caste-
llana: La escritura del desastre, Caracas: Monte Avila, p. 28-29). Sobre la cuestién de la
responsabilidad en la linea de Levinas, cf. WALDENFELS, B. (1994): Anwortreghster, Frankfurc:
Suhrkamp, especialmente ¢l capitulo 15: «Im Angesicht des Anderens, p. 312-315. Cf.
también: STRASSER, §. (1983): «Emmanuel Levinas: Ethik als Erste Philosophies, en
WALDENFELS, B, (1983): Phinomenslogie in Frankreich, Frankfurt: Suhrkamp.



128 Enrahonar 24, 1995

Joan-Carles Mélich

gaciones que el «yo interpelado» se debe a st mismo y en la cual la inquierud por la
muerte del otro puede importar al yo més que su propia muerte. La autenocidad
del yo serfa esta escucha de la invocacidn primordial, la atencién a otro sin subro-
gacién y, por ende, la fidelidad a los valores a despecho de su propia mortalidad. T.a
posibilidad del sacrificio como avencura humana. Posibilidad de un sentido, a pesar
de la muerte, y aunque sea una muerte sin resurreccion. Tal es el sentido tltimo del
amor sin concupiscencia y de un yo que ya no es aborrecible’.

La flosofiz de Levinas no se instala en la mirada, sino en el rostro. Y el ros-

tro no es conceptualizable. El rostro es por definicién lo que escapa a la defi-
nicién. El pensamiento occidental se caracteriza por una reduccién de «lo Otron
a «lo Mismo»®. Gran parte de la obra levinasiana puede interprerarse como
una critica a este reduccionismo, y por lo mismo como un intento de comba-
tir 2 ontologfa. Toda ontologfia es una ontologfa de la totalidad, y el zozalita-
rismo politico reposa sobre este totalitarismo ontoldgic’. Auschwitz es el paradigma
de ¢sta ontologia.

La mirada tenomenolégica, que Sartre habia analizado en un espléndido

estudio de Situations I'°, no permite contemplar al otre como lo absolura-
mente heterogéneo, como lo Infinito!!. Lo Infinito debe entenderse asi como

11.

. LeviNas, E. (1991). Enere nous. Fisats sur fe penser-a-Lautre, ed. cit, p. 257. (Trad. cast,

ed. cit., p. 275.) Cf. también LEvinas, E. (1994). Dios, la muerte y el tiempoe. Madrid:
Citedra, p. 23: «Lo que se expresa en la desnudez —el rostro—- es alguien hasta el puato de
apelar a mi, de colocarse bajo mi responsabilidad; desde ese momento, yo tengo que res-

ponder por éls.

. LeviNas, E. {1971). Tetalité et Infini. Paxis: Le Livee de Poche, p. 33-34. (Trad. casi.:

Totalidad e Infinito, Salamanca: Sigueme, 1977, p. 67: «La filosofia occidental ha side muy
a menudo una ontologfa: una reduccién de lo Ortro al Mismo, por mediacién de un wr-
mino medio y neutro que asegura la inteligencia del ser. Esta primacia del Mismo fue la
leccién de Séeraces. No recibir nada del Otro sino lo que esté en mi, como si desde toda
la ¢rernidad vo wviera lo que me viene de fuera.»

La critica de Levinas a la eleccidn de Sécratess resulta particularmente importante en
filosofia de la educacién, per cuanto [a pedagogia occidental debe mucho al «conéeete 2 ti
mismon y a la reminiscencia. Sobre la critica de Levinas a la ontologia occidental, cf.
TISCHNER, J. (1989). «Fxkurs iiber Levinas Philosophie des Anderens, en Das menschliche
Drama. Munich: W. Finl. (Tischner pone ¢n relacién el pensamiento de Levinas con
Descartes, Karit y Hegel}

. «El rotalitarismo politico reposa sobre un totalitarismo ontolégico. El ser serfa un todo. Ser

en el que nada acaba y en d que nada comienza. Nada se opone a él y nadie lo juzga. Neurro
anénimo, universo impersonal, universo sin lenguaje.s (LEVINAS, K. (1984). Difficile liber-
¢é. Paris: Le Livre de Poche, p. 288))

. CE. SARTRE, J.P. {1973). «Une idée fondzmentale de la phénoménologie de Husserl: linten-

tionalités, en Siruations I Gallimard: Paris, p. 30. (Sobre la cuestién de la intencional de la
conciencia, of. LEVINAS, E. «l.a conciencia no intencionals {en el volumen Entre mous,
ad, cir).

«la mirada fenomenolégica no esdi lo suficientemente abierta para poder encontrar al Otre
como QOrra, come algo no comparable por mi.s {Lireitz, W. (1993). «Von Angesiche 2
Angesicht. Ubetlegungen zum Verhalmnis von Pidagogik und Ethik im Anschluf an
Emmanuel Levinase, Phinomenologische Studien in der Pidagogik. Weinheim: Deurscher
Studien Verlag, p. 275. Hay trad. cast. de este arceculo en ENRAHONAR, nidm. 22, 1994,



I_ir{n_aldad del ser. La filosofia de la educacion de Emmanuel Levinas Entahonar 24, 1995 149

«el resplandor de la exterioridad o de la trascendencia en ¢l rostro del otro»!?,

Lo infinito es lo que paraliza el poder con su rostro. El rostro me llama. Puede
que no responda a su [lamada, pero él sigue reclamindome.

No se puede expresar experimentaimente la relacion con ¢l otro, con su
rostro, con ¢l Infinito. De ahi que no haya «percepcién» del rostro, no hay en
rigor «fenomenologfa del rostro». El rostro es lo que no se puede conocer.
Levinas advierte que cuando «veo» el otro, cuando me doy cuenta del color
de sus ojos, no encuentro su roscro. Hay un acceso al rostro, pere un acceso
no perceptivo, no intencional, lejos del conocimiento’>. Para Levinas yo soy
rehén del otro. Responsabilidad no para conmigo mismo, para con mis accio-
nes, sine para con ¢l otro:

Entiendo la responsabilidad como responsabilidad para con el otro, asi, pues, como
responsabilidad para con lo que no es asunto mio o que incluso no me concier-
ne; o que, precisamente me concierne, es abordado por mi, como rostrol4.

El Otro, en Levinas, no significa ni tirania ni violencia. El Otro es una
exterioridad sin violencia. El Otro tiene una fuerza moral: rostro. La resisten-
cia del Otro no me hace violencia, no obra negativamente; tiene una estructura
positiva: ética, La ética es lo t;[ue cuestiona mi espomaneidad €s poner ¢n cues-
tién el ejercicio del Mismo!?. Aparece aqui ¢l inico valor absoluto la p051b1—
lidad humana de otorgar al otro prioridad sobre uno mismo!. La érica se

12, Levinas, E. (1971). Toealité e Infind, ed. cir, p. 10.

13. Levinas, E. (1986). Erique et Infini. Paris: Le Livee de Poche, p. 79, (Trad. cast: Eticz e
infinire, Madrid: Visar, 1991, p. 79): «Pienso, mis bien, que el acceso al rostro es de enira-
da érico, Cuando usred ve una nariz, unos ojos, una frente, un mentén, y puede usted des-
cribirlos, entonces usted se vuelve hacia el otro como hacia un objeto. ;La mejor manera
de encontrar al otre es la de ni siquiera darse cuentra del color de sus ojos! Cuando obser-
vamos el color de los 6jos, no estamos en relacién social con el otro. Cierto es que la rela-
cién con el rostre puede estar dominada por la percepcidn, pero ne que es especificamente
rostro resulta ser aquello que no se reduce a ellas

14. LEvinas, E. (1986). F::que et Infins, ed. cit., p. 91-92. (Trad. cast,, ed. cit., p. 89.)

15. LevINaS, E. (1971). Totalité et Infini, cd. cit, p. 33. (Trad. cast., ed. cit,, p. 67] «Un cues-
tionamiento del Mismo —que no puede hacerse en la espontancidad egoista def Mismo—
se efectda por el Otro. A este cuestionamiento de mi espontaneidad por la presencia del
Otro, se llama étican

16, Levinas pretende aquf superar la ontologia, y concretamente la ontologia heideggeriana.
Sobre la contraposicién Levinas-Heidegger, cf. LEVINAS, E. (1991). Entre nous, ed. cit.,
p. 134. (Trad. cast., ed. cit., p, 141.}: «Para mi, Heidegger es el filésofo mis grande del
sigio, quizd uno de los mis grandes del milenio; pero esto me aflige enormemente, porque
jamds puedo olvidar lo que €l era en 1933, incluso aungue no lo fuera més que durante un
breve periodo. Lo que admiro en su obra es Sein und Zeit. Es una cumbre de la fenome-
nologia. Los andlisis son geniales.» Téngase también en cuentra la eritica que Levinas rea-
liza en Totalizé et Infini a la ontologia heideggeriana por considerarla stitdnica»: «Filosofia
del poder, la ontologfa, como filosofia primera que no cuestiona el Mismo, es una filosoffa
de la injusticia. La oncologia heldcggc.nana que subordina la relacidn con el Otro ala rela-
cién con el ser en general - anin st se opone a la pasién téenica, salida del olvido del ser
oculto por ¢l ente— permanece en la obedienciz de lo anénimo y lleva, fatalmente, a otra



150 Enrahgnar 24, 1995 ___J_oan-&aﬂ_es_ M_?:llfb

manifiesta al deponer el yo su soberania de yo, su orgullo y prepotencia'’. La
educacién, desde esta perspectiva, es ética. No quiere esto decir que ética y
educacion sean idénticas, sino solamente que sin ética no puede dasse aceidn
educativa en sentido estricto, sine selamente adoctrinamiento o domestica-
cién. En la educacion, el Otro paraliza el poder del Mismo. Si el Mismo se
apodera del Otro, lo conoce y lo conquista, lo engulle y elimina. Al desapare-
cer el otro muere la ética, v sin ética no hay educacién posible. La ética no
surge como zélos de la accidn educativa, sino como su punte de partida, como
su arkbé, El Otro me habla desde su altura y es desde esa altura que viene el
lenguaje de la ensefianza!®.

Sin la ética ta educacién —en sentido estricto-— queda destruida, Levinas
trata en distintas paginas de su Toralité et Infini de la ensefianza, del Maestro.
Para €l, la ensefanza significa todo lo infinito de la exterioridad. En la ense-
fanza fa alteridad del otro no domina, no es una hegemonia que funciona ¢n
el seno de una rotalidad. La ensefianza es presencia de lo Infinito que hace saltar
el circulo cerrado de la totalidad. La educacién debe romper con la tiranfa de
la totalidad y abrirse a la trascendencia, al infinito. Sin trascendencia el Otro
se reduce a lo Mismo, y la educacién es colonizada por el adoctrinamiento y de
ta domesticacién:

Su alteridad se manifiesta en un sefiorio que no conquista, sine que ensefia. La
ensefianza no es una especie de género llamado dominacién, una hegemonia que
funciona en el seno de una totalidad, sine la presencia de ko Infinite que hace sal-
tar el eirculo cerrado de la totalidad .

Una filosoffa centrada en «Jo Mismo» frente a «lo Otro», un pensamicnto
que concibe la mirada como petrificadora, una ética de la libertad absolura,
sin limites, sin fronteras, se concibe inditil e insuficiente porque supone el fin
de lo propiamente educativo®. La educacién es un modo de ser con los otros,
una accidn. Por lo tanto, lz educacidn es esencialmente responsabilidad. El otro
se resiste infinitamente a2 mis poderes. Entre padres e hijos?!, entre macstros
y alumnos, no hay, como acertadamente vio Levinas, «poders, sino «fecundi-

potencia, a lz dominacidn imperialista, a la tiranfa.s (Levinas, E. (1971). Toralitd et Infini,

ed. cit., p. 38. {Trad. cast., ed. cit., p. 70.)

17. LEVINAS, E. (1991). Entre nous. Essats sur le penser-a-{antre, ed. cit, p. 151 (Trad. cast.
ed. cit, p. 160.)

18. Levinas, B (1971). Toralité er Infini, ed. cic, p. 183-186. (Trad. casc, ed. cit,, p. 189.)

19. Levinas, E. (1971). Fotalité et Infins, ed. cic., p. 186. (Trad. cast, ed. cit., p. 189.)

20. «El oo no seria consrituido como un aleer cgo, fenémeno del £go, pOI y para un £go mona-
dico que procede por una analogia apresentativa. Todas las dificultades que encuentra
Husser} serfan «superadas» si se reconociera la relacidn ética como cara a cara ofiginaria,
como surgimiento de la alteridad absoluta, de una exterioridad que no se dejz ni deriva, ni
engendrar, ni constituir a partir de otra instancia que ella misma.s (DERRIDA, . (1989).
La escritura y la diferencia. Barcelona: Anthropos p. 143.)

21, LaviNas, B (1971). Fotalitd ot Infini, ed. cit, p. 299, {Trad. cast, ed. cic, p. 276.)



La maldad del ser. La f‘losoﬁa de la educacién de Emmanucl Levmzs Enrahonar 24, 1995 151

dad»??. Para comprender la accién educativa es necesario abandonar la filoso-
fia del ser parmenideo, de lo Mismo, de la Totalidad: la Ontologia®.

El horror es el Ser. En ¢l silencio de la noche parece que no hay nada,
pero, en verdad, lo que hay no es la nada sino el ser, el «hay» (#/ y 2?4, De dia
el ser permanece oculto. En efecto, con la luz surgen los entes, pero no el
ser. El ser sélo se deja ver de noche. De noche ya no aparece esto o aquello,
no aparece zlgo, sino ¢l todo. No hay ausencia de ser, sino presencia. Prcscnaa
del mal, del horror. La angustia (Angst) en Heidegger aparece ante la nada?
En Levinas no hay angustia sino horror, y no surge ante la nada sino ante el
ser. La filosofia de Heidegger sigue moviéndose dentro de los cdnones del
pensamiento griego, y por lo tanto no puede escapar a la totalidad ni al tota-
litarismo. Levinas no podrd nunca perdonar a Heidegger su afiliacién al par-
tido nazi.

De noche el ser habla. Su léxico es ¢l silencio. Es el silencio de los espacios
infinitos que aterrorizaba a Pascal?®, o ¢f silencio después del desastre™ . Para
Levinas, ef ser es el mal, no porque sea finito, sino porque carece de limites.
Con el alba, llega la luz, y el poder del ser parece desvanecerse. «Cada cosa
vuelve a ocupar su lugar, cada objeto vuelve a adquirir su nombre. El ser se
cubre con un velo, se desparrama en realidades distintas»8, La luz vuelve a
personalizar el mundo. '

El ser es la totalidad. 1a totalidad se manifiesta antropoldgicamente cn el
yo y politicamente en el totalitariseo. La razén griega, el /ogos ateniensc, se ha

22. «La relation avec I'enfant -¢est-3-dire la relation avee Y'Autre, non pas pouvoir, mais fécon-
dité, met en rapporr avec Uavenir absolut ou lc 1emps infini. (LEVINAS, E (1971). Toralité
et Infini, ed. cir, p. 300.)

23. «la rrascendencia ¢s tiempo y va hacia ¢l Orro. Pero e] Otro no es el término: no detienc el
movimiento del desea.n (LEVINAS, E. (1971). Totalité et Infini, ed. cit., p. 302.) (Trad.
cast,, ed. cit, p. 278-279.)

24. «Cuando las formas de las cosas se han disueito en la noche, la oscuridad de la noche —que
no ¢s un objero ni la cualidad de un objeto - invade como una presencia. En la noche 2
fa que estamos clavados, no tratamos con ninguna cosa. Pero esta ninguna cosa (sriern») no
es una pura nada {snéansr). Ya no hay ni esto ni aquello; no hay algo. Pero esta universal
ausencia €s, @ SU veE, UNR presencia, una pres:ncia absoluamente inevitables {(1EvINaS, E.
(1986). De Pexistence a Lexistans. Paris: Vsin, p. 94.)

25. HEIDEGGER, M. (1978). Was ist Metaphysikl, en Wegmnarken. Frankfurt: Klostermann, p. 110.
{Trad. cast. de Zuwii, Xabicr: ;Qué es metafisica’ y orros ensayos. Buenos Aires: Siglo XX,
p. 46.): Hay en la existencia del hombre un temple de 4nimo ral que le coloque inme-
diatamentre ance la nada misma?

Se trata de un acontecimicnro posisle y, si bien raramente, real, por algunos momen-
tos, ¢n ese temple de dnime radicsl que as &z angusiian

20. Levinas, E. (1986). De lexistence a Pexistans, od. cix, p. 95.

27. JGNGER, E. (1990). Sobre fos acantilados de mdrmol. Barcelona: Destino, p. 168: «Ni un ruido
llegaba hasta mi, ¥ parecia que el LSPBCI(J s¢ hubiera qun.dado sin aire. K especticulo discurria
¢n medio de un terible siiencio. No of los scliozos de 1os m:ns, niias quejas G .as rnadres, ni
et clamor de bacalla de los miembros de los cianes, ni mugir el ganade, p e 1% st hloss

28. FINKIELKRAUT, A. {1993}, La sabidurin del amor. Cv'me:wx'daaf y posesidn Bazcelona: Gedisy,
p. 19




152 Enrahonar 24, 1995 B Joan-Carles Melich

convertido en el modelo antropoldgico occidental. A ello se le afiade la antro-
pologia dualista drfica, propia de Pitdgoras, Empédocles, Sécrates y Platon. El
alma vive encarcelada en el cuerpo, y e cuerpo es el principio del mal. La con-
ciencia racionalista cartesiana retoma la totalidad del ser griego. La concien-
cia de Descartes resulta avasalladora. Rompe con todo, todo lo absorbe, Como
la metéfora del mar: engulle al otro®. Europa ha sucumbido demasiado a esta
totalizacién y a este totalitarismo®®.

La conciencia estd siempre sola, La razén es solipsista. Pero su peligro no con-
siste en tal soledad, sino justamente en todo lo contrario. La razén occidental
{europea) estd sola no porque no pueda salir de sf misma, sino porque apare-
ce como ilimitada, como arrogante. El conocimento no supera la soledad. El
yo racionalista ¢std solo porque todo lo engulle y posee, porque no admite la
diferencia y la alteridad.

El otro, con quien uno estd desde el principio, no ¢s el resultado de mi cono-
cimiento. Se sitia mis alld del saber y del conocer. El otro no es ni violencia ni
amor: es rostre. El rostro es lo que se escapa permanentemente, El otro, como
rostro, ¢s la resistencia al poder imperialista del yo. Contemplo el rostro, lo escu-
cho, porque e/ rostro hatla®'. Lo escucho y no puedo con €l, no puedo absor-
betlo. El rostro estd mds alld del reconocimiento, porque no depende de mi
libertad. El rostro est4 desnudo, desprotegido. Es fragil, ¢s débil. Estd indefenso
ante {a arrogancia y el poder de la totalidad de la conciencia, de la razén, de la téc-
nica, del yo. Pero en su fragilidad, ¢l rostro me llama, me manda. Soy su rehén:

El esse no es primordiaimente conatus sino rehén, rehén de otro??,

29. El horror del ser se ha visto simbolizado en numerosas ocasiones por la metdfora del mar y
del naufragio. El caso de la iconografia cristiana, como observa Blumenberg, es particula:-
mente significativo:

«Ante wodo, dos presupuestos determinan la carga significativa de la metaférica de la
navegacién y el naufragio: por una parre, el mar como limire nacural del espacio de las
empresas humanas ¥, por otra, su demonizacién como imbito de lo imprevisible, de la
anarquia, de la desorientacién. Incluso en la iconografia cristiana el mar es el lugar de
la manifestacin del mal, con el rasgo gndstico anadide de que simboliza la materia bruta
que todo lo engulle y reabsorbe.» (BLUMENBERG, H. (1995): Naufragio con espectador.
Paradigma de una metdfora de la existencia. Madrid: Visor, p. 15).

30. «Levinas habla de la subjetividad del sujeto; si se quiere mantener esta palabra —;por qué?
mas ;por qué no?— tal vez serfa mds preciso hablar de una subjetividad sin sujeto, el lugar
herida, la desgarradura del cuerpe desfallecido ya muerto del que nadie pudiera ser duciio
o decir: yo, mi cucrpo, aquello 2 que anima el dnico deseo morak: el deseo de morir, of
deseo que pasa por el morir tmpropio sin sobrepasarse en éls (BLANCHOT, M., La escritu-
ra del desastre, ed. cit, p. 32-33).

31, «Y el otro es el préjimo del yo justamente en esa apelacién a la responsabilidad del yo por
parte del rostro que le sefala, que le lama, que le reclamay (LEVINAS, Entre nosotras, p. 216.)

32. LevINAS, E. {1992). La mort et le temps, Paris: Le Livre de Poche, p. 24. (Trad. cast.: Dios,
la muerte y ol tiempo, ed. cit., p. 33.) Complemento la idea de Levinas con un texte de
Blanchou: «En la paciencia de la pasividad, soy aquel a quien cualquiera puede reemplazar,
el no imprescindiblc pot definicién, y que empero no puede dejar de responder por medio
¥ en nombre de lo que no es: singularidad prestada y de ocasién —sin duda la del rebén- -



La maldad del ser. La ﬁlo_so_fia de la educacién de Emmanuel Levinas Enrahanar 24, 1995 153

La relacién con el otro, con el rostro, no es de conocimiento, de intencio-
nalidad o de saber. La relacidn con ¢l rostro es, de entrada, éfica. Es una rela-
cién de responsabilidad. El rostro me ordena des-interesadamente,

El otro paraliza mi espontaneidad y mi poder. La vergiienza aparece ante mi
propia fuerza. Lo extrafio, lo 2jeno, se define como lo inaccesible. Pero si esto
es asi, ;como es posible llegar al otro? ;Acaso no es toda forma de reconoci-
miento, un modo de conocer? Y ;no es verdad que todo conocimiento (aun-
que sea re-conocimiento) es una destruccién de la alteridad del otro?

Occidente ha elaborado diversas mdscaras de «centrismonr: egocentrismo,
curocentrismo, logocentrismo??. Todas ellas tienden a «reducir» al otro. Todas
son imperialistas y cotalitarias. El egocentrismo entiende lo extrafio, lo ajeno,
como una variacién, una duplicacién y un reflejo de mi propio yo. El logo-
centrismo comprende toda forrma de racionalidad desde la racionalidad uni-
versal que acaba siendo la europea: la eurocéntrica. No se trata aqui de una
defensa de lo europeo, sino de la «expansién desmesuradar, del imperialismo
de todo lo europeo como «La Racionals. Ello resulta ademds particularmente
grave desde el momento en que tal forma de racionalidad ha acabado siendo la
racionalidad instrumental o tecnolégica. Esta es una perversisn de la razén ilus-
trada. Pero en cualquier caso no es otra cosa que la continuacién del hilo del
logos ateniense en sus distintas fases del viz crucis: el renacimiento, Ja ilustracién,
el marxismo, el positivismo o el existencialismo sartriano. La pérdida de la pri-
macia del Loges occidental no significa que automaticamente lo otro adquiera
el lugar prioritario que le carresponde. En otras palabras: la descentralizacién
no es sindnimo de descubrimiento del poder de lo ajeno, de lo extrafio, del
otra, de lo distinto. Resulta necesario invertir los términos. No se trata de reco-
nocer nada,

Si el conocimiento nunca puede aparecer como la forma de acceder al otro,
dado que en tada conocimiente hay una reduccién, una pérdida de la alreri-
dad, ;cdmo se puede acceder al otro? Levinas sugiere dos formas que sus intér-
pretes no han tenido demasiado en cuenta: la caricia y la paternidad (o la
fecundidad). Las dos configuran lo que Levinas denomina secialidad. La socia-
lidad como forma de acceso al otro sin que éste deje de ser otro, sin que aban-
done su trascendencia. La socialidad no es una forma de conocimiento, A
través de la caricia y de la paternidad llegamos al otro sin reducirlo a lo mismo,
sin ejercer una accién imperialista y toraliraria.

Acariciar es todo lo contrario que rocar. En la caricia no hay posesién. Lo
acariciado no es tocado. Lo acariciado se escapa, no se posce. No hay tecno-

{come dice Levinas) que es el fiador no consimiente, no elegido, de una promesa que no hizo,
el insusticuible que no ocupa su sitio.» {La escritura del desastre, ed. civ., p. 23.}

33. En lo que sigue me basa, ademds del planteamiento de Levinas, en fz lectura que realiza de
la obra del fildsofo lituano Bernhard Waldenfels. CE WaLDENFELS, B. (1990). Der Stache!
des Fremeem, Pranklure: Suhrkamp. CL. también del mismo autor: «Respuesta a lo ajeno.
Sobre la relacion entre la cultura propia y la cultara ajenas, Revista de Filosofta, Universidad

de Costa Rica, XXX (71}, p. 1-6, 1992.



_lfti _Eniahonar 24, 1995 o _ Jean-Carles Mélich_

logfa de la caricia, porque no es intencional ni planificada. La caricia busca
algo, pero no sabe lo que busca. Esta ignorancia le es esencial. El otro acari-
ciado va mis alld del contacto de la caricia. La educacién que es puramente
tdcal queda reducida a tecnologia y acaba en el imperalismo de la totalidad,
de lo Mismo®*. La educacién es caricia porque es relacién sin dominio ni pose-
sién. Pero la educacién rambién es fecundidad. Entre el padre y el hijo hay
trascendencia. El hijo es otro, aunque no totalmente otro. Es ¢l misterio de
una alteridad absolura y al mismo tiempo, y aunque parezca paradéjico, de una
presencia, de la presencia del rostro y de la responsabilidad. Es una presencia
sin representacién, es un modo del infiniro.?* La educacién es erética. Pero
no es una erética ni platénica ni concupiscente. El erotismo en Levinas no es

conocimiento, es élica®.

34. «Une espéce de néo-scientisme et de néo-positivise domine la punsée occidentale. Il s'4tend
aux idéologies clles-mémes dont an démonte les mecanisines, dont on dégage les structu-
tes.» (LEVINAS, E. (1992). De Dien gui vient & {idée. Paris: Vrin, p. 22.)

35. «El rostro del otro en la proximidad, més ene representacion, es huella icrepresentable,
maodo del infinito.» (LEVINAS, E. (1987). De otro medo que ser o mds alld de la esencia,
Salamanca: Sigueme, p. 185. (Edicidn originai: LEVINAS, E. {1990). Autrement qu érve ou

-rlela de fzssence. Paris: Le Livee de Poche, p. 184)

. uada sntre 1 iuz y la oscusidad, CF Quaksi, MLA. (1992). Méditations dro-
siguns, Froed sy Minmanuel Levinas, Parfs: Balland, 0. 11 aka abra de Levinas nos recuerda
4iE DUestro concelmiento nace cef dia y de la noche, de la transparencia y de ia opacidad,
e la manifestacitn y del secreto.n



