
Enrahonar 24, 1995 155-165 

Mite i logos al Emeu de Plaró 

Lluís Alegret 
Institut de Batxillerat Maragall. Barcelona 

Resum 

L'article intenta explicar les característiques rellevants entorn del conflicte entre rnythos i 
logos. L'autor exposa que ambdós se situen en el mateix nivel1 hermenkutic quan hom refle- 
xiona sobre la naruralesa del cosmos i el seu esdevenidor. El treball s'ha realitzat a partir del 
text del Timeu de Plató. D'altra banda, s'analitzen cinc qüestions bkiques: el plantejament 
ontolbgic de la teoria sobre l'univers, el model i la copia, la configuració de I'univers, la natu- 
ralesa del principi causal, la figura del demiürg. Pel que fa a la naruralesa del model i la copia 
s'estableix el dilema entre I'ésser, u, ingknit, i allo que esdevé, generat, divers i múltiple. La 
causa de l'esdevenidor s'expressa a través de la mecafora del demiürg, I'artesi diví, artífex de 
la configuració. Una configuració basada en una teoria matemitica d'arrel pitagbrica. La 
conclusió és que el discurs sobre l'esdevenidor sempre és versemblant, hipotetic i mític. 

Paraules clau: copia, cosmos, demiürg, hermenkurica, logos, mythos (mire), model. 

Abstract 

This paper intends to explain the weighty characteristics involved in [he conflict benveen 
mythos and lagos. The  author shows that mythos and logos are on the same hermeneutic 
leve1 when we think about rhe cosmos. The text analyzed comes from Plato's Timaios. The 
article explains five essential questions: the ontological attempt of the theorie about the 
universe: the pattern and the copy, its develo~ment,  the nature of the causality, the ((pie- 
ture)) of [he demiurge, the godlike artisan. Abour the nature of the ontologic-mathemati- 
cal pattern and the copy the author points the dilemma benveen being, one, increated, 
and the different and created. The reason of the development of the universe leans upon 
the mathematical pitagoric theory. The conclusion is that the thought about cosmological 
development is probable, hypothetical and mythical. 

Key words: copy, cosmos, demiürg, hermeneutics, logos, nythos. 

Sumari 

"3 Inrroducsió 4. La natura!esa de I'i;n:ie;s 
< 7: .. Lái.teament ontolbgic cie ?a reoiia S. La naruraiesa deí no&.e! 

- . .  
SOC:; ; x:llvers 5 Ya ciles::6 sobre !z 332.2 

5 -i2-y:Clar,:i: ,A,; j; c':,:;'::S 5cezi :L . . 
í. r- -rcr_c ce cc:;c ;:iziS c3i~~~~izc-C <e ;'üri>gc;s - 

S. L3 r ~ a ~ ~ i a i e s a  de! princ:pi c a ~ s d  



156 Enrahonar 24, 1995 Lluis Alegret 

O. Introducció 

Amb aquest escrit volem posar de relleu la importancia que té el mite en filo- 
sofia. Es pot situar al mateix nivel1 significatiu que el logos. S'hauria de supe- 
rar tant la interpretació il.lustradal com la positivista i racionalista, que considera 
irracional i confús el mite. No deixa d'ésser una interpretació plausible com 
una altra. L'ésser huma per naturalesa és un intkrpret, car cerca el sentit de la 
seva existencia. Com diu Gadamer: «no és allo donat (Gegebene) el resultat 
d'una interpretació?jj2. No és una manera possible d'interpretar la realitat afir- 
mar que és allb que consisteix en el racional, com estipula Hegel en el seu cone- 
gut dictum?, no és una manera d'interpretar la realitat l'explicació mítica o la 
religiosa? Per que ha de posseir més veritat la interpretació científico-positiva 
que la considera com una aparenta, com un fenomen? Són incompatibles les 
interpretacions de la realitat establertes pel logos i el 7nythod3 No consisteix el 
filosofar en I'intent de passar de la no-veritat a la veritat, de la foscor a la Ilum? 

La interpretació del mite cal portar-la a terme a partir de la mateixa cre- 
enca religiosa. No és sinó des d'ella que entendrem per que juga un paper cab- 
da1 en el pensament filosofic platonia el fet d'explicar mites. La filosofia de 
Plató no s'entén si no és a partir d'una realitat global divino-humana. El pen- 
sament de Plató es manté en la frontera entre la mirada dirigida al si mateix i 
a la vegada dirigida a la totalitat4. Al meu entendre es tracta d'un equilibri més 
o menys estable entre el logos i el mytbos5. Plató s'enfronta a I'escepticisme i en 

1.  « L . .  .] Encara que es 1101 I'exposició mitica dels filosofemes platonics i encara que aixo cons- 
titueixi l'encís dels seus dialegs, és innegable que, al mateix temps, Ps una font d'equívocs i 
d'obscuritats, les quals comencen ja quan hom considera aquesrs mires com la millor doc- 
trina de Plató,). HEGEL (1986). Werke, 19, Voilejuizgen iibei die Geschichte der Philosophie, 
II. Suhrkamp: Frankfurr amb Main, p. 29. 

2. GADAMER, (1986). Gesanzmelte Weike, 2, Hermeizeutik, 11, J.C.B. Mohr (Paul Siebeckj, 
Tübingen, p. 339. 

3. al'esquema explicariu corrent segons el qual el procés de desencantamenr delmón porta 
necessiriament del mire al logos és, al meu judici, un prejudici modern ;. . .]. Es merit de 
Gerhard Krüger I'haver aclarit de manera magistral els pressuposits religiosos de la filosofia 
grega i especialmenr de la platonica. La historia de mire i el logos en la Grecia originaria 
presenta una estructura molt més complexa que aquella que fa suposar l'esquema de la 
Il~lustració~). Op.  cit., p. 126. 

4. «En vez de contemplar los signos del cielo, al modo presocrático, e1 Sócrates del Fedón pla- 
tónico basa su subversión contra los antiguos sabios en orientarse a escrutar, no los cielos, 
sino el <(sí mismo,), o a cuidar de la propia alma, esa alma subjetiva, que comienza, con 
Sófocles, con Sócrates, con Platón, a ser explorada y reconocida>>. Eugeni TUS, Exilio occi- 
dentaly viaje a Orientz, p. 40. 

5 .  «Mito es lo que tiene que ser por medio de su pronunciación: io que aparece en la revela- 
ción de su habla. El miro es el habla que roca antes que nada y en sus fundamentos a todo 
ser humano, es e! que hace pensar en lo que aparece y en io que es. Logos dice lo mismo. En 
manera alguna es v e r ~ a a  ic que opinz ia historia de la filosofí:. común y corriente, que mito ~. y logos entra:. er. oprs,r;$r o51 C.JITJZ Se ia f i i ~ j ~ 5  ~ 2 ~ 0  rai; znxs bien scn los primeros 
pensadores cLe los griegos (i-arméniuc;, fragm 8) quienes ~LSLP: mit3 1 7  logos con un misrnr: 
significado. Mito y 10g3~ se separan y se oponen allí a3nSe ,ni el rn i~o 111 e! iogos puede2 
mantenerse er, su ser primigrnio ese2 tuvo lugar c n  91ae6n. S; la hlscoria y ia fiiosoríz 



Mite i lopos al Tzmeu de Plató Enrahonar 24, 1995 157 

certa mesura a I'ateisme dels sofistes. Enlluernat per I'exemple vivent del peda- 
dog Sbcrates manté enfront dels sofistes la convicció que el mite, és a dir, la 
religió, els costums tradicionals, són importants per a l'educació: un poble 
sense historia, sense tradició, no pot assolir una vertadera convivencia6. 

L'anhel de veritat fa necessari el mite, la poesia, la religió. Les formes materna- 
tiques són models, paradigmes, que pretenen donar una explicació coherent 
de la realitat sensible. En definitiva, interpretacions. Perb quan es vol donar 
raó de la multiplicitat en si mateixa, aleshores la mesura, el model ideal, no és 
suficient i cal apel.lar a la inspiració poetica, mítica, religiosa. 

Considero com a tesi que en Plató mythos i logos se situen al mateix nivell. 
El mire no és sinó una explicació aproximativa, versemblant, sobre la realitat que 
anomenem cosmos, univers. El mite esdevé necessari i és un logos versem- 
blant, logos eikotos. Aquesta tesi intentarem d'aplicar-la a la interpretació del 
plantejament ontolbgic del Timeu de Plató. 

La clau interpretativa 

El Timeu de Plató ha estat interpretat diversament. Es tracta d'una obra cab- 
dal, prou rica i complexa com per ésser susceptible de múltiples hermeneuti- 
ques. Els sentits teolbgic, epistkmic, ontolbgic, mític, es barregen de tal manera 
que es fa difícil tragar una delimitacióprecisa entre ells. No pretenem exposar 
la problemhtica de les interpretacions . Hem establert abans que situavem el 
mite i el logos al mateix nivel1 com a clau interpretativa8. 

opinan que el mito ha sido destruido por el logos, se debe esto a un prejuicio que se ha 
heredado del racionalismo moderno y al que sirve de base el platonismo. Lo religioso nunca 
es destruido por la lógica, cosa que sucede siempre y solamente por sustraerse el dios)). 
HEIDEGGER, (1978~).  ; Quésignificapensar? (Wm bezyt hzken!). Buenos Aires: Nova, p. 16. 

6 .  Cf. P L A T ~  (1983). Platonis opera, IIí Timaios. Londres: Oxford University Press. Utiíitzaré 
a partir d'ara I'abreujament Tm.  

7. <(Le verement de la fiction ne doit pas nous [romper: il s'agit bien de science et de la plus 
sérieuse. Nous aurons I'occassion de voir, en examinant le détail du dialogue, qu'en route 
matiere, astronomie, mathkmatique, physique, chimie, médecine, le Timée expose d'ordi- 
naire non pas des connaisances deja vieillies et demodées, mais I'état de la science la plus 
moderne, la plus au courant, au moment oú il a été composé,,. RIVAUD, A. (1949). 
Introducció a I'obra de Plató, Timeu. París: Budé, p. 6. 

A casa nosua Josep Montserrat diu: «El Tiilzeo es, pues, en el sentido más estricto, una epis- 
temología, una filosofía de la ciencia. La contextura mítica del diálogo, adoptada como 
recurso literario para disponer de una nutrida panoplia de alegorías expresivas, se resquebraja 
en el transcurso de la exposición para dar lugar a la enjuta elucidación de los teoremas geo- 
métricos,>. MONTSERRAT, Josep (1985). <,El Timeo: De la Política a la ciencia a través de la 
imaginación),, Enraboizar, Departament de Filosofia, Universitat Autbnoma de Barcelona, 
Bellaterra, p. 32. 

8. Ens hem orientar en els plantejamenrs de García Bacca [ P L A T ~ N ,  Obras completas, 1/7, 
Timeo, Facultad de Humanidades y Educación, Universidad Central de Venezuela, Caracas, 
1982 (trad. prólogo y notas y clave hermenéutica de David García Bacca)] i amb el del filo- 
sof frances Luc Brisson (Le mtnze et látrtre dans la stiztcture ontologiqzre dzr Tirnee de Platon. 
Un commentaire ytématique dzr Timée de Platon, Klincksieck, París, 1974). 



158 Enrahonar 24, 1995 Lluís Alegrer 

1.  Plantejament ontolbgic de la teoria sobre l'univers 

Els dialegs de Plató es poden comparar a una representació teatral9. En el Tm 
intervé principalment el científic, pitagoric, que porta el nom de l'obra molt rela- 
cionat també arnb el món de la mística i de la religió. El dialeg comenca amb 
la remarca de Socrates que rroba a faltar entre els reunits un quart interloc~tor'~. 
Així, doncs, a més a més de Socrates, intervenen en el dialeg Crítias, 
Hermbcrates i Timeu, que mantindra la part subtancid de I'exposició sobre 
l'esdevenir cbsmic. Després Timeu exhorta Socrates a que faci una rememo- 
ració sumaria sobre el tema de l'estat; Sbcrates respon amb un resum del trac- 
tat en els llibres 11, 111, IV i V de La República". L'interpel.lar exposa que cal 
fer per td que un estat assoleixi la seva finalitat: esdevenir just, de la mateixa 
manera que la finalitat de la fisis és que esdevingui bella, ordenada i harmo- 
nica. Per acomplir aixb caldra la interpretació dels filbsofs, deis polítics i dels 
científics com Timeu, Crítias i Hermbcrates. D'altra banda, Hermbcrates inter- 
vé per dir que el dia abans Crítias els havia explicar una historia (hójov) sobre 
tradicions antigues (nahcc~a~) '~ .  Aixb dóna peu a explicar el mite de l'Atlantida, 
que fa la funció d'introito a l'obra prbpiament dita13. 

Aquesr i n ~ o i t o  a la magna representació poktico-cosmolbgica que es desen- 
vol~para tot seguit és com una mena d'escenogrda, un rirud escknic, que ens sima 
en l ' h b i t  de la tradició, tant la religiosa com I'epistemica, sense la qud -ve a 
significar Plató- és impossible d'elaborar cap ripus de teoria versemblanr. 

Després de la presentació de Timeu, realitzada en un to solemne per part 
de Sbcrates, el pitagbric implora I'ajut dels seus déus segons el costum esta- 
blert quan es tracta d'una qüestió sobre els orígens: 

Pero, Socrates, tots els homes per poc que participin del seny (awcp~oa.Uvq5), per 
poc que sigui, quan estan en la situació d'emprendre una tasca petita o gran, sigui 
quina sigui la manera, invoquen sempre la divinitat. Pel que fa a nosaltres que 
anem a elaborar un discurs arnb sentit (XÓyou5 x o ~ ~ i o O u ~ )  sobre l'univers ( x e ~ i  toa 
xwv.co~) -si és esdevingut (yEyóvev) o si no ho és- si no volem equivocar-nos 
ens veiem en la necessitat d'implorar els déus, per tal de demanar-los que els nos- 
tres proposits siguin sempre, pel que fa a ells, conformes a llur pensament [...] 1 
així d'aquesta manera he invocat els déus14. 

Arnb to de pregaria queda, doncs, plantejada ontolbgicament la qüestió 
sobre l'univers o cosmos, si és esdevingut o no ho és. Així el plantejament 
onrolbglc i cosmolbgic resta integrat dins el marc religiós. 

9. ((Perh, per venrura, no 63 e! n.osrrc ofici (wgo~zj i el d'ells de represenrar la par: de !'absenr?», 
Tm., 1 7 6 7 ,  ((Tal vegada L...] pod~íem celebrar en aquesra assemblea d'una manera con- 
wnient a ia iza,  coni si 1: canressini un himne,:. Op. cir., 2ia!-3. 

irJ. Cf. o?. C ~ C ,  17;:-2 
IL, Cf, 3;. c:c.: :7c~-i, ;~ 
12 Cf oc. cit. ?.@a;" 
.;. Cf. o;) sir,, 24eL-25d6. 
I 4 ~  3 p  clt., 24cl-27cll, 



Mitc i logos ai Tziizezl de Piaró Enrahonru 24, 1995 159 

2. Plantejament de la qüestió sobre la configuració de l'univers 

Després de la invocació inicial en la qual queda plantejada la quaestio en forma 
de dilema, el to de les paraules de Timeu esdevé laconic i supositiu: 

"Eatlv 06v 6fi KUL' PLL.~TIV SÓEUV ~ ~ O T O V  ~ L U L Q E Z E O V  TÚSE. ~i TO 6v & ~ i :  ~ E V E ~ L V  Si. 06% 
EXOV, X Q ~  Ti zo ~ L ~ V Ó ~ E Y O V  UEV &E?: 021 6E ofi6ÉnoLe. (Segons el meu parer es poden 
fer, en primer Iloc, les divisions següents ¿quin és l'eris etern, que no té gknesi, i 
quin és l'esdevingut sempre, que no és mai?)15. 

Es tracta, dona ,  d'elucidar la naturalesa d ' d o  que és i del seu oposat: l'esde- 
venir l b .  

El pitagoric hi afegeix: 

L O  ~ E V  6?l voqoe~ yesu Xóyou xegtXiln-cÓv, & E L  xuru L U ~ ~ L U  6v. TO 6' u5 6 0 % ~  ~ E T '  

uia0~oew; &),Ó:,ou So~cto~óv,  yt;rvóu~vov xui hx~?~hiiyevov, 6vrwc SE 066Exote bu (el 
amb la sensació no és raonable, car neix i pereix, sense ésser mai)". 

És a dir, el primer es por enunciar, car és raonable i té un sentit, el segon 
és intel.ligible i esta mancat de raonabilitat. Aquest és el resultar del plante- 
jament de la quaestio, en forma de dilema. Hi  ha dues maneres d'tsser: un 
ésser immutable, que sempre és, que té sentit, aprehensible pel raonament, 
un altre ésser, I'esdevenir, que és i no és i que en principi no és raonable i esta 
mancat de sentit. És evident que allo que esdevé pertany a la segona manera 
d'ésser. Aquesta és la dificultat. Perquk, jcom podem conkixer-lo, si de fet 
esdevé? No el podem conkixer -recordem aquí Parmenides- per mitja del 
raonament, car en principi en desconeixem el sentit. No el podem conkixer a 
través de I'experikncia, car aquesta sols ens proporciona l'aparenca de les coses, 
I'opinió. A més, com podem acudir a I'experikncia, al sensible, si justament és 
el que pretenem conkixer? Davant del dilema cal optar per una de les dues 
alternatives. Hem d'acudir al pensament, a la imaginació. La primera alter- 
nativa porta a l'establiment d'un principi, d'una raó explicativa de l'esdeve- 
nir, d'allo que és engendrat. En definitiva, cal apel.lar a un principi intel.ligible, 
quelcom que tingui sentit i faci raonable l'explicació de I'esdevenir del cos- 
mos. En conseqükncia, es formula el principi d'aquesta manera: 

ITÜY SE u5 TO y~yvo~~evov Un' wi~iou t ~ v o ~  E- &vúyxq j : i jveo0u~ jrctvti yug &6iivurov 
~wgi; a i~ iou  yÉveo~v o~e iv  (tot el que esdevé, esdevé necesskriament en virtut d'algu- 
na causa, car per a tota cosa és impossible haver tingut la gknesi a part de la causa)". 

15. Op.  cit., 27d6-28al. 
16. Recordem que la naturalesa de I'esdevenir es planreja a la Teogonia com a priicipi o comenp- 

menr de la gtnesi: <<'Hro~ ui.v ~ [ ~ W T L ~ T U  XUO: YEVET'D (en verirat prirnerament esdevinguk e1 
caos). HESIODE (1990). Theogonia. Obeia et dzeies. Sczdtum. Oxford: Oxford Ui:iversity Press, 
p. 10, (116). 

17, Tm. 28al-4.  
i 8 .  3 p ,  cit., 28a4-6. 



160 Enrahonar 24, 1995 Lluís Alegret 

Aquest és l'enunciat del principi, que tradicionalment es coneix amb el 
nom de llei causal: tot el que esdevé esdevéper alguna causa (u i~ iu ,  aitia). 

3. La naturalesa del principi causal 

Ara bé, quina és la naturalesa d'aquest principi? En quin sentit esta formu- 
lat aquest principi? Aixo és decisiu. El mot grec aitia significa acusació, 
imputació. En principi, té, doncs, un sentit jurídic. Qui  és el responsable 
que l'esdevenir sigui com és? Qui és el responsable del fet de la genesi (con- 
figuració) de l'univers? Respondre aixo implica situar-se en la qüestió sobre 
l'origen de les coses. Davant d'aixb hi ha dues alternatives: o bé establir el 
principi com un axioma indefinible, car per aixb és principi, o bé situar-se 
per sobre del principi, és a dir, en el terreny de la metafora, en l'ambit de 
I'imaginatiu, del mític. Es el camí que elegeix Tirneu. 1 així, de  sobte, en la 
seva explicació apareix la figura del demiürg: 

"Otov kEv 06v av 6 b q ~ ~ o ~ e y o j  neo5 t o  na ta  taLit& Exov Ph&xmv & ~ i , t o ~ o 1 j ~ p  tlvi 
n e o a x e h ~ ~ v o ~  naea6s iy~u t~ ,  tqv iS&av xai GUvay~v aLito0 &negy6ti;qta~, xahov k t  
&v&yxq< oVtos &notsheio9a~ náv. 06 6' av E ~ S  t o  y~yovos, ~ E V V T ~ L @  n a ~ a 6 ~ i y p a t ~  
neoaxehp~vos, 06 xahov. 

[Quan el demiürg, tot llucant sempre el que es manté d'identica manera, tot 
fent ús d'aital cosa com a paradigma, realitzi la idea i el sentit (GUval~~v) d'ella, 
aleshores ho acompliri necessiriament tot bell; si (és) a l'engendrat (o a I'esde- 
vingut allo que Iluca), tot fent ús d'un model engendrar no ho acompliri be11]'9. 

Fem una recapitulació. Es parteix d'un dialeg sobre la naturalesa de la polis 
i sobre I'origen del poble grec. Dins d'aquest context es planteja la qüestió 
sobre la naturalesa de l'univers, el seu origen i la seva genesi o configuració. 
Tenint en compte el caire del tema, el pitagbric Timeu invoca els déus, situant 
el discurs en un to de solemnitat, propi d'un tema cosmogbnic i cosmologic 
complex. Després s'estableix una hipbtesi: ({'tlv oiv 6? Ey?v GO&XV [...]N, en 
forma de dilema. S'enuncia el principi o el fonament que ha de donar raó i 
sentit a allb esdevingut: la causa (aitia), que té un sentit jurídic. 

L'aparició de la figura mítica obliga a l'adopció d'un to «irreal», imaginatiu 
en l'exposició. A,més a més, el verb esti en subjuntiu per remarcar la ((irredi- 
tatn, l'hipotetic. Unicarnent es manté el to epistkmic amb l'expressió E5 CLv&yxq~ 
(necessiriament), que posa de relleu la versemblanca de la hipbtesi. La pre- 
sentació sobtada de la figura del demiürg significa que no hauri de causar 
estranyesa en I'auditori, és a dir, sera una hipbtesi versemblant20. 

19. Op.  cit., 28a6-b2. Els parentesis s6n nostres. 
20. «Ainsi le Timée est un rnythe, rnais c'est un rnythe vraisernblable, qui traduit autant que 

cela est permis la faiblesse hurnaine, les verités les plus hautes auxquelles, en ces rnatik- 
res, i'hornrne ait pu parvenin,. A. RIVAUD, Op.  cit., p. 14. 



Mire i logos al Tirneu de Plaró Enrahonar 24, 1995 161 

3.1. La figura del demiürg ( d ~ p ~ o v g y ó g )  

Per que empra Plató el nom de demiürg per tal de descriure la causa de la gkne- 
si de l'univers? Segons Luc Brisson el terme demiürg designa alhora I'artesd i el 
magistrat, realitza la funció d'enllac entre el món sensible i el món intel.ligible, 
I'ordenació del món sensible21. 

El fet que Plató hagi elegit un mot de naturalesa a r c a ~ t z a n t ~ ~  per designar 
el ((responsable)) de la configuració de l'univers mostra la necessitat d'intro- 
duir-hi quelcom metaforic, una ex licació versemblant. En aquest sentit mite '3 i. logos es troben en el mateix nivel12 . El demiürg és, de fet, el «responsable)) que 
ordena l'univers segons un model ontologic i prescriu les lleis matemdtico- 
geomktriques, d'acord arnb les quals l'univers tindrd una harmonia i un sentit2*. 
A saber, estard configurat segons la idea de bellesa i la del bé. 

21. aOr, dans la langue grecque, existe un mot, ayant déji une saveur archaique a I'époque de 
Plaron, qui désigne i la fois artisan et magistrat. C'est & ~ ~ O L ' Q ~ O ;  [...] Le &l~~toueyÓ~, qui 
comme artisan et magistrat, a pour champ d'action le monde des apparences sensibles, 
constitue dons le lien entre le sensible et l'intelligible et ne peut, de ce fair, acomplir que 
des foncrions de production et d'organisarion du sensible),. Luc BRISSON, Op. cir., p. 101. 

22. El rnot s'ha de situar dins del context de la culrura he1,lknica. Concretament cal referir-se 
a I'Odiaea. En aquesta obra hi ha la referencia als demiürgs, com a servidors dels aristo- 
crates, assistents en els rituals i en les libacions també com els missatgers dels déus i dels 
homes. El text concret de 1 'Odisjea és XVII, 382s .  Cf. Luc BRISSOX, Op. cit., p. 92-94. 

23. «Le domaine dti Timée est le \~raisemblable, puisqu'il s'agit d'un dialogue cosmologique 
ayant trait i la consriturion des choses sensibles. Cependant, étant donée que le discurs 
humain esr, en soi, impropre i décrire la production divine du monde sensible, Plaron use 
du type de discours qui permet, d'une certain facon, de contourner la difficulté que pose cette 
limite. Voili pouquoi on peur dire que le Timée est un mythe. En effet, il décrit, par l'inter- 
médiaire de la production humaine, la production divine du monde sensible. Ce qui est 
en fait un mythe vraisemblable),. Op.  Cit., p. 105. 

Brisson explica quin és el sentit de mire versemblant (~ixoru Füe~v) ,  tot basant-se a la vega- 
da en G. Vlastos que afirma: «EixÓ< is the imporrant word. It is [...] used thrice explicitly (29 
c2, 8; 29 d2) and once implicitly (29 b3-5, elxovo; [...] aiyyev~i~).  Of these four, ir is used thri- 
ce as an adjective of hoyov, once of pfi80;. In the seventeen echoes of this inrroduction throug- 
hout the rest of the dialogue 1680: is used thrice (59 c6, 68 d2, 69 bl), while Eixó;, etc., are 
used sixreen times (30 b7, 34 c3-4, 44 d i ,  48 c l ,  48 d2, 49 b6, 53 d5, 55 d5, 56 a l ,  56 d i ,  
57 d6, 59 c6, 68 d2, 72 d7, 90 e8). Eixota )Lóyov is used eight times, elxóta p68ov rwice. And 
it is a pretty commenrary on the «mythological~) connorarions of eixora pUeov that ir is used 
both times of a purely scientific opinion: 59c, of rhe composition of metals, and 68d, of 
colour-mixture,,. (Versemblanr és el mor importanr. S'uriliaa [...] explícitment tres vegades 
[...], i una irnplícitament [...] ELXÓVOS [...] uuyyevei<. D'aquestes quarre, tres s'utiiirza com un 
adjectiu de Aojo;, un de ~ú8ov. En les disser repeticions d'aquesta introducció al llatg del dii- 
leg bü8ov & usar tres vegades [...], mentre que t~v.ó; etc., són utilirzan setze vegades [...] Eizosa 
ELóyov és utilitzat vuit vegades, ~ixo.ru U ~ ~ O V  dues vegades. 1 és un comenrari proper a les con- 
notacions mirologiques d'eixoru ~~ü80v  el fer que és utilitzat ambdues vegades com una opi- 
nió purament científica: 59c, sobre la composició dels metalls, i 68d sobre la mescla de color). 
G. VLASTOS, ([Creation in rhe Timaeus: it is a fiction?)). Stzrdies i~z  Pfato'j nzetaplysics, ed. 
R.E. Allen, 1965, p. 382, citar per Luc Brisson, op. cir., p. 104-105. 

24. «El demiürg del >Timaiosi en tot cas s'estableix per l'única que pel rraspis d'un estat de 
rnoviment desordenar a un estat d'ordren. Hans-Georg GADAVER, Gesanzmelte Werke, 6, 
Griechzsche Philosophie, 11, J.C.B. Mohr (Paul Siebeck). Tübingen, 1985, p. 247. 



162 Enrahonar 24, 1995 Lluís íüegret 

D'altra banda, la prova de la coinplexitat de la figura del ((responsable)) de 
'OS,  en l'ordenació de l'univers estreba en els diferents noms que rep: 6yp~oug / ' 

tant que <(responsable», (l'aitia), en el sentit de magistrat i artífex; notqtT)~, 
creador, n u t ? ~ ,  pare o progenitor, ovv~otú;,  compositor, ordenador; 
~ E Ó s ,  déu; X I ~ Q O ~ ~ C X ~ T T ~ S ,  modelador, tÉxtwv, fuster2j. A més, el demiürg en 
la configuració de l'univers realitza les tasques d'agricultor, metal.lúrgic, 
aleació dels metalls, fundició, forja, també dissenya, trena, fa ceramica, 
modela la cera. El demiürg no sols presenta un poliformisme, sinó que a la 
vegada presenta un aspecte antropomorfic, en tant que és previsor, vol, desit- 
ja, parla, té qualitats humanes: és bo, no té enveja, i per últim pensa, en 
aquest sentit Brisson interpreta el demiürg com un VOÜS, és a dir, una 
intel.ligencia separada26. 

La metafora del bon artesa que treballa a consciencia i en inspirar-se en un 
model idoni obté una obra reeixida, configura el teló de fons del relat cos- 
mogonic, en tant que logos o miteversemblant. El demiürg és un artesa-poeta 
que per mitji de la intel.ligencia ordena, tria, els diversos elements, els aplega 
convenientment i d'acord arnb una proporció aritmktica els fa passar del desor- 
dre a l'ordre, en definitiva, dóna sentit a la configuració de l'univers, puix que 
la finalitat de l'obra és la d'assolir un cosmos be11 i harmonic, a semblanca del 
model ontolbgic: l'esser2'. 

4. La naturalesa de l'univers 

Quan s'han establert les hipotesis i els pressuposits ontolbgics ordenadors que 
donaran sentit a la configuració, Timeu es qüestiona l'origen i la naturalesa de 
l'univers ( x a ~ ) ,  del cosmos (r,óo,uos) o del cel (ou~uvós).  

El plantejament és clar i formulat també en forma de dilema, com ante- 
riorment: cal veure si el cosmos ha tingut un comencament o no n'ha tingut, 
interpretant el comencament com a principi ( C I Q X ~ )  o raó del seu esdevenir, 
de la seva configuració. Per resoldre el dilema es parteix de l'axioma: Tot allo 
que és sensible (&io6rlot;), visible (dqatóS) i tangible (cinto<) és engendrat. 1 
19argument consegüent és: el mon «és sensible, visible i tangible, puix que té 
cos ( o ~ i j ~ u ) » ~ ~ ,  per tant, en virtut de la premissa major el món té un comenca- 
ment, car és engendrat o ha esdevingut (yÉ:lovev). 

25. «Tov p i v  o& ~otqz$v zui r r a t é ~ a  T O Ü ~ E  TO¿' n u v t o ~  E U Q E ~ V  TE Egyov zui E ~ Q Ó V L U  E& r r 6 . v ~ ~ ~  
Ú6uvurov ?,&,/ELY» (descobrir el faedor i el pare d'aquest univers és treballós i quan s'ha des- 
coberr és imposible d'explicar-ho a la gent). Tm, 28~3-5 .  

26. CF op. cit., p. 33  s. 
27. C'est le Démiiiige qui désigne le niouvement de ia sphkre des fixes, pour en faire le mou- 

vernent du Meme et du Semblable; c'at iui qui &e la destinée des especes morteles, qui regle 
la proponion des essences, dont !e mklange eonstituera les %mes et les corps. i\/lais ii ae  cree 
.-:en, sinon i'ordre et la beauté, d'apres un modele qu'il copie,,. A. R ~ v A G ~ ,  op. cit., p. 36. 

28. Tm, 1807-8. 



Mite i logos al Timezí de Plató Enrahonar 24, 1995 163 

5. La naturalesa del model 

Aquesta conseqükncia porta al plantejament d'una altra qüestió essencial: 
la naturalesa del model en el qual s'ha inspirat el demiürg per a la configu- 
ració de I'univers. Podríem anomenar aquesta qüestió la referent a la causa 
exemplar. Quin model ha utilitzat el demiürg? H a  estat un model idkntic 
o bé un model basat en I ' e ~ d e v e n i r ? ~ ~ ,  Com sempre es parteix del dilema, 
enunciat així: 

Si el cosmos és be11 i el demiürg és bo, aleshores és evident que f ~ &  la mirada en el 
rnodel ( J C U Q Ú ~ E L ~ ~ U )  eternal. En el cas contrari, cosa que esta prohibir de dir per la 
llei divina (BE&, fixi la mirada en el que ha esdevingut30. 

Exclosa la segona alternativa per raó de la llei divina, resta I'alternativa pri- 
mera; en conseqükncia, el cosmos ha estat configurat segons el model d'allo 
que té un sentit (logos), que és idkntic. 

El raonament que ha portat a aquesta conseqükncia es pot enunciar per 
mitja d'un modusponens de la manera següenr: Si el cosmos és be11 i el demiürg 
és bo, aleshores fixh la mirada en el model etern. 

El cosmos és el més be11 de les coses que han esdevingut i el demiürg el 
millor de les causes. 

Per tant, el demiürg fixh la mirada en el model eternal, en el model bo i 
be113 l .  A continuació s'estableix: 

OÜT, 8rl yeyevi~yÉvo5 n e o j  LO hÓ:,p nui cpeovfioe~ J C E Q L ~ ~ X T O V  nai X ~ T U  TUUTQ EXOV 
Ge8qp~oÚ~yq~ut  (Un cop esdevingut, va resultar configurar segons el captable mit- 
jancant el raonable i el pensament i es té segons I ' i d k n t i ~ ) ~ ~ .  

Repetidament veiem com la configuració portada a terme pel demiürg o 
magistrat-artesa es realitza amb un sentit, amb una raonabilitat. 

6. La qüestió sobre la copia 

La qüestió sobre el model porta a la naturalesa de la cbpia (causa material). El 
cosmos és una cbpia (E~xQY) del model e t e r ~ ~ a l ~ ~ .  Sentat aixo, cal establir ara 
quina ha d'ésser la forma de coneixement adequada a l'~5110v. Al nostre enten- 
dre aquí rau el decisiu. Timeu diu que els raonaments han d'ésser afins 
(ouyyev~í~) a l'ésser que hom pretén interpretar (EEqyq-cui). Per un cantó tenim 

29. Tm, 29al-2. 
30. Op. cit., 29a2-5. 
31. Mes endavant s'enuncien els atributs de vivent (Ioov) i d'iiitel.ligent (vo~lró;) i el seu 

coiitingut: compren, eii tant que parts, tots els animals, com a individus: ((06 6" Earlv 
rÜ),Ao. (@u xuB' Ev xui zuru ~ Ó Q L U ,  t o ú ~ p  ~ Ú \ ' T ~ V  O ~ O L O T U T O Y  OUTOY F ~ V C L L  LLBCIUEI,\'». 
Op. cit., 30~10-d2. 

32. Op. cit., 2?aG-7. 
33. Op. cit., 29a8-29b2. 



164 Enrahonar 24, 1995 Lluís Alegret 

allo que és estable (yoviyov), (allb que pertany a la unitat), que és ferm, allo 
que es mostra constant a la raó, a aquest ambit corresponen raonaments irre- 
fusables (Úveh&y.co~~) i -metaforicament- invictes (vol dir no susceptibles 
de ser superats per d'altres arguments contraris). Per un altre cantó tenim allb 
que és una cbpia (OVTOS ~ inóvo~) ,  una imatge de I'ésser. Aquí els raonaments han 
d'ésser versemblants (eixó~u;), analegs (ÚYU hóyov), proporcionals a l'ésser 
definit com a «car allo que l'ésser (owoia) és a l'esdevenir ($veo~v), la 
veritat ( C I ~ ~ ~ G E L C I )  ho és a la creenqa ( n i o ~ i v ) » ~ ~ .  

1 per que cal acudir a raonaments versemblants, analegs i proporcionals a 
la copia, en definitiva a hipbtesis? Perquk d'allb que esdevé, que és sensible, que 
és la imatge de I'ésser sols en podem tenir un coneixement aproximatiu, ana- 
leg. 1 I'única alternativa és combinar l'explicació poktica arnb l'explicació ver- 
semblant, vertadera, basada en el logos que dóna sentit, que ordena, que posa 
les coses en el lloc adient. És posible compatibilitzar aquests dos h b i t s ?  Sí, car 
la cbpia és una imatge de l'ésser, la cbpia manifesta la bellesa, I'harmonia, l'ordre, 
la perfecció del model (nu~ÚGe~ypu), encara que d'una faiqó analbgica. Aquesta 
manifestació evidentment és fruit d'una interpretació ontolbgico-mítica. 
Naturalment que sí. Perb repetim-ho una vegada més, és I'única coherent per 
donar raó, per fer versemblant a la ment humana el misteri i la inefabilitat de la 
causa primera. O és que per ventura es pot explicar d'altra manera la profun- 
ditat i la transcendkncia del tema que ens ocupa? Perb hi ha més. Aquesta expli- 
cació o hipotesi ontologico-mítico-teologica permet a la vegada la utilització 
del llenguatge matematico-geomktric, car, com hem dit, la cbpia manifesta la 
perfecció del model en la forma de la bellesa i de l'harmonia; és així que queden 
complementats mite i logos, teologia i episteme, ontologia i coneixement 
matematico-geomktric36. Per aixb, més endavant Timeu dira que el coneixe- 
ment de les causes divines no dispensa del coneixement de les causes segones, que 
expressen la necessitat expresada per les proporcions matematiques, tot i que la 
primacia descansa en les causes divines, motiu pel qual l'univers manifesta la 
bellesa, i causa també que l'ésser huma desitgi assolir el coneixement del bé i 
maldi per realitzar-lo a través de la paideia en l'ambit de la polis. 

Aixb explica que Timeu mogut per la veneració a la divinitat i per la cons- 
ciencia de la seva finitud com a ésser huma hagi implorat l'auxili diví i ara 
demani als seus oients comprensió per I'explicació (yueo~) versemblant (elxó~) 
sobre I'ordenació del cosmos3'. Perb l'explicació mítica es complementara arnb 

34. Cf. op. cit., 29b4-29c2. 
35. Op .  cit., 29c3. 
36. Una altra raó de la complementarietat enrre mire i logos, enrre explicació racional i ver- 

semblant, poetica, descansa en la tradició de la ciencia grega del segle V. Plató recull -diu 
Rivaud- «l'héritage de ses devanciers, Eléates, Pythagoriciens, Sophistes. En un certain 
sens, le Tzméeest une sorre de rransposition des cosmogonies anterieursb,. RIVAUD, op. cit., 
p. 14. 

37. aQualsevulla que, instru'it per homes prudents admetés que aquest és el prinicpi (UQX~~V)  
de l'ordenació del cosmos ho aceptaria corn a cosa arnb adequada ortodoxia (i>p0Óruru)>~. 
Tm, op. cit., 29e4-30al. 



 mire i logos a l  Timeu de Plató Enrahonar 24, 1995 165 

I'epistkmica i el demiürg rebri el nom d'ordenador (ouviota~) ,  el que posa 
ordre al desordre, el que associa les coses, tot reunint-les, arnb un sentit proper 
al de legein, és a dir, de posar les coses unes d'acord amb les altres, amb har- 
monia i bellesa. Aixo ens porta a la qüestió de la causa final: el déu ordenador 
era bo (áyixOÓ<) i sense enveja (rp0ovÓg) i va maldar perquk les coses fossin 
semblants a e l l ~ ~ ~ .  

El déu volia, doncs, que tot fos bo, el1 ha exclos, en tanr que li fou ~ossible, tota 
irnperfecció, i així el1 ha pres aquest tot (nav) visible, desproveit de tot repos, can- 
viant, sense mesura i sens ordre i l'ha menat del desordre a l'ordre, car el1 havia 
considerat que l'ordre val infinitarnent rnés que no pas el de~o rd re~~ .  

Cal llegir lentament el text, assaborir-me amb reflexió el contingut; I'expres- 
sió, estkticament, és d'una bellesa corprenedora, propia d'un gran poeta i que 
ha inspirat essencialment les teologies posteriors: neoplatonisme, cristianisme 
i la visió del cosmos al ~ena ixement*~.  El demiürg, I'artesi diví, té una volun- 
tat que vol el bé. Aquesta és la finalitat de la configuració del cosmos: dotar-la 
de sentit, en passar del desordre a l'ordre. 

7 .  A mode de conclusions 

Hem volgut portar a terme aquesta interpretació del Kmeu de Plató, per mos- 
trar com el discurs filosbfic, el logos, és sempre interpretatiu. 1 aquest mateix 
logos quan pretén esbrinar el sentit d'allb que és i no és, de l'esdevenir, del 
món sensible, és necessiriament un logos versemblant (~ixótog), una conjec- 
tura, en definitiva, una explicació mítica. Expressant-ho d'una altra manera. 
És possible fer un discurs, segons la veritat sobre allb que és, sobre el ser, sobre 
el bé, en canvi el discurs sobre I'esdevenir sempre sera versemblant, hipotktic, 
mític, pero t indri  un sentit; puix que aquest cosmos és un ésser animat i 
intel.ligent, gracies a I'acció divina4'. Mite i logos conviuen sense solució de 
continuitat en la filosofia platonica i continuaran convivint sempre que hom 
pretengui fer un discurs sobre la realitat en la qual vivim. Caldria revisar els 
pressuposits il.lustrats que exclouen del lagos el mythos, com en el cas de Hegel. 
Perb aixb ja seria objecte d'una altra reflexió. 

38. Op. cit., 29e1-2. 
39. Op.  cit., 30al-6. 
40. Cf. A. RNAUD, op. cit., p. 3-5. 
41. aDe tal manera que d'acord amb el logos versemblant és necessari dir que el cosmos és en 

veritat un ésser vivent animat i intel.ligent, configurat per la providencia divina),. Tm, op. 
cit., 30b6-cl. 




