
RAÓ EVOLUTIVA 1 RAÓ PRAXEOLOGICA. UN ESBÓS* 

Gerard VILAR 

El tema de la racionalitat ha estat sempre molt 
central en el Densament occidental, sobretot des 
de principis de segle. Pero en el darrer decenni, 
amb la crisi i per ella amb la fallida d'esquemes i 
la refutació de tantes «veritats» i certeses, la ra- 
cionalitat ha esdevingut quelcom enormement 
problematic, corn patentitzen clarament al meu 
judici els enfrontaments contemporanis entre ra- 
cionalismes i irracionalismes. En aquest país, a 
més, no hem estat indiferents a tal problematici- 
tat. Donen fe d'aix6 els -d'acord amb el nivel1 
del país- nombrosos títols d'autors espanyols 
apareguts en els darrers anys i que tracten el te- 
ma des de diverses 6ptiques. Recordem, per citar 
només fildsofs, les obres de Muguerza, Mosterín, 
Ferrater i Ouintanillal. A Raó i marxisme2 de- 

% 

fensava una determinada conceeció de la racio- 
nalitat, al meu entendre peculiar al marxisme, 
pero no necessariament sols a ell, perque el que 
anomeno aacionalitat praxeologica» podria tenir 
continguts axiologics i normatius molt diferents 
als propis de la tradició marxista o ser aplicada 
per un sol individu en lloc de per un col.lectiu i 
continuaria sent racionalitat praxeologica. 
Aquesta concepció difereix per molts motius de 
les sostingudes pels autors abans esmentats, pero 
també divergeix de la sostinguda per alguns 
marxistes contemporanis, corn és el cas dJHaber- 
mas o A. Heller , per exemple. 

Una primera qüestió a dirimir és la de si exis- 
teix o és ~ossible una teoria de la racionalitat 
-en el sentit fort del terme-, un criteri, proce- 
diment o el que sigui que ens permeti de justifi- 
car últimament el coneixemerit o l'acció. Si tal 
teoria fos possible, llavors també seria possible 
una teoria de la ciencia, una teoria de la justí- 
cia, una teoria del bé, etc. El meu punt de vista 
és que aquesta teoria ni existeix ni és possible; en 

'Aquesr rnalgirbar arricle ré unes prerensions molr rnodesres, corn vol ind~car ei seu 
subtírol Pci tiser sincer. diré que es rracraia. en escriure'l. de fer gairebé corn uns apunts 
d'alguncs idees I iecrures recents sobre el tema per cal de no oblidar-rne'n. d'aquí el seu 
caracrer de vegades lar1 fosc. rot sovint sinr?ric I sernpre Iiteririarnenr indigenr Defetres 
rors ells quc  espero que el lecror benevol sabra perdonar Nogensrnenys i sigui dir en des. 
~5rrec rneu. cal reconsixer que I'objecte d'aquesres pagines rarnpoc no és que sigui d'allb 
mép ame i propic~ per crnprar un llenguatge rnés connorariu i agradós. car del que es rrar. 
ra 6s de fer aigunes cales en el concepre de racionalitar 

1 J .  M U G U E R ~ .  La razón sin esperanza, Madrid, Taurus, 
1977; J. M O S T E ~ N .  Racionalidady acción humana, Madrid, 
Alianza, 1978; J.  FERRATER MORA, De la matena a la razón, 
Madrid, Alianza, 1979; M. QUINTANILLA, Afavor de la ra- 
zón, Madrid, Taurus, 1981. També podríem citar nornbro- 
sos articles o moltes altres obres que dediquen només una 
part de la seva atenció a aquesta qüestió. 

2 Raó i mamsme. Matenals per a una historia del racio- 
nalisme, Barcelona, Edicions 62, 1979. 

aixo discrepo d'Habermas i concordo arnb els 
autors esmentats. La qüestió suscitada per D. Bell3 
sobre una possible explicació de per que el marxis- 
me no ha considerat mai necess2ria una iustificació 
normativa de la seva filosofia ha de remetre's. en 
primer lloc, a la seva impossibilitat . A més, encara 
que fos possible seria inútil, corn ho proven les 
teories dlHabermas, Apel, Lorenzen? Rawls, 
etc., i molt abans que ells la de Kant. La prag- 
matica universal dJHabermas o I'apriori de la co- 
munitat de comunicació apelia no revelen més 
que l'anhel d 'un Absolut, la necessitat de sentir- 
se emparats per alguna cosa inamovible, fixa, un 
anhel, doncs, bhicament religiós*. 

La meva posició actual, que amplia tot el que 
s'afirmava al llarg de les pagines del meu Ilibre, 
és el que podria denominar-se concepció evolu- 
cioni'ta de la racionalitat, concepció que parteix 
de les tres tesis generals següents: 

l .  La racionalitat és un resultat de l'adaptació 
evolutiva de l'especie humana. La ment és un 
mecanisme de supervivencia i reproducció i la ra- 
cionalitat és tan sols una de les seves diverses 
«t?cniques». En realitat, 19intel.lecte humi no va 
ser dissenyat per a comprendre els itoms o per a 
comprendre's a si mateix, sinó per a fomentar la 
supervivencia dels gens humans, per a conservar 
intacte el material genetic huma5. 

2. La racionalitat consisteix en la capacitat de 

3 D. BELL, Las contradicciones culturales del capitalismo, 
Madrid, Alianza, 1977, p .  239. 

4 En el cas dlHaberrnas la cosa ja apareix clarament en la 
seva obra Problemas de legitimación en el capitalismo tar- 
dío (B.A., Amorrortu, 1975), on, segons la seva argumen- 
tació, I'etica comunicativa vindria a substituir la religió 
(pp. 145 s. Cfr. també La reconstmcción del matenulismo 
hz'stónco, Madrid, Taurus, 1981, cap. 4). Per altra banda, 
encara que els sup6sits d'Habermas fossin correctes no hau- 
ríem avanfat ni un dit, car, pel que fa a l'etica, per exem- 
ple, restaria fonamentat un ideal de vida caracteritzar per 
les idees de veritat, Ilibertat i justícia. Pero el problema és 
que en aix6 tothom esti d'acord, car de fet tals conceptes 
són buits, i del que es tracta és de dotar-los de contingut, 
corn per exemple fa el socialisme quan determina el concep- 
te d'igualtat corn el postulat d'abolició de les classes socials. 

5 Algunes expressions estan manllevades d ' E . 0 .  WIL. 
SON, Sobre la naturaleza humana, México, FCE, 1981, 
pp.  15 i 237. Per a aquesta tesi i la següent hauria de 
consultar-se I'important article de D.T. CAMPBELL, tEvolu- 
tionary Episternology», a P.A. Schilpp (ed.), The philo- 
sophy of K. Popper, The Library of Living Philosophers, 
Open Curt, La Salle (Ill.), 1974, pp.  415-463. Cfr. tarnbé 
F.J. AYALA. OGen y evolución del hombre. Madrid, 
Alianza, 1980. 



dur a terme una conducta nova davant de situa- 
cions que no són típiques ni per l'índole ni indi- 
vidualment; és a dir, una conducta és racional 
quan soluciona de cop una tasca pulsional nova, 
interessant i desconeguda6. Dit en altres parau- 
les i referit al coneixement: els homes mostren 
llur racionalitat no pas ordenant llurs conceptes i 
creences en rígides estructures formals, sinó per 
llur disposició a respondre a situacions noves 
arnb esperit obert, reconeixent els defectes de 
llurs procediments anteriors i superant-los. O 
també: la racionalitat de les realitzacions 
intel.lectuals humanes es troba no tant en la co- 
herencia dels conceptes i les creences corn en el 
mode en que els homes modifiquen llurs posi- 
cions intel.lectuals davant experiencies noves i 
imprevistes'. 

3. No existeix cap patró universal de racionali- 
tat, o sia, no existeix cap teoria de la racionalitat 
a la qual puguem remetre'ns per a resoldre últi- 
mament els notres problemes, ja siguin teorics o 
practics. No hi ha cap model de racionalitat a 
p;ri0n' suficient: ni la Iogica, ni el criticisme nor- 
matiu 2 la Popper, ni la racionalitat dialogica 
dJHabermas. Malgrat tot, aixo no significa que 
no es pugui ser racional: parcialment, en certes 
activitats, i globalment, pero des del punt de vis- 
ta d'una concepció concordant arnb la segona hi- 
potesi, o sia, arnb la idea que no es pot ser per- 
fectament racional. 

Aquestes tres tesis són independents entre si, 
no es segueixen unes d'altres. Així, per exemple, 
Popper estaria d'acord arnb les dues primeres, 
pero, contra la tercera, sostindria que el falsacio- 
nisme metodologic constitueix un procediment 
que garanteix més o menys la racionalitat de la 
investigació científica i de les teories empíriques. 
Malgrat tot, adhuc sostenint les tres hipotesis, 
caben aquí concepcions de la racionalitat forca 
diferents, incloent, per exemple, la del darrer 
Feyerabends que és ja manifestament irraciona- 
lista. Per aixo, a aquestes tres tesis n'afegiré una 
quarta l'enunciat de la qual seria aquest: 

4. Malgrat que no existeix cap patró universal i 

Expressions rnanllevades a A. GEHLEN, Der Mensch, 
Wiesbaden, Athenaion, 1978, p. 21. 

7 T.S. TOLJLMIN, La comprensión humana, Madrid, 
Alianza, 1977, pp. 12 i 487. També J. MUGUERZA. op. cit., 
pp. 170 SS, 211 i 287 s. 

8 Cfr. Erkenntni~fiirfieie Menschen. Veranderte Ausga- 
be, Frankfort, Suhrkarnp, 1980. 

fonament últim de racionalitat, disposem, arnb 
tot, d 'un model de coneixement i de procedi- 
ment en general més solid i eficac que qualsevol 
altre, a saber: el de les ciencies modernes, i en el 
que, en la mesura del possible, és raonable 
recolzar-s'hi (i no sols en la teoria sinó també en 
la practica), malgrat que la ciencia no és un mo- 
del de perfecció, que no pot resoldre tots els nos- 
tres problemes i que una excessiva confianca en 
ella pot portar-nos per camins equivocats; és 
més, no pot haver racionalitat si es prescindeix 
completament del coneixement i dels procedi- 
ments científicsg. 

Formulada així la meva postura hi cabrien po- 
sicions corn les de Mosterín o Quintanilla. Tan- 
mateix, i per a precisar més la meva posici6, diré 
que la simplicitat patent dels plantejaments 
d'aquests em distancia d'ells. Així, la definició 
de racionalitat que dóna J .  Mosterín a Racionali- 
d a d y  acción humana i molts dels conceptes que 
apareixen a les cliusules de la seva estipulació 
són ambigus o insuficients, si bé és cert que el 
mateix Mosterín adverteix que han de refinar-se 
(p. 38) .  Insuficients peque ,  en primer Iloc, do- 
nar una definició de la racionalitat creencia1 
col.lectiva, que és un pressuposit necessari de la 
primera, corn Mosterín reconeix (p. 5 8 ) ,  és quel- 
corn semblant a I'intent de construir una casa 
sense posar-hi fonaments i encara pretendre que 
és una solida construcció. Aquesta debilitat de la 
noció mosteriniana de racionalitat creencia1 (i, 
per tant, de la racionalitat practica) ja fou assen- 
yalada per J. Muguerza junt arnb el problema de 
la historicitat dels fins últims i del moment 
de gratuitat en l'acceptació d 'un fi corn a 
últimlo; i no insistiré per aix6 ni en I'ambigüitat 
de conceptes corn el de «viable» que apareix, per 
exemple, en la quarta condició de la racionalitat 
practica individual (p. 5 4 )  o en la segona de la 
definició de pla de vida (p. 8 5 ) ,  o els de efelici- 
tat» i «benestar» (p. 103). Al contrari, voldria 
referir-me a un punt molt notable de I'obra de 
Mosterín, a saber, les seves reflexions al voltant 
de la relació entre racionalitat i cultura. 

Mosterín afirma encertadament que cal con- 
textualitzar culturalment el problema de la ra- 
cionalitat i dels fins últims. «Nuestra conducta 
racional -escriu- está condicionada, posibili- 

9 Cfs. H .  SKOLIMOWSKI, Raciona/idadevo/utiz~a, Cuader- 
nos Teorema, Valencia, 1979. 

10 Op. cit., pp. 194-206. 



tada y limitada por la cultura en la que vivimos y 
de la que participamos. Fijamos nuestras metas 
últimas en función de la idea que tenemos del 
mundo, de lo que sabemos -o al menos cree- 
mos- acerca del mundo. Pero este saber acerca 
del mundo, esta cosmovisión, nos viene dado en 
su mayor parte por la cultura en la que nos mo- 
vemos.. . Además.. . la racionalidad práctica de- 
pende también en muchos otros sentidos de la 
cultura en que se desarrolle.. . Nuestros intere- 
ses, nuestro bienestar, tienen una base común 
transcultural, pero en otra gran parte dependen 
del sistema sociocultural en el cual nos hallamos 
inmersos. Además, qué sistemas de fines resul- 
ten viables y cuáles otros inviables depende, evi- 
dentemente, de las posibilidades que nuestro 
sistema sociocultural ofrezca. Y los medios para 
alcanzar nuestros fines se concretizan en pautas 
de acción, técnicas, instrumentos, cauces jurídi- 
cos, económicos y sociales, etc., que en su mayor 
parte nos vienen dados por la cultura en la que 
nos hallamos insertos» (pp . 5 7 i 5 8). Així, doncs , 
per a ser racionals no podem desentendre'ns de 
la nostra cultura, car la racionalitat practica de- 
pen essencialment de la racionalitat de la cultu- 
ra. Ningú no actua sempre d'un mode comple- 
tament racional, &rma Mosterín, ni tampoc del 
tot irracional. El més freqüent és que actuem ra- 
cionalment respecte a certes coses i irracional- 
ment respecte a d'altres. Pero aix6 no és, en ge- 
neral, especialment problematic. En canvi, la 
nostra cultura, que també és parcialment racio- 
nal, es veu abocada a greus problemes: s'han 
trencat els equilibris demogr&c, ecologic , el 
dels recursos, etc., i no els hem substituit per 
equilibris artificials racionals. Aixo ens ha dut a 
la crisi actual. «Nuestra cultura en su forma ac- 
tual tiene los días contados» (p. 63). Davant 
aquesta situació de crisi global i que afecta tot el 
planeta (p. 64), Mosterín argumenta que I'acti- 
tud més racional consisteix a proposar un gran 
salt endavant en la racionalització de la cultura, 
propugnant una racionalitat total (p. 68), és a 
dir, una «revolució cultural». 1 no diu únicament 
tot aixd, que en essencia no és sinó el programa 
revolucionari tradicional de l'esquerra que té els 
seus orígens en la Il~lustració -fer de la historia 
un procés conscient-, sinó que també ens pro- 
posa una llista de prescripcions sobre el que és bo 
de fer (p. 70), malgrat que no argumenta per 
que hauríem d'acceptar-les. 

Estic substancialment d'acord amb Mosterín 
en aquest punt. Pero em sembla que aixo no 
acaba de concordar amb la seva afirmació que els 
fins últims no són justificables -per bé que sí 
explicables- i que, per tant, en I'acceptació 
d'aquests fins hi ha un moment de gratuitat 
(p. 31). La contradicció seria la següent: Moste- 
rín &rma que si volem ser racionals, llavors hem 
de racionalitzar la nostra cultura (p. 66), perqu? 
la racionalitat de la nostra vida practica i el nos- 
tre benestar depenen de la racionalitat de la cul- 
tura en que vivim. Pero precisament per aixo la 
immensa majoria dels nostres fins últims no són 
de cap manera gratuits, sinó que es justifiquen 
racionalment per la necessitat de racionalització 
de la nostra cultura. És a dir, quan hem decidit 
ser racionals en el sentit estipulat per Mosterín, 
els fins últims ens vénen donats, i sempre sera 
possible elegir raonablement entre ells aquells 
que es corresponguin millor amb la nostra vo- 
luntat de ser racionals i viure en un món global- 
ment racional. Així, no podrem ser mai racionals 
si perseguim fins últims que no siguin compati- 
bles amb el de racionalitzar completament la 
nostra cultura. 

Ara bé, el que sí manca de justificació és la de- 
cisió de ser racionals, perqu? la qüestió de ser o 
no ser racionals no es pot plantejar discursiva- 
ment; només podem mostrar-nos racionals o 
irracionals en la nostra conducta. En el moment 
que plantejem la pregunta «per que hem de ser 
racionals?» estem cometent el mateix error que el 
fildsof esceptic que sentencia que «el coneixe- 
ment és impossible». Immediatament se li pot 
preguntar «i tu com saps que el coneixement és 
impossible?» Amb aixd el condemnes al silenci. 
La logica erotetica descobreix en la pregunta per 
la racionalitat quelcom semblant . Quan pregun- 
tem: «per que hem de ser racionals?» estem de- 
manant raons per a ser o deixar de ser racionals, 
és a dir, estem pressuposant que es pot donar 
una resposta racional a la pregunta i que, per 
tant, existeixen criteris de racionalitat que nosal- 
tres compartim des del moment que formulem 
la pregunta. De manera, doncs, que cal callar i 
deixar de raonar. No es pot raonar sobre si és mi- 
llor ser irracionals. Com ha escrit plhticament 
Quintanilla: «En la razón no se puede creer, ni se 
puede apostar por ella. En la razón simplemente 
se está o no se está»". 

11 O p  cit., p .  9 



Com abans apuntava, també els planteja- 
ments de Quintanilla en la seva obra A favor de 
la razón em semblen insuficients i simplistes, tal 
vegada més que els de Mosterín, malgrat que els 
comparteixo grosso modo. De moment, la racio- 
nalitat del racionalisme que defen Quintanilla té 
l ' í i t s  ostensibles. Certament estic d'acord que 
la traducció en I'esfera de la filosofia practica del 
principi racionalista en epistemologia és que «la 
acción tecnológica es el paradigma o modelo de 
la acción racional» (p.  1.12); d'acord que qui no 
assumeix aquest principi «es un racionalista in- 
consecuente y ,  por tanto, un irracionalista» 
(p. 114); d'acord que en qüestions practiques, 
especialment les morals, «no tenemos más reme- 
dio que asumir el riesgo de equivocarnos, aun en 
las cuestiones últimas» (p.  71) i que «la tecnifica- 
ción completa de la acción humana tiene el mis- 
mo sentido que el mito del conocimiento total: 
no es más que una ilusión ideológica» (p. 134); 
també comparteixo una mica la confianca de 
Quintanilla en «la capacidad no desmentida de 
la creación libre de valores y acciones» (p. 133). 
Pero tot aix8 no són solament &rmacions de ca- 
ricter molt programatic corn reconeix Quintani- 
lla (p. 1 12), sinó excessz'vament programatic. 1 
aixo per diversos motius, dels quals només n'ex- 
posarem dos. 

En primer Iloc, amb tot l'aparell conceptual 
que futa Quintanilla no és possible abordar els 
problemes prictics en general, i singularment els 
morals, qUe són precisament els que més sem- 
blen preocupar Quintanilla (recordi's que el 
subtítol del seu llibre és «Ensayos de filosofía 
moral»). Ni encara el problema que potser més 
es prestaria a aix6 (el de si la base de la moral so- 
cial ha de ser el principi maximin o el principi 
utilitarista clissic) és soluble amb els atifells que 
ens ofereix la filosofia de la tecnologia, i les teo- 
ries operacionals que li serveixen d'auxili corn la 
teoria de la decisió, etc. Agafi's qualsevol pro- 
blema moral típic dels que ofereixen els manuals 
d'etica corrents, prengui's corn a patró de l'acció 
racional l'acció tecnologica i intenti's dir quelcom. 
Davant d'aquells dilemes tan recurrents corn el 
d'haver d'elegir ineludiblement enue la vida d'un 
ser huma i la d 'un altre (o d'altres cinc); el de si 
aquel1 obrer en atur amb una família nombrosa i 
afamada ha de solidaritzar-se amb els treballa- 
dors en vaga d'una fabrica o ha de fer d'esquirol 
i acceptar I'ocupació que li ofereix el patró, etc., 

etc., davant de tals problemes no hi ha ni raona- 
ment tecnologic ni acció tecnologica possible. 

1 és que, en segon Iloc, per bé que és cert que 
la racionalitat tecnologica pst servir de model 
per a molts problemes prictics, en realitat no ser- 
veix per a tots ells, sobretot per a la majoria dels 
problemes de que tradicionalment s'ocupa I'eti- 
ca. Malgrat existir una etica de la tecnologia -o 
«tecno?tica», per emprar I'expressió de  
M. Bungelz-, la tecnologia de I'etica no estic 
gaire segur que arribi a existir alguna vegada; en 
tot cas poc podria ajudar-nos en la nostra vida 
moral. Per exemple, no podria ajudar-nos a ele- 
gir una nova ?tica de la tecnologia corn la propo- 
sada per Bunge, que exhorta així el lector: «Ya es 
tiempo de estudiar una nueva ética de la tecno- 
logía, que involucre metas diferentes y que se 
base sobre el conocimiento de la naturaleza y de 
la sociedad, conocimiento que apenas existía 
cuando se formuló el código anterior, o sea, a 
principios del siglo XVII. Si deseamos conservar 
la mayor parte de la tecnología moderna y esti- 
mular su avance al tiempo que se minimicen sus 
componentes nocivas y sus aspectos laterales ne- 
gativos, debemos esforzarnos por diseñar y poner 
en práctica un código moral para la tecnología 
que contemple todos los procesos tecnológicos y 
sus repercusiones, tanto al nivel individual como 
al social. En rigor debemos elaborar un juego de 
tres códigos morales compatibles entre sí: un có- 
digo universal, un código que rija la actividad 
del tecnólogo y un código moral social que rija la 
actividad del que adopta decisiones concernien- 
tes a la tecnología»l3. Pero és que abans de pro- 
cedir a estudiar noves etiques per a la tecnologia 
caldria veure si la tecnologia «desenvolupamen- 
tista» actualment vigent ha de ser abandonada, 
per que i en funció de quins criteris; i suposant 
que I'abandonem, ens trobaríem davant d 'un 
problema semblant per a elegir un nou codi. Es 
tracta, en definitiva, del problema de la raciona- 
litat dels sistemes d'avaluacions, problema per al 
qual Quintanilla no sols no té cap solució, sinó 
que ni tan solament aconsegueix aclarir-ne la na- 
turalesa. Perqu? no pot considerar-se de cap ma- 
nera corn a criteri d'avaluació d'acccions i objec- 
tius la simple adaptació de les accions i plans a la 
Iogica de l'acció tecnologica (Op. cit., p. 132). 

12  Epistemologúl, Barcelona, Ariel, 198Q, pp. 224 SS. 
13 Ibzd., p .  225.  



Primer, perque un tal criteri admet qualsevol co- 
sa, i de la mateixa manera que no basta que una 
teoria científica sigui epistemologicament valuo-. 
sa, perque s'ha construit i avaluat d'acord amb 
les normes del metode científic, perque sigui 
una bona teoria, tampoc no basta que una acció 
o pla sigui tecnologic, des del punt de vista for- 
mal, perque l'esmentada acció o pla siguin bons. 
El pla de submissió a treballs forcats de part de 
les poblacions ocupades pel Tercer Reich durant 
la segona guerra mundial (cfr. Enzo Collotti, La 
alemania nazi, Madrid, Alianza, 1972, pp. 237- 
262) era un pla perfectament tecnologic: per 
tant, jeren el seu objectiu i els seus mitjans ra- 
cional~? Pero, per si amb aixo no n'hi hagués 
prou, hi ha un altre problema de calibre: que no 
tenim en absolut «un análisis adecuado de la 1ó- 
gica de la construcción de un plan de acción tec- 
nológico, y una clara idea de la naturaleza de los 
resultados de esa acción» (p. 132). 

En definitiva, el problema a que apunto en 
aquestes observacions critiques a les posicions de 
Quintanilla -que serien igualment extensibles 
a les de Mosterín- podria formular-se més clara- 
ment així: és cert que de raó (o racionalitat) sols 
n'hi ha una i que es tracta d'un cm?tode»l* que 
sols pot distingir-se en el seu ús o aplicació. Pero, 
una vegada establert aixo, cal entrar en el camp 
dels matisos puix que, així corn per exemple la 
racionalitat d'una obra d'art no és la mateixa 
que la racionalitat d'una teoria empírica de la fí- 
sica de partícules, així tampoc la racionalitat del 
procés de construcció d'un edifici no és la matei- 
xa que la d'un acte corn solidaritzar-se amb una 
minoria etnica a la qual hom no pertany. No és 
que sostingui que es tracti de coses radicalment 
diferents, pero sí afirmo que hi ha una dyerencia 
de grauls entre elles. La distinció que fa Mos- 

14 aMetodev en el sentit lax del terme, aix6 és: corn un 
mode conseqüent de procedir que s 'aplica per a assolir un 
deteminatfi; ara bé, no crec que es pugui substituir I'ex- 
pressió amode conseqüentv per la més precisa d'aestrategia 
de maximitzacióv corn fa Mosterín, i no solament en I'apli- 
cació práctica de la raó, sinó també en la teorica. Aquest 
darrer cas ha estat criticat convincentment per Lars Berg- 
strom a asome remarks on rationalityv, a R. HILPINEN (ed.), 
Rationality in science, Dordrecht, Reidel, 1980. La dificul- 
tat de precisar massa tals conceptes o categories ha estat po- 
sada en relleu des del be11 comengament de la filosofia (cfr., 
per exemple, ARISTOTIL, Eh¿a a Nicomac, 1094 b 11 i SS.). 

15 Diferencia de grau en un sentit semblant al que es re- 
fereix Quine quan sostí que la fonamentació dels enunciats 

terín entre morals i programes, per exemple 
(pp. 33 i SS.), distinció que correspon a la que 
realitza entre doctrinaris i crítics en el pla de la 
racionalitat teorica (pp. 23 i SS.), mai no podria 
entendre's en base a unes definicions precises i 
terminants del que són una moral i un progra- 
ma, perqu? qualsevol crític es veu obligat a ac- 
tuar en ocasions corn un doctrinari, almenys fins 
que ha acumulat suficients arguments o proves 
en contra de les seves creences, corn ja sostenia el 
fundador del racionalisme crític K.R. Popperl6. 
De la mateixa manera, qui a la practica es guii 
per un programa també actua en ocasions corn 
un moralista, sense que per aixo consideri la seva 
moral corn una emanació de Déu, de la Natura- 
lesa o de la Historia; així, difícilment podria 
sostenir-se que el judici moral que a hom li me- 
reix la tortura o el dret a la vida sigui quelcom a 
dilucidar des d'un programa i que, per conse- 
güent, a vegades sera bo torturar algú i a vega- 
des dolent (és a dir, a vegades «racional» i a ve- 
gades «irracional»), etc.; aixo, evidentment, sen- 
se negar que des del punt de vista racional res no 
esta absolutament permes o prohibit i que l'únic 
que no es pot fer és allo físicament impossible. 

Aquestes consideracions ens porten al proble- 
ma de la validesa o vigencia de la ja vella distinció 
entre poiesis (o tecnica, o acció, o obrar en gene- 
ral) ipraxis (moral, política) establerta per Arista- 
ti1 al llibre VI de 1'Etica a Nicomac. Allí Aristotil 
sostenia que no pot haver una ciencia de lapraxis 
perque no pot haver ciencia d'allo que no és ne- 
cessari, pero també negava que la praxis fos una 
tecnica, basant-se en un argument circular que 
remetia a la primitiva distinció entre potestj i 

de la logica (i la matematica) i els de les ciencies naturals és 
una i la mateixa (I'observació), pero que hi ha una diferen- 
cia de grau en la solidesa de la fonamentació d'uns i altres; 
o també en el sentit que apunta Toulmin quan assenyala 
diferencies de grau entre les diferents aempreses racionalsv 
individuals o col~lectives (les ciencies, les tecnologies, les 
arts, el dret, I'etica, etc.) en funció de la adisciplinarietat*. 

16 Cfr., per exemple, Conjeturas y refutaciones, B.A., 
Paidós, 197g2, pp. 61 SS. Endemés, aLa actitud dogmática 
de aferrarse a una teoría todo lo posible tiene considerable 
importancia. Sin ella nunca sabríamos todo lo que hay en 
una teoría, la abandonaríamos antes de tener una verdadera 
oportunidad de descubrir su fuerza. En consecuencia, nin- 
guna teoría podría desempeñar su papel de poner en orden 
el mundo, de prepararnos para sucesos futuros y de llamar 
nuestra atención sobre sucesos que, de otro modo, nunca 
observaríamosv ( ibíd,  p. 359 nota). 



praxis (cfr. cap. 5). D'aquí passava a afirmar que 
la praxzS té una especificitat que es refereix a la 
disposició racional i vertadera dels homes per a 
discriminar i fer el bé o el mal. La idea que el 
moral és específic i perfectament distingible del 
«tecnic» o «artístic», etc., ha estat sostinguda per 
la majoria dels filosofs posteriors a Aristotil amb 
major o menor emfasi -Kant fou el cas més exa- 
gerat de separació del moral respecte a qualsevol 
altre ambit-; tanmateix, cap d'ells no ha acon- 
seguit mai de provar I'existencia de I'específica- 
ment i irreductiblement moral ni, per tant, ha 
justificat suficientment des d'un punt de vista 
teoric la divisió categorial entre poíesis i praxis. 
El que sí esta perfectament clar és que ni pot ha- 
ver ciencia de la practica (en general) ni una tec- 
nologia general i que, per tant, entre construir 
carreteres o fregir ous i elaborar una constitució 
política o suicidar-se o fer la guerra hi ha certes 
diferencies. 1 per una raó relativament simple, 
l'enunciat de la qual constituir2 una cinquena 
tesi sobre la concepció de la racionalitat que sos- 
tinc (es tracta d'una especificació de la tesi 3). 

5 .  L'examen del problema de la racionalitat 
practica revela el fet -paradoxal des del punt de 
vista de tot racionalista- que la necessitat d'ac- 
tuar és major que la possibilitat de coneixer; per 
consegüent, i donat que la nostra forma princi- 
pal d'adaptació biologica és la cultura, no I'ana- 
tomia, junt amb la guia que pot proporcionar- 
nos el coneixement científic o l'experiencia, els 
homes actuem sempre guiats també en major o 
menos mesura per factors irracionals tals com les 
creences, la tradició o el costum, la imaginació 
creadora, les decisions irracionals, condicionats 
parcialment per una certa predisposició biologica 
(genetica) i, sobretot, constrets per l'«ecologia» 
(cultural i natural) del lloc i moment en que vis- 
quem i actuem". 

Dit amb altres paraules: el factor irracional és 
ineliminable; només podem intentar de reduir 
el seu pes en el pla teoric o en el practic. Aclarit 
aix6, en la meva opinió la distinció entrepoíesis i 
praxis pot sostenir-se amb una sola condició, a 
saber: que es tracta d'una distinció no essencial, 
sinó de grau, que es fonamenta en el distint pes 

17 Expressions d 'A.  GEHLEN. op. crt., pp.  303 s, i M. 
HARRIS. Vacas, cerdos, gzlerras y brujas, Madrid, Alianza, 
1980, p .  80. 

que el coneixement o la irracionalitat tenen en 
cada una d'elles. És a dir, en lapoiesis hi haura 
un fonament teoretic sempre més gran que en la 
praxis. Tanmateix, em sembla que es preferible 
canviar de terminologia que canviar-ne la se- 
mantica. La meva proposta, merament temptati- 
va, consistiria a abandonar aquests termes per a 
parlar sols de la practica en general, per una ban- 
da, i fer una triple distinció respecte a l'ús de la 
raó en aquest camp, per una altra. Aquesta dis- 
tinció caldria fer-la entre I'ús tZcnzt, I'ús tecno- 
l6gic i IJúspraxeo16gic de la raó. El primer desig- 
naria i'ús quotidia i analogico-artístic de la raó 
(teoretica) aplicat a problemes prictics. És l'ús 
de la raó que solem fer per a desenvolupar-nos 
en la vida quotidiana: per exemple, per a obrir 
una caixa, moblar un pis, planificar i realitzar un 
viatge de vacances, etc. Es tracta de I'ús de la raó 
que a vegades es denomina «sentit comú» i que 
pressuposa una serie de coneixements quotidians 
l'origen dels quals pot ser científic o tecnologic, 
evidentrnent , pero que s'utilitzen acientífica- 
ment, com qualsevol coneixement sobre l'eti- 
queta, la cuina, l'idioma o un altre saber parti- 
cular i pragmatic d'aquesta menal8. El segon de- 
signaria l'ús conscient de la ciencia i els procedi- 
ments científics per a controlar, transformar o 
crear coses o processos, naturals o socialsl9. Per 
últim, el tercer, o ús praxeol6gic, designaria 1 'ús 
de la raó en aquelles qüestions practiques en les 
quals l'ús tecnologic és palesament insuficient i, 
tanmateix, s'intenta fonamentar en la més gran 
mesura possible els plans, les decisions i les ac- 
cions en el coneixement científic i tecnologic, 
amb una clara consciencia d'on acaba el coneixe- 
ment i quins són els criteris, fins, normes, valors, 
hipotesis, convencions, etc., que s'estan escarte- 
jant. De tal ús de la raó se'n poden distingir a la 
vegada dues aplicacions diferents, a saber: l'ús 
col~lectiu i l'ús individual. L'ús col~lectiu i pra- 
xeologic de la raó seria I'implicat, per exemple, 
en I'obra marxiana (posat en practica en la tradi- 
ció marxista moltes menys vegades que el de la 
Raó d'Estat), en les polítiques economiques, ao- 
cials i científiques dels paisos desenvolupats 

18 Sobre les caracterktiques del pensarnent quotidii pot 
consultar-se I'obra d 'A.  HEUER, Sociología de /a vida coti- 
drana, Barcelona, Península, 1977, pp. 293-358, encara 
que es tracta d'una obra molt especulativa. 

19 Cfr. M. BUNGE, o&. cit., pp.  206 S, així com l'obra ci- 
tada de Quintanilla. 



dlOccident, etc. L'ús praxeologico-individual de 
la raó seria el característic de certes conductes 
de «personalitats interiorment conduides» inspi- 
rades en la tradició clksica de la mesura i lafró- 
nesis, més o menys recollides en els ideals de vi- 
da de Socrates, Aristotil, Epicur, Horaci i una 
llarga llista de noms que arribarien fins a A. He- 
ller o J. Mosterín20. 

L'ús praxeologico-col.lectiu de la raó té, mal- 
grat tot, una forma superior, descoberta aviat 
per la humanitat pero la vigencia de la qual s'ha 
vist sempre per desgracia molt limitada al llarg 
de la historia i en la seva efectivitat; em refereixo 
a la racionalitat contractual (o comunicativa, o 
consensual, o com se la vulgui anomenarzl), la 
racionalitat propia de I'assemblea. Ja Pericles xi- 
frava la superioritat d'Atenes en el seu discurs 
sobre les diferencies fonamentals de les formes 
de vida atenenques respecte a les altres ciutats i 
pobles, en quelcom inedit en la historia de la ci- 
vilització humana: 

«Nuestros ciudadanos sienten el mismo interés 
por sus asuntos propios y por la política; e inclu- 
so aquellos que atienden exclusivamente a sus 
negocios disponen de suficiente información 
acerca de los asuntos del Estado. Y es que somos 
el único país que considera al que no participa 
en la vida común, no un ocioso, sino un inútil. 
Nosotros, personalmente, decidimos o discuti- 
mos con sumo cuidado los asuntos de Estado, en 
nuestra creencia de que las palabras no pueden 
ser obstáculo para la acción y que sí lo es no ha- 
berse informado cumplidamente previo el diálo- 
go, antes de ir a la ejecución de un plan trazado. 
Y he aquí, también, a propósito, otro aspecto de 
nuestra superioridad : somos audaces, mas, al 
tiempo, analizamos a fondo los pros y contras de 
nuestras empresas»22. 

20 Sobre aix6 estic escrivint un treball amb el títol de 
Discurs sobre elsenderi que espero veure acabat aviat. 

2 1  NO em semblaria, en canvi, massa encertat anomenar- 
la racionalitat «dialogica» per la senzilla raó que en toca em- 
presa racional hi ha sempre una certa dosi de diileg; la ra- 
cionalitat amonol6gica» és una abstracció que pertany al 
mateix món que Robinson Crusoe, llEspectador Imparcial o 
el Preferidor Racional. Encara que consuma la seva traject6- 
ria idealista, es pot consultar la darrera obra de J. HABER- 
MAS, Theone des Rommunz2ativen Handelns, Frankfort, 
Suhrkamp, 1981, 2 vols., especialment els capítols primer i 
últim. 

22 TUC~DIDES. H a  de la guerra del Peloponeso, trad. de 
J .  Alsina, Madrid, Guadarrama, 1976, p. 73. 

Deixant de banda les nostalgies, aixo que fou 
una flor primerenca ja marcida ha reviscut ací i 
alli cada vegada amb més vigor. Els homes han 
anat aprenent en un llarg procés sovint sagnant i 
tragic que es tracta de la millor manera de resol- 
dre tot un seguit de problemes practics que els 
afecten directament en tant que pertanyen a una 
comunitat, de la mateixa manera que -han anat 
descobrint i refinant el codi dels drets humans. 
Avui aquest ideal de racionalitat és sostingut per 
tots aquells éssers humans que volen que la his- 
toria deixi de ser d'una vegada la historia dels 
qui defineixen qui és home. La tragedia de la 
nostra civilització, tanmateix, és que sabem que 
la racionalitat esta abocada a la irracionalitat, 
fins i tot tal vegada la major i més completa de 
totes les que puguin imaginar-se. La raó praxeo- 
logica, per dir-ho així, ha provat la fruita prohi- 
bida i des d'aquest moment no sols fa el bé que 
vol, sinó també el mal que no vol; per aixo porta 
en si el segell de la tragedia i I'esquincament23, 
pero almenys coneix els seus l í í i ts  i limitacions. 
1 com sostenia un gran poeta, S.S. Eliot, For us, 
there ir oníy the trying. 

Aquest intent, en el qual consisteix la raciona- 
litat praxeologica definida per la pretensió d'ar- 
ticular conscientment una teoria, una crítica i 
una practica sobre un backgroundd'hipotesis fi- 
losofiques (epistemologiques, ontologiques i 
axiologiques) té el seu propi procediment meto- 
dic, a saber (sexta tesi): 

6. El metode d'assaiglerror guiat per la finali- 
tat correponent. Aquest metode és en realitat el 
propi de l'evolució: l'apliquen tots els sers vius 
des de l'ameba al savi atomic. La diferencia rau, 
com sostenia Popper24, en el fet que l'home pot 
aplicar-lo de manera conscient i amb una actitud 
crítica i constructiva vers els errors, aixo és, apre- 
nent d'ells. 

La raó praxeologica tracta, en suma, d'elevar a 
consciencia els processos d'aprenentatge que es 
donen empíricament en I'evolució de I'home, 
tant a nivel1 social com individual. Al procés 
d'aprenentatge col.lectiu podríem denominar-lo 
procés de cultura per tal de distingir-lo de I'apre- 
nentatge individual. La distinció vindria a pro- 

23 AA. W.,  <Variaciones sobre el pesimismo*, mientras 
tanto, nP 4 (1980), pp. 97-124. 

24 Conjeturas y refutaciones, ed. cit., pp.  64 s. 



posit de la necessitat de marcar distancies amb 
aquelles teories especulatives que pretenen as- 
senyalar una correspondencia o homologia entre 
l'evolució filogenetica i l'evolució ontogenetica 
de l'home25. Si ja em semblaria aventurat parlar 
d'un procés de cultura que vagi, per exemple, 
des del codi d'Hammurabi fins a la Declaració 
Universal dels Drets Humans aprovada per 
1'ONU el 1948, jutjo ja insostenible que tal pro- 
cés coincideixi arnb el desenvolupament de les 
estructures de la consciencia moral del nen. Em- 
píricament (i independentment del judici moral 
i polític que aix6 ens mereixi) l'evolució social de 
la cultura occidental presenta una pluralitat 

25 Em refereixo fonamentalment a Habermas, el qual es 
recolza en les teories més o menys especulatives de Piaget, 
Kohlberg, Dobert i Eder. Cf. Problemas, ed. cit., pp. 30 ss 
i, sobretot, La reconstiucción, ed. cit., pp. 12 ss, 162 S, 196 
SS, 212 ss, etc. 

de models, la competencia entre els quals potser 
hagi estat una de les principals condicions de 
possibilitat de I'avanc fins avui d'aquesta 
cultura26. Pero sens dubte existeixen una ex-e-  
riencia historica i una «jurisprudencia» 
complexes27 i no lineals en les quals sembla difí- 
cil desllindar els moments reflexius dels irrefle- 
xius -com en tot acte huma, per altra banda28. 

26 C'. A. GEHLEN, Moral und Hypemoral, Frankfort , 
Athenaum, 19733, obra de gran interes, pero de la qual 
separar-ne com en les altres obres de I'autor la part analítica 
de les conclusions polítiques reaccionaries que en treu. 

27 Cfj. el llibre de H. ALBERT, Traktat über ratronale Pra- 
xis, Tübingen, Mohr, 1978, obra que conté algunes idees 
suggerents al respecte, especialment en les pagines 60 i SS. 

28 Cfj. H. VON WRIGHT, Erplicación y comprensión, 
Madrid, Alianza, 1979. Per altra banda, totes aquestes 
idees s'exposaran amb més amplitud i detall en el treball ci- 
tat en I'anterior nota 20. 


