EL PUNTO DE VISTA COSMOPOLITA

Enrique LYNCH

En una época no muy lejana la condicién de
«histdrico» se reservaba a las gestas de individuos
o pueblos. Los criterios que servian para determi-
nar si este o aquel hecho debia ser consagrado
por la historia no solian ser muy claros y, pot lo
general, dependian del juicio y la razén de los
vencedotes en una campafia, de la megalomania
de un conductor de pueblos o del poder de un
grupo social hegeménico. Hoy en dia siguen exis-
tiendo los grandes triunfadores, sigue habiendo
conductores de pueblos y clases dominantes, pe-
ro junto a la tradicional historia fictica que natta
las hazafias de éstos, compuesta por acciones mi-
litares, politicas, econémicas y artisticas, florecen
pequefias histotias, olvidos —deliberados o no—
de la memoria del mundo, historias de creencias
y mentalidades, histotias de instituciones o de
estilos, de pricticas, de técnicas y de senti-
mientos®. Esta proliferacion de discursos so-
bre el pasado de la humanidad, ademis de enri-
quecer nuestro conocimiento histérico, ha teni-
do la virtud de recomponer la imagen de nuestro
presente y no se hubiese producido si quienes
decidieron romper con el paradigma historiogra-
fico decimondnico no hubieran contado con un
criterio nuevo sobte qué es el «<hecho historicos.

La nueva orientacidn de las investigaciones
histdricas y socioldgicas que cada tanco nos sor-
ptende con enfoques insélitos de hechos pasados
entiende dichos acontecimientos de una manera
diferente de cuando se estudia la accién de los
héroes o la historia politica de una nacién, y qui-
zas en ello radique lo sustancial de sus aciertos.
Hace veinte afios, Lévi-Strauss, polemizando con
el Sartre metoddlogo de la Critica de lz Razén
Dialéctica, se planteaba esta peculiaridad del he-
cho histrico, el caricter siempre problemitico e
inefable de éste2, hacfa jugar con aleaneria su sa-
ber etnolégico cuando sefialaba, con razén, que
lo verdaderamente complejo en el discurso de la
historia estd en poder estipular qué es lo que
puede ser tratado de <hecho». Apuntaba, asimis-
mo, que una historia auténticamente total nos
pone ante el caos. Si el hecho histérico es lo que
ha pasado realmente —se preguntaba—, ¢don-
de ha pasado algo en realidad? Cada circunstan-

! Me remito a los esbozos de una programdtica de la nue-
va histotiografia en la conocida obra de Michel Foucaule, La
arqueologia del saber, Siglo XXI, México, 1970.

2 C, Levi-STRAUSS, B pensamiento salfvase, FCE, México,
197, p. 372.

cia se resuelve en una infinidad de episodios me-
nores y, a la vez, se inscribe en hecho de mayor
generalidad. Cada acto mundano, revolucion,
movimiento migtatotio, intercambio comercial o
proceso productivo, por ejemplo, se acopla con
otros para formar fenémenos macrocivilizarorios
mis complejos; pero, al mismo tiempo, traduce
movimientos psiquicos y fisicos, individuales y

colectivos que, 2 su vez, se componen de funcio-
nes cerebrales y nerviosas, procesos hormonales,
atomicos, etcétera. El historiador o el simple ob-
servador tienen que remontarse pot abstraccién
hasta los hechos abarcatorios o reducir su campo
observacional para captar las miriadas de hechos
constituyentes y, en cualquiera de sus dos movi-
mientos alternativos, retrospectivo-reductor o
prospectivo-inductor, han de elegir, cortar, re-
cortar, distribuir, destacar o desechar, o bien re-
ducir, sobre un fondo de continuidad que se sos-
tiene apenas en la dimenstén temporal que pro-
vee la cronologia. La Ginica y principal tarea del
historiador consiste en lograr la coherencia en el
farrago de los acontecimientos. Para ello se vale
de la pobre ayuda que le presta el calendario y
de su sentido intimo de continuidad que le per-
mite construir un universo cotrelacionado alli
donde no existen en realidad mas que fenéme-
nos discontinuos que, si pudieran totalizarse, se
neutralizarfan a si mismos, haciendo que su pro-
ducto final sea igual 2 cero3. Considerado desde

‘esta perspectiva el conocimiento histérico se ve

apoyado en una ilusién de continuidad inspira-
da, en todos los casos, por un criterio particular.
Regulando la 8ptica con que observa los aconte-
cimientos este ctiterio descubre nuevas conexio-
nes para hechos conocidos, desenreda secuencias
imprevistas, sefiala series de sucesos segin otras
ligazones causales, en funcion de la riqueza de
sus observaciones, el valor y la cantidad de sus
datos, la precisién de sus instrumentos de traba-
jo y la agilidad de su metodologia y, desde lue-
go, la imaginaci6n que aplique a su rarea. No
existe, por consiguiente, ##z historia sino <histo-
rias», cuyo estudio a la vez que determina un
nuevo campo, un objeto inusitado, confiesa
siempre el punto de vista que las ha producido.
Toda historia, concluye Lévi-Strauss, es siempre
una Aistoria-para.

Frente a las implicaciones claramente relativis-

3 Ibidem.



56

tas de la posicién de Lévi-Strauss, podri objetar-
se que reducir la cuestién del conocimiento his-
térico al problema de matcar las coordenadas
precisas de un singular «punto de vista» y, de es-
ta forma, multiplicar al infinito las versiones po-
sibles de un mismo suceso no soluciona el pro-
blema que plantez una teoria de la historia sino
que lo complica. En el mismo momento en que
nos inclinamos ante el subjetivismo radical que
la etnologia atribuye a la histona, condenamos a
ésta a ser expulsada de la «Tabla de las Ciencias»
y aquella orgullosa investidura de episteme que
los positivistas quisieron condederle en el siglo
pasado se desvanece y viene a ser sustituida por
la historia como doxz, mera opinidn que tan solo
delata el punto de vista que la emite. Su valor
intrinseco, entonces, no resulta mayor que el del
habla, los mitos o las pricticas sociales, signos de
la marcha de una sociedad pero ya no dominios
de saber.

En compensacion se recupera en la versidn de
Lévi-Strauss aquel sentido originario que todavia
se esconde en la rafz griega del término: porws,
que designa a «aquél que estd alli para vers?, Lo
testimonial se impone en esta versién a la porws-
wa de Aristdteles, narracién de los datos obteni-
dos mediante una investigacién, que diera lugar
a la hbistoria rerum gestarum, concepcibn que ha-
ce muchos siglos se impuso. En realidad se trata
de pasar de la supuesta objetividad de las gestas
a la reconocida subjetividad del testimenio com-
prometido. La historia resulta entonces «lo que
vio fulano de tal», «lo que atestigud de esta o
aquella circunstancias y, en algiin caso, do que
juzgd acerca de etlo»; especie de crdnica, alusion,
referencia u observacién reflexiva del pasado en
la que poco hay de ciencia incontaminada y mu-
cho de opinién, a despecho del rigor y la minu-
ciosidad de sus métodos heuristicos.

Por otra parte, esti claro que esta interprera-
cién de la histotia no puede ser del agrado de
quienes abogan porque el discutso histdrico imi-
te 1a objetividad de la ciencia natural. Pero ni si-
quiera satisfard a Adam Schaff, por ejemplo,
que afirma’ que dicha equiparacidn es deseable

4 En M. FoucaULT, La verdad y las formas juridicas, Ge-
disz, Barcelona, 1980, p. 40.

3 Vgase ADaM SCHAFF, Historia y verdad, Critica, Barce-
lona, 1976. En particular toda la tercera parte, que esté de-
dicada 2 analizar las condiciones para la objetividad en la
historia.

{los marxistas van en la ciencia natural un critetio
de cientificidad para las ciencias humanas al que
secretamente aspiran), aunque sélo pueda resol-
verse en una objetvidad szs gemerss. Curtosa-
meante, son dignas de ser atendidas las tribula-
ctones de Adam Schaff en sus denodados inten-
tos de defender la posibilidad de una historia
«objetivar (intersubjetiva) apoyindose en ese ex-
trafioc «condicionamiento social involuntario»
que hace tabla rasa con los subjetivismos y justi-
ficar, al mismo tiempo, las taxativas exigencias
de Lenin cuando reclamaba inequivocamente
que la historia debia «reflejar los intereses de la
clase y del Partido»S.

No, mucho mis que estos malabarismos de
dudosa consistencia tedtica importa comprobar
que la cientificidad del discutso histdrico tiene
que habérselas de algtin modoe con lo contingen-
te, lo intuitivo, lo arbitrario, es decir con la natu-
raleza voluble y falaz del sujeto cognoscente, y
emprender el estudio de sus testimonios sin em-
plear siquiera el recurso que Lévi-Strauss repro-
cha a Sartre y, con €], a clerta cottiente del mate-
rialismo histérico, de queter convertir a los atri-
bulados, imprevisibles, yos en un zosotros para
mantener viva la ilusién de la libertad?.

Quistera encuadrar este trabajo en los martcos
de una idea de la historta acorde con los nuevos
enfoques segiin los cuales la historia o bien su-
cumbe a la relatividad de los puntos de vista o
bier se contenta con estudiar fa fria 16gica de los
enunciados.

Me propongo examinar aqui un caso tipico de
comprensiéon intencionada de la historia, segiin
los esbozos de una filosofia de la historia en Im-
manuel Kant, para probar como cierta epistemo-
logia puede escapar a su universo de discurso y
proyectar sobre Ia teoria de la sociedad unos Jesz-
motiv que, en este caso, 5¢ han convertido en li-
mites, patrones de anilisis o supuestos génerales
que van mucho mis alld del contexto para el cual
fueron concebidos. El examen del punto de vista
kantiano de la historia ensefia, sorprendente-
mente, que puede establecerse una relacién sig-
nificativa y evidente entre la concepcién de la
historia como un devenir con sentido y el su-
puesto de la perfectibilidad del mundo que te-
mata en la esperanza siempre realimentada de

6 Cfr. A. SCHAFF, 0p. ¢ff., pp. 357-360.
7 C. LEvI-STRAUSS, of. cit., p. 380.



una sociedad mejor, y por este camino, en los
principios de una cierta politica.

En noviembre de 1784, Kant publicaba en ia
Berlinische Monatsschrift un breve opusculo al
que seguirian otros de temas afines con la filoso-
fia de la historia. En conjunto, estos esctitos que
preanunciaban la maduracién de su ética, no lle-
gan a configurar un cuerpo de pensamiento
equivalente a, por ejemplo, su filosofia critica,
peto tienen, como toda la obra de Kant, una lu-
cidez y una elocuencia admirables. El trabajo en
cuestion llevaba el sugesuvo titulo de Idea de
una bistoria untversal desde el punto de vista
cosmopolita® y en €l se contienen todos los ele-
mentos esenciales de la filosofia de la historia de
Kant y los principios generales de su ideario poli-
tico, que expondria en La Paz Perpetua de 1795.
Por #lumo, este escrito conecta la filosofia kan-
tiana con la tradicién del pensamiento utdpico
en la medida en que, como intentaré demostrar,
nos da la versién alemana del suefio de la razén y
la idea de progreso.

St nos dejamos llevar por los sentidos que evo-
ca la palabra «osmopolita», mis alld de la desig-
nacién directa, que apunta a la imposible alian-
za de la audad y el mundo, dificilmente tras-
pondremos los estrechos mirgenes impuestos
por el léxico usual. Segin el diccionario, cosmo-
polita es aquel que ha visitado muchos paises; es
el viajero infatigable, la urbe poblada por una
multitud de razas y comunidades extrafias, es el
tndividuo mundano que todo ~—o casi todo— lo
sabe o lo ha experimentado. Por dltimo, hay
también esa tendencia sociocultural de cierros
grupos sociales que inmediatamente asociamos
con ¢l «cosmopolitismo» ¥ que es caracteristica de
los rasgos occidentales mis «civilizados».

Sin embargo, no es éste el cosmopolitismo
que nos interesa y, en alguna medida, muy poco
tiene que ver con el que Kant tenia 7 mente al
escribir su optisuculo. No es una nota de socie-
dad o «de la sociedad» y tampoco se trata de una
costumbre, una pauta social o un esprzt que pue-
da verificarse en ciertos hibitos. Se trata, en ri-
gor, de un punto de vista, una perspectiva desde
la que se entiende e interpreta la historia de la
humanidad. Si he de expresarme con toda preci-
s16n diré que es el punto de vista filoséfico que,

8 En I. KanT, Filosofie de la hisroria, FCE, México,
1979, pp. 39-67.

57

segin Kant, nos permite hacer de la histotia un
discurso racional y razonable. Estd claro, pues,
que el propésito de Kant ne consiste en estable-
cer ¢bmo es postble la historia en tanto devenir
de los acontecimientos sino cémo ese devenir se
hace inteligible para nosotros, lo que supone es-
tablecer como y en qué medida el discurso de la
historia es permeable a las leyes de la razén.

Se trata, en primer lugar, de una cuestién
epistemoldgica a la que se alude ya desde ef titu-
lo, pero al mismo tiempo implica una materia de
mayor alcance. Kant no sélo tratari de una clave
para la comprensi6n y factura racional de lz his-
toria sino que, por afiadidura, eshozard una re-
presentactén de la historia universal. En cierta
medida, lo que nos dice Kant en sus ensayos so-
bre Ja histotia es que la forma bajo la cual nece-
sartamente nos representamos el devenir histéri-
co dicta la clave para la captacién de su sentido y
valor Gltimo en cuanto es racional. En la filosofia
de la historia kantiana hay, pues, una Idea de la
Historia y, paralelamente a ella, una /dee —con
mintsculas— de la historia, las cuales, hibil-
mente combinadas determinan el punto de vista
de la modernidad con respecto al devenir de la
soctedad. Este punto de vista, el punto de vista
cosmopolita, habri de tener una profunda in-
fluencia en la tradicidn del idealismo aleman y, a
través de éste, en el pensaminto social y polirico
del altimo siglo.

El sentido de la bistoria

El primer gran problema que plantea Kant en
el optisculo tiene que ver con la necesidad de
atribuir un senzzdo al devemor de la historia. No
podemos determinar con exactitud, a primera
vista, si lo que Kant sefiala como necesidad es
propio del objeto o de quien se detiene a exami-
natlo. Es decir, si es un requisito del proceso his-
tdrico o una condicién de posibilidad de la inte-
leccién de dicho proceso. Es, en cierto modo, un
requisito de las cosas examinadas en tanto que, st
no se impone una forma de coherencia a la libre
manifestacidn de los acontecimientos que regis-
tra la conciencia ingenua, la representacidn de
los hechos resulta un caos. Dice Kant que si no
consideramos las acciones de los hombres «con
arreglo a un plan», como sz formaran parte de un
programa o proyecto de alguna especie, no po-



58

dremos comprendetlas por el solo hecho de que
1o seremos capaces de distinguir propdsito racio-

nal alguno en ellas. La stmple observacidn de los
hechos que producen los hombres con su con-
ducta no basta para comprender el devenir pot-
que si bien los individuos son objeto del deter-
minismo natural igual que las especies animales,
su naturaleza no instintiva —el hecho de que se
mueven segn los consejos de la razén— los hace
radicalmente impredectbles.

De modo que ¢l plan en ¢l que se inscriben los
actos de los hombres no resulta entonces un re-
quisito de las acciones mismas cuanto de la con-
ciencia que las observa. Epistemolégicamente,
no se trata de hallarlo en la conducta observada
—un propdsito que, por otra parte, es irrealiza-
ble, aclara Kant— sino de szponerdo en la ins-
tancia determinante de &stas. En otras palabras,
como no es posible deducir plan alguno de las
crfaturas que son los hombres, Kanr infiere el
plan de la Madre Naturaleza, bajo cuyos desig-
nios estas criaturas actGan. La inferencia no es
descabellada, nos dice; ahi estin las tendencias a
la homogeneizacién, las convergencias y la regu-
laridad que cabe descubrit en los datos estadisti-
cos 2 que pueden transcribirse ciertos fendmenos
sociales (los matrimonios, por ejemplo) que, vis-
tos desde la perspectiva de los patticipantes, pa-
recen absolutamente libres. Segiin estos regis-
tros, el sentido de la historia apareceria expuesto
cripticamente en una suerte de mencién oculta
de la Naturaleza, cuya direccionalidad y espiritu
hay que desentrafiat a partir de la pluralidad de
situaciones, actos y circunstancias que intervie-
nen en la actividad social de los hombres. En de-
finitiva, Kant defiende un cierto providencialis-
mo como trasfondo de la historia.

Sin embargo, su posicién es algo mis que pro-
videncialista. Para entenderla en su justo valor es
preciso proyectarse unos afios (1790), al texto de
la Critica def Juicio, en particular a su segunda
parte?. Alli Kant expone su doctrina del juicio
teleolégico y dice que la causalidad natural, aun
cuando sea determinante pata [a evolucidn de los
objetos naturales, no basta para fundamentar el
conocimiento de éstos. Para un conocimeinto ra-
cional de la naturaleza —y de las acciones de los
hombres en tanto forman parte de la naturale-

2 1. KanT, Critica del Juicio, waduccién de Manuel Gar-
cia Morente, Ed. Porriia, México, 1978.

za— es preciso que la facultad de juzgar enlace
ciertos objetos del entendimiento con finalida-
des, que proporciona la razén. El juicio releold-
gico lleva a cabo tales enlaces y permite por ello
«entender» racionalmente los fendmenos. Este
juicio, aclara Kant en varias secciones de la Crize-
ca del Juicio, no es constitutivo de los objetos
—como lo s la causalidad natural—, no es de-
terminante sino tan sdlo reflexivo. Cumple por
ello upa funcién meramente regulativa, es decir,
sitve para ordenar de acuerdo con un fin racional
los datos que la experiencia trae a la conciencia.
El fin que propone el juicio teleoldgico constitu-
ye la unidad ideal que ordena [a muitiplicidad y
heterogeneidad de los fenémenos histéricos. Por
efecto de este fin propuesto por la facultad de
juzgar aplicada a la historia, los sucesos no se nos
aparecen solamente ligados por su conexidn cau-
sal o cronoldgica, sino ademds por una trama sig-
nificativa. Por la causalidad y la cronologia llega-
remos a «saber» de ellos, pero sélo tendrin senti-
do para nosotros, sélo podremos conocerlos, si
los ordenamos con respecto a un fin. En tal caso
y precisamente pofque constituyen uUna trama
significativa pueden destacarse del conjunto de-
los hechos causales.

En términos generales, el punto de vista cos-
mopolita se relacionaria de hecho con un zefos,
pero no cabe suponer que este zefos se limite a la
mera operacién de la razdn para ordenar los da-
tos del entendimiento. El sentido y la finalidad
determinan ambos el concepto <histotia», lo
constituyen, de tal modo que habra <«historia»
donde nos situemos con nuestras reflexiones, pe-
1o no s6lo —como bien apunta Cassirer!®— en ¢l
plano de los simples acaecimientos sino también
en ¢l plano de los actos. El zefos actiia como una
unidad ideal dadora de sentido; y &sta, su fun-
cion de «dar sentido» a los hechos causales desta-
cando asi lo histérico dei devenir natural, consis-
te en imprimit una cierta eticidad al proceso. El
telos inmanente que hay que desentrafiar de los
acontecimientos €s en si mismo una meta ética
que sdlo se nos manifiesta en la medida en que
participemos del proyecto que sintetiza. Kant
siempre se refiere a una conciencia que juzga en
su vida prictica segiin el viejo mot d’ordre que
defiende la supremacia de la razén pricuica sobre

W0 E. Cassier, Kemt, vida y doctrina, FCE, México,
1978, pp. 268 v 269.



la razén teérica. En esta oportunidad sugiere que
llegaremos a comprender el sentido de la histo-
ria, a captat la finalidad que determina sus acon-
tecimientos, en la medida en que colaboremos
con el sano, el saludable plan de la naturalezall.
La filosofia kantiana de la historia viene a fun-
dar, pues, upa politica sus generss. Comprender
la finalidad ética que anima ¢l proceso histérico
es una obra de bien piblico, un gesto encomia-
ble de gentes civilizadas. Poco importa que, por
el momento, subsista en el mundo la maldad y
la injusticia. Cuando los individuos comprendan
que han de hacer suyos los saludables propésitos
de la naturaleza, el mundo racional se habti im-
puesto. Mientras tanto, la naturaleza se las arre-
gla para conducir a la humanidad, paso a paso,
por medio de «astutas artimafias», por el dolofo-
so camino de la salvacién, cumpliendo estadios
cada vez mds perfectos, hasta que un dia sea po-
sible alcanzar un cuadro de convivencia que haga
intuiles las guerras.

El proceso histérico s, pues, el proceso de rea-
lizacion de un ideal moral, la libertad, que va
cumpliéndose ineluctablemente, superando cra-
pas cada vez mds perfectas y que algin dia rema-
tari —Kant lo piensa para el siglo siguiente al
suyo— en un «estado universal cosmopolita» del
que habrin sido desterrados los enfrentamtentos
y las injusticias. Por el momento basta tener pre-
sente que el cosmopolitismo kantiano no se re-
duce a una compleja operacion epistemoldgica
realizada como un meto ejercicio de suuleza.
Hay detris de sus filigranas tedricas una politica:
cubrirt, en la concepcién de la historia del Humi-
nismo, despojada de fines —estd claro que no ha-
bri Dios, ni espera mesidnica, ni pecados redi-
midos en la historia futura de la sociedad bur-
guesa—, el ideal moral que antafio suministraba
Ia religién y que la razén ilustrada ha eliminado
sin sustituitlo. El ze/os que postula Kant para los
procesos, nicleo del sentido de la historia, viene
a satisfacer ademds de su funcidn critica el papel
de lo sagrado en una historia que estd en proceso
de definitiva secularizacion.

¢Cémo es posible que los hombres descubran
en su accionar la meta hacia la que se encaminan
sus acciones? El punto de vista cosmopolita ense-
fia que a los hombres no se les revela la finalidad
en la que rematan sus acciones sino cuando en-

U fhidens, p. 267.

59

tienden dichas acciones desde una cierra écica.
En Gltima instancia, estd claro para Kant que esa
finalidad a la que apuntan los hombres es, en el
fondo y desde la perspectiva de la especie huma-
na, buena. Por eso es que cuando el proceder de
los hombtes que hacen la historia llega a inscri-
birse en una doctrina del deber, se entiende la
sabidurfa de Dios, el lugar de la humanidad en
el mundo y el «entido» de la existencial?. Toda
la historia cobra «entido» y se despejan asi los
siempre presentes ternores metafisicos. El sujeto
kantiano debe entender que todo es para bien,
de lo contrario no podria sobrevivir a la gratui-
dad y absurdo de su existencia. En ciertos aspec-
tos, esta solapada declaracion de optimismo
forzoso!3 recuerda los recursivos argumentos me-
dievales pata fundamentar una conducta buena
y combatir de paso la desviacién pesimista. Un
mismo argumento se difundia en las guodlibeta-
les: «Ha de haber una conducta buena, clara-
mente distinta de otra mala. El Dia del Juicio
unos serdn condenados y otros recompensados.
Si todos, sin excepcidn, fuésemos a ser castiga.
dos, squé sentido hubiera tenido que viniéramos
al mundo?» La ética cristiana se emparenta secte-
tamente con el problema de la existencia: puesto
que una existencia sin sentido es inimaginable,
necesariamente ha de haber una conducra buena
distinta de otra mala, una inequivoca diferencia
entre téprobos y elegidos.

Este tema cristiano subyace en el cosmopolitis-
mo de Kant bajo otras formas. Para Kant el
hombre tiene, a despecho de la violencia y la in-
justicia que observa a diario, una impresion, la
intima sospecha de que &sa, su accibn, que repo-
sa en la pureza de su intencidén, no es vana, y
que sus resultados serdn validos respecto de Ja ra-
zén y la moral'd, Pero para que esa impresion se
vea corroborada o supere, al menos, las puras ex-
pectativas de la conciencia ingenua, es preciso
que no sdlo la accién individual sino también la
histotia a la que ésta contribuye tenga un sentido
que, segiin las reglas del juicio, ha de serle sumi-
nistrado por su finalidad. Y come esta finalidad
es racional y ética, asi también ha de ser y consi-

12 J. Lacromx, Kant, Sudamericana, Buenos Aires, 1969,
p. 84.

13 Véase cdmo zlude a ella en B fin de todas las cosas, en
KANT, Filosofia de la historia, op. cit., p. 125.

14 E. WelL, <Histoire et politiques, en Problemes kan-
tiens?, Yiin, Paris, 1970, p. 113.



60

derarse la historia. El punto de vista cosmopoli-
ta, como sintesis de la filosofia kantiana de la
historia, ensefia como se realiza esa conexién en-
tre la écica y la veleologia de la historia: mis que
una reduccién de la segunda por la primera, la
ética hace posible a la teologial®.

Al cotonar toda la historia de la humanidad
con un proyecto global de bienaventuranza y ha-
cer de la espera de la libertad la sincesis idealiza-
da del fururo del mundo, Kanrt, como bien ob-
serva Collingwood !9, se inscribe en el verdadero
estilo de la llustracién, destacindose del roman-
ticismo representado en esta materia por las
Ideas para la filosofia de la historia de la huma-
nidad de Herder. Los dos dcidos comentarios pu-
blicados por Kant en la Adlgemeine Literaturzei-
tung de Jena en 178517 deploran no sélo €l estilo
vy la metodologia empleada por Herder!8 sino €l
que no haya sabido percibir en la multiplicidad
de la historta del mundo y sus civilizaciones la
unidad abstracta de un postulado €tico que ot-
dena tales manifestaciones bajo un Gnico y om-
nicomprensivo sentido.

La teoria del conflicto

La postulacién de una meta éuica debe salvar,
sin embargo, un obsticulo que desde Kant ha si-
do comin a todas las teleologias de la historta. St
bten puede cenerse como vilida la afirmacién de
que ¢l devenir de la soctedad demuestra una
progresién de las condiciones de vida hacia suce-

L3 El punto de vista cosmopolita difiere de las demds fi-
lesofias de la historia en que ya na interesa, como en Hegel,
que la celeologia sirva para reconstituir una unidad origina-
1ia, la del Todo, que ha sido descompuesta. Y tampoco im-
portan —a si, pero como sciiala Kaat muy secundariamen-
te— los usos proféeicos, anticipatorios de &sta. Jureresa fa
naturaleza moral de la expectativa utdprea, ¢l hecho de que
el estado universal cosmopolita configura, ademids de una
condicidn idealizada, una nueva forma de la Gracia, o sez,
de estar libres de pecado. .

16 R.G. ColuNGwooD, ldes de la historia, FCE, Méxi-
co, 1977. p. 98.

17 He utilizado la versidn francesa de estos escritos, pu-
blicada por Aubicr, Paris, 1947, con ¢l titulo Lz philosophie
de D'histodre, pp. 95-126.

12 Dice Kant al respeceo: «no se sabe si el hilito poético
que anima la expresion no se desliza a veces en fa filosofia
del autor; o si, por momentos, los sindnimos ocupan el lu.
gar de las explicaciones y las alegorias sustituyen a las verda-
dess, [. KANT, op. ez p. 118.

sivas etapas de perfeccionamiento, ello no impli-
ca que la condicidn actual, la nuestra, igual que
la de Kant, sea merecedora de elogios. En el caso
de la época kantiana, las guerras europeas, los
episodios previos € inmediatamente posteriores a
la Revolucién Francesa, no hacian sino corroborar
las observaciones y prondsticos més pesimistas.
La violencia en las relactones entre los estados,
¢l malestar social y politico y la evidente recurren-
cia del fenémeno en la historia de Occidente

constituian pruebas insoslayables de que, cual-

quiera que fuese la esperanza de la humanidad,
su presente estaba cargado de conflictos,

El procedimiento ideado por Kant para dar
una explicacién a este fendmeno es ingenioso.
Afirma Kant que las disposiciones naturales que
apuntan al uso de la razén estan llamadas a desa-
rrollatse en la especic y no en los individuos. Su
pleno desarrollo es, como hemos visto, un pro-
posiio evidente de la Naturaleza, pero como los
individuos se muestran dominados por sus ins-
tintos y sus pasiones mis incontrolables, dice
Kant que la naturaleza ha ideado un asturo at-
did para valerse de las peculiares debilidades hu-
manas, ponerlas a su servicio y lograr sus propo-
sitos. Ha dotado al hombre de una msociable so-
crabilidad (ungessellige Gemz!!:gféezz‘) es decir
de una doble tendencia a la asociacidn y al recha-
20 de toda comunidad entre individuos. Los
hombres necesitan vivit en sociedad para el logro
de sus fines como especie, peto tan pronto como
se asocian a sus semejantes, la libre manifesta-
¢idn de sus disposiciones, acicateada por las favo-
rables condiciones que surgen de la asociacion,
los lleva a intentar romper la comunidad que con
tanto esfuerzo han construide. En esta doble na-
turaleza ha de hallarse el origen de los enfrenta-
mientos y conflictos que caracterizan a la vida co-
munitaria y que llevan a hablar de un ansagonis-
mo universal. ;Cuidl puede ser el objetivo que
petsigue la naturaleza con estos enfrentamien-
tos? Que se desarrollen todas las disposiciones y
facultades de los hombres alentadas por el deseo
de superar a los contrincantes y competidores en
cada caso. Los antagonismos clevan al hombre
del estado de naturaleza al estado de cultura vy,
en este sentido, se convierten en un factor del
progreso de la civilizacion.

La insociable soctabilidad nos presenta una
version positiva de la guerra. Kang, y después de
€1, a partir de la Restauracién, todas las filosofias



de la historia que ven el devenir como un progre-
so que se desenvuelve seglin unas leyes inteligi-
bles, abandonan todo juicio critico de la guerta
para, en alguna medida, juscificarla y extender
su aval a todos sus efectos: la devastacion, el ge-
nocidio, la violencia por encima de los cédigos y
las convenciones, etcérera. Y lo hacen por dos ca-
minos, afirmando que es un mal que subyace a
los hechos, un mal aparente; o si no, sosteniendo
que se trata de un mal necesario, el limite de una
serie concatenada de acontecimientos. Ambas
vertientes corresponden a otros tantos modelos
{providencialista y finalista) de la historia. El cos-
mopolitisme kantiano tiene, en verdad, algo de
ambas. Como bien sefiala Bobb10‘9, la tclcologla
de Kant consiente el conflicto, el enfrentamien-
ta, los antagonismos generalizados, la guerra,
como un mal necesario en un doble sentido: co-
mo tnevitable porque se funda en disposiciones
naturales (belicismo naturalista); y como saluda-
ble porque conttibuye al progreso de la civiliza-
cibén (belicismo ideolégico-mistificador). En am-
bos casos, por consiguiente, la guerra es presen-
tada como un mal justificado que se inscribe a
los procesos necesarios progresivos {no regre-
stvos). Es un bien, aunque —claro estd— un
bien-medio para un bien-fin.

El punto de vista cosmopolita expone la gue-
11a como ¢l verdadero motor del proceso histéri-
co en una aucéntica anticipacidn de aquella «vio-
lencia partera de la historia» de Karl Marx que
habria de inspirar a tantos revolucionarios del si-
glo XX. Es, como figura del discurso, la alterna-
tiva prusiana al romanticismo rousseauniano que
veia en la felicidad, en la bisqueda de la felici-
dad, la expectativa general de la humanidad vy
fuente de inspiracién y motivaciones de las accio-
nes historicas. Si los hombres sélo desearan la fe-
licidad, dice Kant, la humanidad jamis hubiera
dejado aquella Arcadia originaria de la que di-
cen los mitos que proviene, pero los hombres no
serfan mds que unos campesinos embrutecidos e
ignotantes2®, La guerra puede ser, rambién, una

19 N. BoBBIO, I/ problema della guerra e le wie della pa-
ce, Il Mulino, Bolonia, 1979, pp. 61-70.

20 Hegel retoma con su habicual sugestidn esta version
descarnada e implacable de 1z hiscoria: «(...) la historia no
es ¢l terrenc para la felicidad. Las #pocas de felicidad son en
ella hojas vacias. {...) Los individuos de importancia en {a-
historia universal que han perseguido tales fines se han sa-
tisfecho, sin duda, pero no han querido ser felices». Leccio-

61

miquina generadora de cultura, una pasién na-
cional, como para Federico el Grande. En el su-
plemento primero del proyecto de la Paz
Perperna®!, ritulado «Sobre la garantia de la paz
perpetua», Kant ensaya una interpreracién de
corte etnoldgico con respecto al proceso civiliza-
torio: la intencién de la naturaleza requiere de Ia
guerra para lograr instaurar el estado -universal
cosmopolita, condicién de derecho que permiti-
rd a sus miembros gozar de una «paz perperuas.
Entte los muchos saldos positivos de la guerra,
Kant destaca el que sitva para poblar la Tierra,
mncorporando asi territorios inhoéspitos a la civili-
zacidn a consecuencia de las migraciones forzosas
que imponen los enfrentamientos que obligan a
dispersar los niicleos humanos y multiplican las
espectes naturales.

Pero no todo son argumentos ideolégicos en Ja
defensa kanttana de la guerra. El gran recurso te-
térico de Kant frente a la paradoja de [a creacién
—si el fin tltimo del hombre en el mundo es
constitulr un universo racional y moralmente
justo, ;por qué razén quiso la Naturaleza que
semejante tarea quedase en manos de un ser
apastonado y brutal>— explicando que el anta-
gonismo que caracteriza a las relaciones sociales
no es més que un asturo ardid de la Naturaleza
para que se desarrollen plenamente todas las fa-
cultades racionales, no es suficiente para fundar
con solidez el finalismo de la tesis central, pero
basta para mostrar con claridad que el principal
problerna de la historia no es el metafisico <hacia
dénde vamos» sino el muy concreto, cotidiano y
urgente «por qué peleamos». La gran virtud de
Kant y la de sus herederos confesos o involunta-
rios es haber puesto de relieve que siempre es ne-
cesaria una teoria del conflicro cuando se estudia
la sociedad; y, que la propuesta, entre ilusoria y
filistea, del funcionalismo sociolégico, no es mis
que un suefio de tantos de la tecnocracia.

En el principio del antagonismo universal de
Kant, una suerte de ley newtoniana del proceso
civilizatorio que reaparecerd recurtentemente
bajo distintas formas entre los filésofos del siglo
XIX, en Hegel y Saint Simon y, a través de elios,
en Marx, quien lo convierte con la nocién de fu-

nes de filosofiz de lz hisroria, Revista de Occidente, Ma-
drid, 1974, p. 88.

2t Utilize Ia versibn de F. Rivera Pastor publicada por
Ed. Porriia, México, 1977.



62

cha de clases elevada —a la manera cosmopoli-
ta— a la condicién de clave/representacion de la
histotia, en este princtpio, digo, se expone una
tendencia 2 la individuacién que corre a la par
con otra: la necesidad de socializar la existencia
individual. En la ungessellige Gessellighkert estd
sintetizada la doble naturaieza (doble y contra-
dictoria, que no dialéctica) del hombre moder-
no. Al enarbolar su voluntad propia, desafiande
cualquier impetativo comunitatio, ¢l individuo
s¢ ve atrapado en la necesidad de destacar dicha
voluntad imponiéndosela a los demis indivi-
duocs: para defender su individualidad, para
consolidarla o simplemente para hacer de ella el
otigen y fundamento de su existencia, ¢l hombrte
moderno se ve impulsado a la accién social??, El
conflicto de que trata la teoria kantiana del anta-
gonismo tiene pues mayores implicaciones que
la guerra. En este conflicto interior hay una
fuente de innumerables tribulaciones psiquicas
y, como es evidente, el embndn de una volunted
de poder que requiere imperiosamente ser satis-
fecha. Constituye ademis, en su versién cosmo-
polita y kantiana el testimonio de un trance que
arrastra la modernidad desde sus origenes, que
afin no ha sido resuelto y que alimenta [a expec-
rativa individual y colectiva de vetlo solucionado
en un futuro, en otra formacién soctal, otra so-
ciedad que los individuos disefian segtin un hili-
to de utopfa de signo desconocido.

En relacién con estz huida hacia la utopia
también tienen que ver los tedricos del progreso
de la escuela alemana, encabezados por el cos-
mopolita Kant. Su apertacién introduce un cambio
importante respecto de la versibn tradicional,
atribuible a Turgot, Rousseau y Condorcet, Para
los iluministas alemanes, la determinacién lisa y
Ilana de las etapas de la evolucién, resulta irrele-
vante frente a la cuescidn del progreso neoral?3.
Como hemos visto en relacién con la teleologia
de la historia segfin Kant, la finalidad hacia la
que s¢ encamina el proceso es capaz de dar senti-
do a las etapas concatenadas que la precedieron
precisamente porque es éftcamente superior a €s-

22 MANUEL FRANK v FRITZIE, Utopian thought in the
Western World, Harvard, Hatvard University Press, 1979,
p. 527.

23 Cf. K. BOCK, «Theoties of progress, development
and evolution» en T. BoTToMmeRE, y R. Niseer, (Eds.) A
History of Soctological Analysis, Nueva Yotk, Basic Books,
1978.

tas. El cosmopolitismo de distintas vertientes y
épocas proclama: avancemos, ¢l futuro es ventu-
roso, el fututo es bueno. El «estado universal cos-
mopolita» de Kant reaparece con unas connota-
ciones mds abstractas en el «espititu reconciliado
conn el mundo» de Hegel, en el marxista «teino
de la libertad» y, cuando ya no se sustenta este
optimismo inexplicable ante el llamado «socialis-
mo real», atn sobrevive el viejo recurso, como
«pnnmplo esperanza» en ¢l Bloch hegeliano,

marxista y —malgré lui— teblogo del materialis-
mo histdrico.

Uzopia y cosmopolitismo

La teleologia kantiana de la historia remata,
como hemos visto, en una figura de corte utdpi-
co, culmina con una aspiracibn que €5 también
¢l fundado» deseo de que se realicen todas las dis-
posiciones racionales con que la Naturaleza do-
t6 al hombre. Kant llama a esta figura estedo
universal cosmopolita (Foedus Amphyctyonum),
federaci6n de naciones, estado de estados que
configura una potencia unida politicamente y
juridicamente. Piensa esta confederacién como
un ente supranacional capaz de decisién y con
autoridad suficiente para autorregularse (Kant
habla literalmente de un ewnsémata), imponerse
sobre los estados miembros e impedir las guerras
de igual modo que el Estado-nacién impuso la
convivencia a los individuos. El orden desplega-
do por la acctdn civilizatoria, reguladora, distri-
butiva y tolerante de tal estado universal cosmo-
polita, supone Kant que sentard las condiciones
definitivas para una paz perpetua, para la desa-
paricién de las conflagraciones y para el triunfo
de la razén en el mundo.

La expectativa de una paz eterna tiene una lar-
ga tradicién en Occidente. Su origen se remonta
a las culturas grecorromana y hebrea y, como
consigna, reaparece con ocasién del «gtan mie-
do» del afio 1000, llevada en boca de los partida-
rios del movimiento por la Paz y la Tregua de
Dios a todos los confines de la ctistiandad. Se la
menciona en las obras de Dubois y Raimundo
Lullo, quienes reflejan en sus escritos los espora-
dicos esfuerzos por imponer la paz en el mundo
feudal, Como tema reaparece en los De Orbis
Terrae Concordia Libri Quattnor de Guillaume
Postel (1544), en Le Nowveau Cynée de Eméric



Crucé (1623) y en el Project pour rendre la paix
perpétuelle (1713) del Abbé de Saint-Pierre?.
Este dltimo parece ser que sedujo a Rousseau,
quien le dedicd un comentario exegético que fue
el que finalmente retomé Kant ignorando
—potque no podia dejar de conocerla-— la burla
implacable que hizo de €] Voltaire en su Rescrip-
to del Emperador de la China, de 17612, subra-
vando el tono presuntuoso, entre ingenuo ¢ ig-
norante {jnada menos que acabar con las gue-
rras!) y su inocultable eurocentrismo. Muy lejos
de la sotna volteriana —por lo demis, franca-
mente desopitante-— Kant habla con respeto de
sus antecesotes, elogia €l que hubieran sabido
concebir la idea de una paz perpetua y propone,
a su vez, que como tal sea supuesta como inten-
ci6n Gltima de la Naturaleza, esgrimiendo para
ello unas razones que vale la pena examinar con
detalle.

Dejando de lado las implicaciones de orden
politico que tiene el proyecto de la paz perpetua,
coincidentes con el ideario liberal kantiano, el
estado universal cosmopolita se entiende como la
realizacién de aquel ideal €tico que daba sentido
a la historia. Su eticidad viene a ser la suma del
proceso civilizatorto, una suerte de non plus ul-
tra en el que el hombre alcanza —porque ¢l ha-
ber suptimido definitivamente las guertas lo ha-
ce libre por siempre— la fibertad en la que se ce-
sume su esencia mas Incima.

La imposicién de connotaciones éticas a la me-
ta del devenir de la sociedad no tendria mayor
importancia en esta filosofia de la historia, si no
fuese que introduce, imbuida por ese caracreris-
tico optimismo de las Luces, un cambio sustan-
cial en la referencia y relacion de la utopia en Oc-
cidente. Segiin se ha visto, la felicidad ha queda-
do descartada como meta final de la historia: la
aspiraci6n, el anhelo de felicidad no es ni puede
ser, de acuerdo con los principios kantianos, un
factor de progreso sino un elemento apuntalador
del szatu guo y un acicare para el hedonismo de
los individuos. En el final de la historia ha de ha-
ber un ideal ético que, precisamente porque es
ético, supone un plus de determinacidn por en-
cima del que cotresponde al hombre por ser par-
te del orden de la Naturaleza. ;Cémo se lleva a

24 Cfr. F. y F. MANUEL, 0p. eif. 59.
%5 En Voltaite, Opdscuios satiricos y filoséficos, Alfagua-
ta, Madrid, 1979, pp. 246-248.

63

cabo esta determinacién por la finalidad, esta
«tetrodeterminacion» de los hombres en la histo-
ria? En Gltima instancia, dice Kant, por la via de
una intervencién del individuo en la historia.
Come bien observa Weil?6, «el hombre estd mo-
ralmente obligado a hacer del fin de la Naturale-
za su propio fin (...} Para ello, la moral pura de-
be superar los ll.[TlltCS de la individualidad», un
paso que Kant cree resuelto en la formulacién
del célebre imperativo categérico. Lo que sucede
es que esta perspectiva cosmopolita de la histo-
ria, en la que el «compromiso» individual con
una meta ética se constituye e€n auténtico ser 5o-
czaf respecto de una pracuica histérica, por asi de-
cirlo, ha acabado por modelar a su imagen y se-
mejanza la politica en la época moderna traicio-
nando, en definitiva, la prudencia y serenidad
que tan caras eran a Immanuel Kant. En la nota
S de E/ conflicto de las facultades*’ Kant comen-
ta el cardcter no pricrico de las utopias politicas
clisicas, las de Platén, Moro, Harrington y la Se-
verambia de Allais y dice que «dulce cosa es ima-
ginarse constituciones politicas que se correspon-
dan con las exigencias de la razdn (especialmente
en lo que se refiere a la justicia); pero exorbitan-
te proponerlas en serio y punible incitar al pue-
blo a que derogue la existente». Se reivindica
asi ¢l papel lddico de las utopias, entendidas co-
mo juegos de la imaginacién o concebidas como
modelos ideales a partir de los datos del presen-
te, con un espiritu critico que no es subversivo; y
se distingue claramente ese papel de una politi-
ca: Kant llega al punto de mencionar de modo
explicito «¢l aborto de la repiblica despdrica de
Cromwell. Pero el rigor de la exposicion le juega
una mala pasada: el individuo estd, segiin Kant,
«obligado» a hacer del ideal de la humanidad el
suyo propio, estd impelido por la Naturaleza a
realizar su esencia, la libertad, es decir estd mo-
ralmente comprometido con la utopia. Hay aqui
el testimonio de un viraje en relacién con la so-
ciedad de importancia capital para los siglos fu-
turos. El estado universal cosmopolita no es mis
que una hipdtesis, pero es precisamente por ¢llo,
porque se trata de una hipdtesis pensable, que
se convierte en un deber, una regla de accién
obligatoria en cuanto somos capaces de formu-

2% E. WEIL, op. c1t. p. 116.
2 Cfr. 1. KaNT, Filosofia de la bistoria, ap. cit., p. 122.



64

larla. Se ¢rata de una especie de postulado pricti-
co: si la humanidad persigue el estado universal
cosmopolita, primero lo hace naturalmente y sin
saberlo, pero enscguida ejecuta los actos que la
aproximan a €l, cada vez mis, a medida que
aumenta su conciencia de ello?8. Utopia y accién
encuentran en Kant por medio de un postulado
ético, la férmula para una alianza fruccifera. Bas-
tard que el proyecto utdpico se sobredimensione,
se exceda; bastard que la constitucién del estado
cosmopolita se conciba como el efecto de la
transformacion del mundo para que la incitacién
del pucblo deje de verse como «punible» y la
utopia ya no pertenezca al orden de la religién
sino al muy ordinario dmbito de la politica.

El punto de vista cosmopolita, que partia de
concebir de una manera peculiar el proceso his-
totico, de por resultado una aproxumacién
—litetalmente— de la filosofia respecto de la
utopia. O si se quiere, de la ciencia de la socie-
dad y la utopia. Segin Wunenburger??, Platén y
Aristoteles, contra lo que pudiera pensarse, son
notmativos y clasificatortos antes que utdpicos;
pot otra parte, de San Agustin a Descartes pa-
sando por Sto. Tomds, el espacio-tiempo ideal
de la utopia no emerge mis que timidamente en
la remirica religiosa pero nunca en razdn de una
representacidn de la ciudad 1deal y menos con
una metodologia histérica de las condiciones de
su advenimiento. En una palabra, Wunenbur-
guer sosticne que, hasta Kant, la utopfa nunca
habia contado con una justificacién de tipo ra-
cional. Por zfizdidura, Kant afirma que —como
se ha visto— ¢l fildsofo ha de dejar de ser el teé-
rico del porvenir y reafirma la necesidad de que
tnvervenga. Por la via de un compromiso motal
cont la meta de la historia, para Kant no se trata
de describir las condiciones teoricas ideales de un
buen gobierno ni de exponer nuevos paradigmas
éticos para juzgar ¢l presente sino de preparar
una via racional para la ciudad humana®®.

Sin duda estas nuevas coordenadas entre filo-
soffa y utopia que describe ¢l punto de vista cos-
mopolita ticne un ptimer referente, y la primera

28 ], LACROIX, op. cit., pp. 103-104.

29 Cfr. ]J. WUNENBURGUER, [, 'Utopie on la crise de
ltmaginaire, Jean-Pierre Délarge, Paris, 1979, pp. 93-118.

30 No es casual que, desde Kant en adelante, ninguna fi-
losofia de la historia haya descrico el estado ideal del futuro,
ucrénico, autosuficiente, perfecto, inefable. Y, en cambio,
mucho s¢ haya pormenorizade ¢n los pasos pricticos para
alcanzarlo.

de una larga serie de corroboraciones, en la Re-
volucién Francesa. Los sucesos de 1789 confir-
man las tesis kantianas: un pueblo que, rom-
piendo con el determinismo natural, se da a si
mismo la libertad al sancionar una Constitucién.
Pero no acaba en ello su efecto paradigmitico.
Con la Revolucién Francesa sucede una conver-
s16n del sentido orginal de las viejas uropias,
que ya anunciaba el cosmopolitismo. A partir de
1789, ya no encandilardn a los espiritus por la
belleza de sus enunciados y la nitidez de sus for-
mas; su envergadura, su vigor y su eficacia serdn
el correlato de la rudeza y la temeridad de quie-

“nes las conciben y, sobte todo, de quicnes las

ejecutan. En algin momento, entre 1789 y
1796, entre la primera convocatotia a los Estados
Generales v el fracaso de la Conjuracién de los
Iguales de Graco Babeuf, nace la figura del revo-
lucionario total, descendiente de los rebeldes y
agitadores de antafio pero distinto de éstos por
un aspecto sustancial: para los agitadores y los
profetas religiosos la rebelién de los infelices era
sin duda justa y necesaria. Para Muntzer, quizis
para Savonarola, con seguridad para los milena-
ristas ingleses, para los Levellers y los Diggers en
la Inglaterra del siglo XVII3! la toma del gobier-
no era ¢l camino, pero ni por asomo suzponian en
ello la antesala de up nuevo mundo. Los rebel-

des pre-modernos, tanto como los utopistas en
quienes se inspiraban, muestran el trazado de su
Ciudad Ideal como un medio de enardecer a las
masas que se proponen redimir, pero en el fondo
«saben» que ése es el limite de su critica. El gesto
de mostrar que hay otro mundo construido con
los mismos elementos que el presente, pero mis
justo, mejor, € precisamente €so: ufl gesto.

Por ¢! contrario, desde Robespierre en adelan-
te, siempre han existido hombres que, ya sca
abiertamente o agazapados, por medio de accio-
nes temerarias o suicidas, mis o menos audaces y
ttemendos, conspirando en secreto o lucubran-
do en la soledad de sus fantasias, han intentado
ptobarse a si mismos y al mundo que o#ra socte-
dad es posible y, sobre todo, que en ¢llos ha en-
carnado la posibilidad de su realizacién, convir-
ttendo aquello de «transformar ¢l mundo» en al-

3 Véase John Dunn, «The sucesse and falilure of mo-
dern revolutionss en J. DUNN, Pofitical obligation in its bis-
torcal context, Cambridge University Press, Cambridge,
1980, pp. 217-240.



go mis que una exhortacién, en un mandato
motal de alguna especie.

En la clave/representacton cosmopolita de la

historia se exponen con nitidez no solo todos los
supuestos propios de esta concepcidn del devenir
de la sociedad, que ha abonado la prictica de va-
rias generaciones de revolucionarios, sino ade-
mis cuiles han sido los procedimientos moder-
nos para la reactualizacién del quiliasmo cristia-
no y la secularizacién de la utopia. El cosmopoli-
tismo posterior a 1789 ensefia que la nueva socie-
dad es posible, mejor, mis perfecta, pero ante
todo su ensefianza ¢s de indole prictica: se nos
dice que podemos construiria y que en ello he-
mos de ver nuestro Qnico ¢ irrenunciable deber.
Los cosmopolitas de nuestro tiempo se ajustarin
a todos y cada uno de los requisitos kantianos.
Encontrardn un sentido de la historia encerrado
en unas leyes inmutables, ocultas en cierta arie-
mética de los hechos histdricos, cuyas reglas es
preciso desentrafiar. A ese sentido se adscribirdn,
bten dispuestos, llenos de buenos propésitos, no
stn antes echar las bases para una «polittea clenti-
fica». Habiendo interpretado el «sencido de la
“historiar se sentitdn con fuetzas para construir
una uropia racional que viene a completar el
progresivo avance de la especie hacta condiciones
cada vez mis perfectas. En ese Jocus extremis co-
locardn una suerte de ideal moral que realiza
—pot el momento sélo en teorfa— la justicia y el
Bicn; y, para completar su suefio prometeico
enunciardn un principio prictico: que cada uno
trasponga los limites de su individualidad para
hacer propios los propésitos de la Naturaleza.
Pero no se contentarin con hacer que ese princi-
pio sea, como en Kant, puramente # priori: en la
opcién tajante entte intetpretar y transformar el
mundo hay la intencién de convertir toda activi-
dad intelectual en un apostolado. (;Cuil es la
posicién correcta? ¢He de ponerme en el sentido
de Iz historia o debo asistit a ésta tan s6lo como
espectador, a medias consciente de lo que hago y
creo?} Quedan condenados aquellos que, por
demasiado prudentes o pot poco temerarios, no
acuden al llamado a la intervencién en la historia
para transformar ¢l mundo y sc contentan, mo-
destamente, con aspirar a comprenderlo32,

32 Un ejemplo de la rezccién al militantismo en ¢l planc
de la reflexion filoséfica lo da Adorno al comienzo de su
Dialéctica negative, cuando advierte al lector que puesto

635

El cosmopolitismo, que Kant entendid por
primera vez como el espititu de una época domi-
nada por el imperativo moral de la intervencién
en la historia, rompe programiticamente el ne-
cesatio eqmllbrlo entre naturaleza y cultura y,
por la via de su ommpotcncla conduce afin sin
proponérselo a la instauracién de regimenes to-
talitarios. Entonces es que la rarea de realizar
una utopia motal se convierte —¢por una asrucia
de la Naturaleza, quizds?— en una suma de de-
satinos. La doctrina de la intervencién en la his-
toria, segin las pautas del «entido» oculto de los
hechos histéricos, elevada a politica, conduce a
la dictadura del sentido, o a la dictadura a secas.

Pero entonces, spor qué es tan dificil erradicar
esta clave/representactdn de la historia? La criti-
ca racional de toda filosofia de la historia (en 1l-
tima instancia, de la regla cosmopolita que sos-
tiene que la historia estd tramada y tiene una fi-
nalidad) lleva a quien la ejercita a enfrentarse
con un resultado profundamente desalentador.
Si la novela de la historia que Kant proponia co-
mo un medio de hacernos inteligibles los aconte-
cimientos nos descubria la posibilidad y, més
atn, la necestdad de un mundo mejor y con ello
la obligacién de intervenir en el proceso para rea-
lizatlo, negatlo todo y entender que tal noveles-
co sentido no es mds que una ilusién inspirada
en la ideologia del progreso nos impone una
conclusién estremecedora: despojado de su «sen-
tido», el mundo deja de ser perfectible y bien
puede ser que nos depare nuevas y desconocidas
desgracias. Kant sabia ya de esta alternativa pre-
via a toda reflexién acerca de la historia. En una
nota a E/ fin de todas las cosas 33, de 1794, seiiala
que muchos fildsofos y sabios, frente «a las dis-
posiciones hacia el bien que existen en la natura-
leza humana, se han esmerado en encontrar
iméagenes molestas y en parte hasta repugnantes
(..} de la Tierra, sede del hombre». Kant recuer-
da algunos casos dignos de mencién y nos habla
de la idea del mundo como posada, el Karavan-
serai de los derviches, un lugar donde cada uno
de nosotros es el huésped que inexorablemente
habrd de ser desplazado por otro; como cdrce/
donde expian sus culpas los espiritus caidos del

que los intentos de transformar ¢! mundo han side vanos,
ya es hora de que volvamos nuestra atencién a interpreraclo.
33 En 1. KANTY, Filosofia de lz histora. op. ot p. 145.



66

cielo, idea comin a los tibetanos y los platéni-
cos; como manicomio poblado por unos locos
que no sdlo se hacen entre si todo el dafio posi-
ble, sino que ven como digno de honta el esme-
rarse en ello. En cualquier caso, la imagen mds
sugestiva dice Kant que nos fue legada por un
sabio persa. Segtin éste, los padres de la especie
humana residian en el paraiso, un jardin maravi-
lioso, sembrado con drboles frutales cuyos frutos,
asimilados por el hombre, no dejaban tesiduos.
Habia sin embargo un Gnico drbol en ese jardin,
de fruto particularmente apetitoso, que no tenfa
esa vireud y, por consiguiente, estaba prohibido
comerlo, Nuestros padres, anticipando un gesto
que se repetirfa infinidad de veces entre sus des-
cendientes infrigieron la prohtbicién. Asi fue

que, para que no ensuciaran ¢l cielo, un dngel les
sefials un sitio, en el fondo del universo, donde
podian depositar los indeseables residuos. Aquel
sitio era la Tierra y alli los condujo el dngel.
Cuenta el sabio persa que nuestros padres pri-
mordiales hicieron lo que les indicé el angel y de
aquel producto que dejaron en la Tietra naci el
género humano.

La persistencia del punto de vista cosmopolita
se explica, pues, por esto. Quien se disponga a
rompet con el cosmopolitismo se expone a tener
que asumir alguna de las muchas formas del pe-
simismo; y puede ocutrir que, si es hibil, sea ca-
paz de evitar esta contingencia. Pero en todo
c¢aso no podrd dejar de entender la historia del
mundo como una escatologia.



