
De fet, per a qui accepta el nazisme i
l’holocaust com a punt d’inflexió de la
història, el mer fet d’existir després perd
la seva innocència i sobreviure queda tacat
de culpabilitat. Però el compromís pràc-
tic que allibera Tugendhat de romandre
en una pessimista teoria, l’impel·leix a
replantejar-se el sentit de la identitat jueva
des de la mateixa experiència de la perse-
cució i amb la voluntat de convivència
que el va empènyer en la seva opció par-
ticular. En comptes de pretendre impe-
dir una repetició del mateix tancant-se dins
d’un Estat propi o desapareixent com a
poble en l’assimilació a una altra nació,
Tugendhat vol vessar la memòria de la
persecució i l’extermini en una nova acti-
tud moral, on la consciència del dolor
patit com a poble es tradueixi en el com-
promís de lluitar perquè l’horror no es
repeteixi amb cap altre minoria; que el
record de l’expulsió nodreixi una innova-
dora concepció, no de la identitat jueva,
sinó de la universalitat.

Quan Tugendhat elabora aquestes
idees analitzant la situació d’altres mino-
ries a Alemanya, reclama un discurs que
vagi molt més enllà de les crides a la
tolerància o a la generositat dels que qua-
lifiquen l’acceptació de regal que no pres-
suposa un deure. Anant a buscar la forma
extrema d’acolliment d’un estranger amb
el dret d’asil per raons polítiques i econò-
miques, Tugendhat exigeix un dret d’asil
obert a tothom, des del qual vol replante-
jar tots els altres drets, la manera com s’ex-
posen en la Declaració de l’ONU de 1948
i com normalment els entenem. Si la

noció de dret va néixer com a límit del
poder de l’Estat, un límit que és el res-
pecte que ha de tenir als seus membres,
Tugendhat demana que l’Estat ofereixi
activament respecte a tots els que no són
membres, reclamant una reformulació dels
drets per sobre dels Estats, en la qual es
forgi una nova concepció de la universa-
litat. El dret d’asil ha de passar de ser el
més problemàtic per a l’esquema actual,
per tal com posa en dubte l’estructura de
fronteres en la qual es fonamenta, a ser el
capdavanter de la nova política que ens
exigeix l’actual procés de globalització.

La posició individual des de la qual
Tugendhat treballa aquestes idees s’accen-
tua quan en la seva opció per la política i el
compromís pràctic abandona la filosofia
teòrica per desenvolupar el seu discurs tan
sols entorn de problemes concrets. I així
l’inconfusible gust per la dialèctica d’un
pensament ben dens i precís es transforma
en la construcció de diàlegs ficticis entre
personatges que discuteixen els arguments
analitzant casos reals. La situació de les
minories, la inadaptació de les quals és per
l’autor una crítica merescuda a la nostra
societat, així com el pacifisme plantejat a
partir de la guerra freda i la guerra del golf,
són alguns dels problemes que Tugendhat
afronta, no com a exemples d’una teoria
que els engloba, sinó com el motiu direc-
te i la raó de ser d’una filosofia que es lliu-
ra a si mateixa a la política.

Marta Tafalla
Universitat Autònoma de Barcelona

Departament de Filosofia

Ressenyes Enrahonar 30, 1999 135

Si tots els problemes que Jonas aborda en
aquest aplec de textos queden enllaçats
per un mateix fil argumental, amb el qual

aconsegueix d’introduir una aportació
personal en terrenys tan atapeïts de dis-
cussió que és difícil dir res es encara no

JONAS, Hans 
Pensar sobre Dios y otros ensayos
Barcelona: Herder, 1998



dit, no és un altre que la seva concepció
de la temporalitat. Que la continuïtat del
temps no ens és donada gratuïtament,
sinó que mantenir-la cau sota la reponsa-
bilitat humana, és el profund convenci-
ment de Jonas, que de manera conseqüent
es transforma en l’exigència moral d’as-
sumir com a deure dita continuïtat.

En un rebuig tàcit de la tradicional
descripció del temps humà com a irrup-
ció del canvi i la novetat en una natura-
lesa d’estructura cíclica i repetitiva, Jonas
assaja un retrat on el temps pròpiament
humà emergeix sense trencaments del
temps de la vida, i on les característiques
que defineixen l’espècie no són explica-
des per contrast amb una natura relega-
da a fer de decorat, sinó que troben en
ella el seu origen i el seu sentit. Partint
d’una descripció on qui estructura el
temps propi de la vida és el metabolisme,
i l’experiència del temps de qualsevol orga-
nisme consisteix en el corrent de matèria
aliena a ell que travessa la seva interiori-
tat impedint-li una identitat estable amb
ell mateix, de la qual gaudeix la matèria
inorgànica, construeix Jonas una con-
cepció de l’organisme que supera tot dua-
lisme d’un jo i un no-jo barrejats ara sense
fi en tot ésser viu. És aquest canvi cons-
tant el que permet que la forma de l’or-
ganisme s’emancipi de la identitat estàtica
de la matèria en un procés que Jonas des-
cobreix com l’emergència de la llibertat
des de la mateixa vida.

L’antropologia biologista de Jonas, tot
i que en una prudent distància de l’evo-
lucionisme darwinià, pensat des de l’a-
daptació i la mera supervivència, posa la
continuïtat en la relació entre l’ésser humà
i la naturalesa, però també com la carac-
terística fonamental del temps de l’indi-
vidu, i en un pas més encara, com a
resposta a la vella qüestió hermenèutica:
¿com és possible salvar amb la compren-
sió la distància històrica?

Afirmada la continuïtat per sobre de
totes les aparences de trencament, fins i
tot l’alteritat (en l’aposta que el coneixe-

ment comença pel que no som, i tan sols
després de descobrir els altres podem com-
prendre el propi jo), l’autor ha d’afrontar
el problema de la mort, que resol en tant
que no l’entén com la interrupció, sinó
precisament com el que ens adverteix que
la continuïtat no està garantida i ens fa
avinent el risc de perdre-la; de tal mane-
ra que la mort es transforma en l’exigèn-
cia d’una autoafirmació conscient de la
vida, en la pregunta extrema que marca
el pas de la mera passivitat no qüestiona-
da a un sí com a resposta volguda.

És en aquesta temporalitat on es troba
emplaçada la responsabilitat humana. De
responsabilitat, que és la mediació entre
els dos pols ontològics, la llibertat i el valor
de l’ésser, en tenim bàsicament, no
enfront la nostra consciència (el nostre
present reflectit) ni enfront de Déu (l’eter-
nitat), sinó davant del passat i del futur.
Una responsabilitat que situa el fonament
de l’ètica més enllà de l’esfera de la reci-
procitat, havent no tan sols d’actuar a
favor de, sinó també de rendir comptes
davant de, una alteritat amb la qual no es
dóna la coexistència temporal, i de la qual
per tant no es pot esperar retribució ni
recompensa.

La indefensió del passat en les nostres
mans, l’experiència d’un llenguatge que
esdevé monològic perquè el diàleg que és
la seva essència s’ha trencat (el passat no
està tancat i acabat, sinó trencat), del fet
que l’altre només continua sent llenguat-
ge a través del nostre, i els perills de conèi-
xer el que per tant només existeix dins de
les nostres paraules, enuncia ja els riscos
de malentendre i deformar el que ja no
és. Ens hem de fer responsables del pas-
sat, com de fet ja ho comencem a ser amb
un dels gestos que caracteritzen l’espècie,
portant a l’extrem la generositat més
desinteressada, la inversió d’energies que
no reporta cap profit personal: la cura de
les tombes. Però també, ensems, respon-
sabilitat respecte al futur indefens en el
seu néixer de les conseqüències del nos-
tre present.

136 Enrahonar 30, 1999 Ressenyes



Però totes aquestes reflexions són coro-
nades per uns textos finals, la importàn-
cia dels quals per l’autor és clara, i això ho
reflecteix el fet que donen títol al llibre,
deixant en segon terme, aquesta és la meva
valoració, aportacions més originals i més
productives. Després de la crisi radical que
a causa de la creença en Déu ha suposat
l’holocaust, els que encara volen salvar-la,
com és el cas de Jonas, s’entreguen a una
metafísica feta d’acrobàcies, potser amb
la gosadia que atorga saber que no hi ha
res per perdre. Jonas construeix el que ell
presenta com una innovadora prova de
l’existència de Déu, però que al meu parer
no és més que fer explícit un dels con-
venciments que acompanyaren el mono-
teisme des dels seus inicis, i una de les
raons fonamentals, per molt inconscient
que sigui, de la fe dels creients. Jonas mira
de salvar aquest Déu, sobre el qual la seva
no intervenció en el present dels homes
ha estès el dubte, convertint-lo en garant

de la veritat del passat contra tot record
subjectiu i amenaçat de deformació, si no,
senzillament, contra l’oblit humà. Jonas
vol assegurar l’existència i l’objectivitat del
passat donant-li una presència mental i
intencional dins de la memòria perfecta
d’un subjecte espiritual.

Fent encara un darrer esforç, Jonas
intenta repensar un Déu després d’Aus-
chwitz, un Déu que renuncia a l’omni-
potència i la perfecció per esdevenir amb
la Humanitat i patir amb ella, i inverteix
així un esforç teòric que alguns li agrai-
ríem que dediqués a la que ha estat la seva
gran aportació al pensament ètic: la de fer-
nos conscients de la nostra responsabili-
tat amb tot allò que ja no és o que encara
no ha arribat a ser, mentre dura el nostre
breu moment en el torn de l’existència.

Marta Tafalla
Universitat Autònoma de Barcelona

Departament de Filosofia

Ressenyes Enrahonar 30, 1999 137

A finales de los años ochenta aparecen en
el mercado editorial dos trabajos sobre la
vida y la obra de Heidegger de muy dife-
rente estilo y propósito. Uno es el libro de
Víctor Farías, Heidegger y el nazismo (1987),
que en seguida da pie a la polémica, más
periodística que filosófica, sobre el grado
de vinculación de Heidegger al movi-
miento nacionalsocialista y que, si bien
ofrece interesantes detalles y testimonios
del comportamiento de Heidegger duran-
te la etapa del rectorado, acaba por con-
vertirse en una genealogía que rastrea
cualquier indicio de filiación nazi de
Heidegger; el otro corresponde a la bio-
grafia elaborada por Hugo Ott, Martin
Heidegger. En camino hacia su biografía
(1988), a partir de un estudio de la corres-

pondencia de Heidegger y de una exhaus-
tiva investigación archivística —caracteri-
zada por el rigor documental y encaminada
a ofrecer una reconstrucción interna de la
formación y evolución de la obra de
Heidegger. No obstante, ambos libros
pecan de un mismo defecto: tanto el de
Farías, interpretación en ocasiones forza-
da y sesgada, como el de Ott, exposición
árida dirigida más a especialistas que al lec-
tor medio, se centran tanto en la persona
de Heidegger que se olvidan de su obra y
de su tiempo.

Precisamente, éste es uno de los pri-
meros aspectos a resaltar de la biografía de
Safranski, Un maestro de Alemania.
Heidegger y su tiempo, en la que la vida y
la obra se entretejen de tal manera con la

SAFRANSKI, Rüdiger
Un maestro de Alemania. Heidegger y su tiempo
Barcelona: Tusquets (traducción del alemán por Raúl Gabás)


	Ressenyes
	Pensar sobre Dios y otros ensayos
	Un maestro de Alemania. Heidegger y su tiempo


