
El hombre es una máquina1

L’humanité, malgré tout, veut être immortelle2

Escriure contra Déu no era fàcil al segle XIX. Tampoc no ho és ara. Així ho
demostra l’absència d’esment al procés de secularització en sengles obres de
referència com ho són el diccionari Ictineu3 i el Diccionario de pensamiento polí-
tico del siglo XIX 4. Cal suposar que ambdós tindran les seves raons per defugir
parlar del fet més important del procés de democratització contemporani, tal
com l’ha explicat Marcel Gauchet en el seu llibre El desencantamiento del mundo.
Historia política de la religión5. En tot cas, sempre resulta curiós veure com els
autors que tracten les absències d’aquests aspectes importants del pensament
acaben passant per eixelebrats, heterodoxos, etc. És el cas, entre d’altres, de Fran-
cesc Sunyer i Capdevila, que amb el seu escrit Dios, publicat el 1869 i que ara
veu una nova edició6, fou capaç d’esborronar fins i tot republicans de soca-rel.

Sunyer i Capdevila, empordanès, metge, polític republicà, primer alcalde
electe de Barcelona, diputat a Corts, ministre de Pi i Margall, lector de Comte,
dels materialistes francesos del segle XVIII, de Renan, de Cabet i dels socialistes
llibertaris, que féu escriure en el seu epitafi: «Luchó contra Dios, contra los reyes
y contra la tisis», posseí la valentia que dóna la lucidesa per fer d’un tema tabú,
fins i tot per als no creients, un motiu de reflexió filosòfica que s’encarés amb el
problema que tenien els republicans: qui substituïa Déu en l’imaginari col·lectiu.

Les idees materialistes, tal com assenyala Ramon Alcoberro en el pròleg de
la nova edició, foren introduïdes pels metges humanistes i per la reflexió polí-
tica progressista, mentre que la reflexió més pròpiament filosòfica en queda-

Enrahonar 42, 2009 153-158

L’home màquina «republicà» de Sunyer i Capdevila

Jordi Riba
Universitat Autònoma de Barcelona
jriba12@yahoo.com

1. SUNYER CAPDEVILA (1872) p. 17.
2. GUYAU (1889).
3. ARTAL, GABRIEL, LLUCH, ROCA (1979).
4. FERNÁNDEZ SEBASTIÁN, FUENTES (2002).
5. GAUCHET (2006).
6. SUNYER CAPDEVILA (2007).



va al marge. El seguit d’exilis a què foren abocats els polítics liberals els féu
conèixer a França la filosofia materialista, que varen veure com una ruptura
respecte al pensament imperant fins llavors. A més, la medicina materialista
ensenyada a la Universitat de Montpeller va arrelar entre els metges catalans.
Sunyer, que fou metge de professió, abans d’escriure l’opuscle mencionat hagué
de prendre nombroses vegades el camí de l’exili.

Aquest text de Sunyer és un escrit breu, estructurat en setze apartats en
els quals l’autor explica des de les raons que l’han portat a la redacció d’un
tal escrit fins a les solucions possibles, tot passant pels arguments que fan de
l’existència de Déu quelcom impossible. A Sunyer trobem la mirada d’aquell
que, davant les injustícies socials, creu en la possibilitat de combatre-les pels
mitjans que els humans posseïm. Sunyer albirà, des d’aquesta perspectiva,
el camí de l’emancipació.

L’antecedent de l’escrit de Sunyer es troba en una intervenció feta per ell
mateix, com a polític republicà, a la Cambra dels Diputats a Madrid, que va
tenir, pel seu contingut, ampli ressò i també importants efectes a la política
espanyola. Sunyer, en la seva intervenció, feia, en clara oposició a les tesis man-
tingudes per Donoso Cortés, un al·legat en favor de la llibertat religiosa, inclo-
sa la no professió de cap religió.

És cert, però, que dins del context republicà en el qual Sunyer escriu era
fàcil associar-lo, només, amb l’anticlericalisme. I, de fet, va ser d’aquesta mane-
ra com se’l va considerar en aquell moment. Pel moviment republicà, amb el
qual Sunyer estava vinculat, la barreja interessada entre l’ateisme i l’anticleri-
calisme, deguda a Donoso i al seu Discurso sobre dotación de culto y clero7 en el
qual vincula les creences religioses amb les idees morals de tal manera que
només hi ha el bé allà on hi ha creença en el més enllà, representava més un
problema polític que no filosòfic.

Deixant de banda els aspectes sociològics i polítics que la intervenció de
Sunyer va provocar, i que foren molts8, és evident que l’escrit, que ha estat pre-
sentat com el primer text ateu del segle XIX, encetà un camí mai recorregut en
la nostra tradició, que ens porta al nucli mateix del procés de secularització que
el món occidental va destapar amb la Il·lustració. Ho diu el mateix Sunyer: el seu
escrit és un escrit filosòfic; per aquesta raó, es tracta d’una reflexió filosòfica que
vol avançar respecte a les idees sostingudes pels materialistes del segle XVIII.

L’escrit de Sunyer és, en primer lloc, un text contra el Déu de Descartes,
garant del coneixement i de tota certesa. Sunyer escriu que el pensament de
l’època és l’observació pura. Es mostra com a positivista. La ciència, el saber, són
indispensables per a la lluita que s’ha d’entaular permanentment contra la
feblesa física, l’error en els coneixements i la perversió moral. Per a Sunyer, tot
això només es pot canviar si s’adopten noves perspectives en el coneixement
humà. La ciència determina l’economia, la moral i la política. En aquest con-
text, Déu —diu Sunyer— no hi té cabuda.

154 Enrahonar 42, 2009 Jordi Riba

7. DONOSO CORTÉS (1970).
8. SÁNCHEZ MARTÍNEZ (1987).



És també un escrit contra el Déu de Leibniz, avalador del millor dels mons
possibles. Sunyer, republicà, escriu que les seves idees republicanes no l’han
engendrat, sinó a l’inrevés; són les idees les que han estan produïdes per ell,
en oposició al context social on ha crescut. El pensament materialista que
esbossa es veu completat per les idees socials sorgides de la visió d’una realitat
injusta que vol canviar.

I finalment és, igualment, un escrit contra el Déu dels deistes il·lustrats,
temorosos de la seva l’absència encara que sembli que se’n vulguin apartar.
Sunyer afirma:

Oigo deístas exclamar asombrados o poseídos de santa ira. Qué vas a darnos a
cambio de ese sentimiento que nos robas9.

L’escrit de Sunyer és, fins i tot, un escrit oposat al republicanisme que té
els seus orígens en Locke. Per a aquests republicans, el problema no es troba-
va tant en qui substituïa Déu en l’imaginari, sinó en els efectes que aquesta
absència, si s’arribava a produir, tindria per a la humanitat. És el cas de J. Stuart
Mill, el qual afirma sense embuts:

Mientras la vida continúe siendo insuficiente para satisfacer las aspiraciones
de los hombres, continuará existiendo este deseo de conocer cosas más grandes.
Y este deseo encuentra en la religión la manera más obvia de satisfacerse10.

Sunyer, en canvi, agafa la màxima il·lustrada i la porta al límit. «Tingues
coratge de servir-te del teu propi enteniment», deia el solitari de Koenigsberg,
i si t’equivoques, torna a intentar-ho. No siguis tan arrogant de creure que,
pel sol fet de pensar per tu mateix, no t’equivocaràs. Tens moltes possibili-
tats d’equivocar-te la majoria de les vegades, però, si no vols errar, has de fer-ho
d’aquesta manera. En definitiva, es tracta de pensar sense fonaments. En
paraules del filòsof francès Jean-Marie Guyau, arriscar-se a formular hipòte-
sis, encara que aquestes siguin només hipotètiques11. De fet, cal que ho siguin,
si no volem caure en un nou dogmatisme.

Això no fou llavors, ni és avui, gens fàcil d’acceptar per la supèrbia que
dóna el saber; per aquesta raó, la postura de Sunyer va fer trontollar més del
compte les estructures intel·lectuals i polítiques del panorama del seu temps, tan
acostumades a la hipocresia del «gràcies a Déu, no crec en Déu».

El materialisme de Sunyer és, doncs, un materialisme que es distingeix dels
materialistes com La Mettrie i el seu «home màquina» per l’aportació d’un clar
component social; perquè, malgrat que se sosté en les formes del coneixement
establertes pels materialistes del segle XVIII, la concepció de Sunyer vincula
l’ateisme a la crítica social.

No pot ser que un Déu totpoderós permeti les injustícies que hi ha en el
món. Aquesta és la idea-força que sosté Sunyer en el seu text i que el fa diferent,

L’home màquina «republicà» de Sunyer i Capdevila Enrahonar 42, 2009 155

9. Ibidem, p. 68.
10. MILL (1986).
11. GUYAU (1889).



tant dels esmentats materialistes del segle XVIII com del pensament social de
la primera meitat del segle XIX, és a dir, de l’anomenat socialisme romàntic12,
del qual Sunyer formà part en una primera època. Ara, en aquest escrit, fa una
capitulació del seu passat cabetià: «No soñemos en fábricas imposibles, en fabu-
losas torres de Babel con las que escalar un cielo que es mentira»13.

«Estamos solos, nadie viene a socorrernos»14, diu en un altre moment de
l’escrit. Idea semblant a la del seu contemporani Guyau, quan afirma que el
timó de la nau està trencat o potser no n’hi ha hagut mai cap. Aquesta situació,
segons Sunyer, no és ni bona ni dolenta; és quelcom més que això, és el fet
inqüestionable de la radical soledat en què els humans es troben i per la qual
són destinats, sota pena de desaparèixer, a crear del no-res el seu propi món.

Més que no amb els materialistes vuitcentistes i amb el socialisme romàn-
tic, hauríem de vincular el pensament de Sunyer amb la critica de la religió de
Feuerbach, a través del pensament de Bakunin. Vincular el seu pensament
amb el corrent que, en la necessitat d’establir un canvi en la manera de fer filo-
sofia, hi veia l’única alternativa que a aquesta li quedava per continuar exis-
tint. Diu Feuerbach:

La política s’ha de convertir en la nostra religió, però només ho podrà fer si
som posseïdors d’un principi suprem […] Aquest principi no és altre —expres-
sat de manera negativa— que l’ateisme: abandonament d’un Déu diferent a
l’home15.

En paraules de Sunyer:

Os robo el sentimiento divino ilusorio, absurdo, anticientífico, y os pongo en
posesión en cambio del sentimiento humano, sensato, natural, positivo16.

Sunyer s’adscriurà clarament a la nova filosofia preconitzada per Feuer-
bach: «La nova filosofia és dissolució completa, absoluta i no contradictòria
de la teologia en l’antropologia»17. I per a Bakunin: «La existencia de Dios
implica la abdicación de la razón y de la justicia humana, es la negación de la
libertad humana y concluye, necesariamente, en una esclavitud no sólo teóri-
ca sino práctica»18.

En definitiva, si pensar sense fonaments només comporta, tal com assenyala
Diego Núñez al seu llibre La mentalidad positiva en España,

la desfundamentación del edificio moral, con sus inevitables consecuencias en
todas las esferas de la conducta humana, tanto jurídica, como política y social19,

156 Enrahonar 42, 2009 Jordi Riba

12. ALEXANDRIAN (1983).
13. SUNYER (2007), p. 69.
14. SUNYER (2007), p. 79.
15. FEUERBACH (1842).
16. SUNYER (2007), p. 70.
17. FEUERBACH (1843).
18. BAKUNIN (1868).
19. NUÑEZ (1975), p. 39.



és fàcil veure-hi una raó per la qual el personatge de Sunyer-pensador és un bon
exemple que explicaria certs aspectes de la nostra tradició de pensament, com ara
que, des del segle XIX, tot trobar-se emparentada amb els més importants corrents
europeus, no han acabat d’integrar-s’hi del tot. I això, sense oblidar «la manca
d’ambició», tal com diu amb paraules entenedores Pi i Sunyer, besnét del nos-
tre autor, al seu escrit biogràfic La novel·la del besavi. Un inevitable conformis-
me plàcid que afectà certs sectors que, a pesar de posseir les condicions adients,
no les van acabar de concretar en un pensament fort.

Cal no oblidar tampoc una voluntària omissió per part dels que n’han escrit
la història20; tal com ho demostra el manteniment, encara als nostres dies, del
concepte «heterodox» per anomenar certs autors que no caben o no volen cabre
en un cànon esquifit i vacil·lant. En el cas concret de Sunyer, és clar que enca-
ra avui, especialment per l’«heterodòxia» que el seu pensament representa, s’e-
videncia com un autor a tenir en compte per explicar una part important de la
tradició de pensament polític al segle XIX.

Bibliografia

ALEXANDRIAN, S. (1983). El socialismo romántico. Barcelona: Laia.
ARTAL, F.; GABRIEL, P.; LLUCH, E.; ROCA, F. (a cura de) (1979). Ictineu. Diccionari de

les ciències de la societat als Països Catalans. Barcelona: Edicions 62.
BAKUNIN, M. (1979). Federalismo, socialismo y antiteologismo. Madrid: Ediciones de

La Piqueta.
BOURDIL, P-Y. (1989). Le Dieu des philosophes. Paris: Cerf.
DONOSO CORTÉS, J. (1970). Obras completas. Madrid: BAC.
FERNÁNDEZ SEBASTIÁN, J.; FUENTES, J. F. (dirs.) (2002) Diccionario político y social

del siglo XIX español. Madrid: Alianza Universidad.
FEUERBACH, L. (1984). «Principis de la filosofia de futur» a Manifestos antropològics.

Barcelona: Laia.
— (1984). «Necessitat d’un canvi» a Manifestos antropològics. Barcelona: Laia.
GAUCHET, M. (2006). El desencantamiento del mundo. Una historia política de la reli-

gión. Madrid: Trotta.
GUYAU, J-M. (1889). L’irréligion de l’avenir. París: Alcan.
MILL, J. S. (1986). Tres ensayos sobre la religión. Madrid: Alianza Editorial.
NÚÑEZ, D. (1975). La mentalidad positiva en España. Madrid: Ediciones de la Uni-

versidad Autónoma de Madrid.
PI I SUNYER, A. (1967). La novel·la del besavi. Barcelona: Pòrtic.
SÁNCHEZ MARTÍNEZ, G. (1987). Guerra a Dios, a la tisis y a los reyes: Francisco Sunyer

y Capdevila, una propuesta materialista para la segunda mitad del siglo XIX español.
Madrid: Ediciones de la UAM.

SUNYER CAPDEVILA, F. Tratado popular de la tisis, Madrid: Ribadeneyra, 1872.
— (2007). Dios. Barcelona: Cedel.

L’home màquina «republicà» de Sunyer i Capdevila Enrahonar 42, 2009 157

20. Sunyer no apareix, per exemple, mencionat en el llibre de Federico Urales, La evolución de
la Filosofía en España, Barcelona: Ediciones de Cultura Popular, 1968 (publicat per pri-
mera vegada a la Revista Blanca, entre el 1900 i el 1902); ni tampoc ho fa en el llibre de
Norbert Bilbeny, Filosofia contemporània a Catalunya. Barcelona: Edhasa, 1985.



URALES, F. (1968). La evolución de la Filosofía en España. Barcelona: Ediciones de Cul-
tura Popular.

VENTURA, J. (1976). Els heretges catalans. Barcelona: Selecta.
VINYES, R. (1989). La presència ignorada. La cultura comunista a Catalunya (1840-1931).

Barcelona: Edicions 62.

158 Enrahonar 42, 2009 Jordi Riba


	L’home màquina «republicà» de Sunyer i Capdevila
	Bibliografia


