
1 L'EDUCACIÓ 1 L'AGONIA ETICA 

Joan Carles MELICH 

La contraposició llibertatlseguretat esde- 
vé fonamental en qualsevol analisi ktica. Tant 
és aixi que, al llarg de la historia de la filo- 
sofia, hom troba sovint ambdues tendkncies 
defensades per uns i altres. 

La demostració empírica de la llibertat o 
de la seguretat o, el que és el mateix, de 
l'home-lliure i l'home-segur, és del tot in- 
viable. 

Si entenem ZZibertat corn a sinbnim de uo- 
luntat i seguretat corn a sinbnim de determintj- 
me, hom podrh entendre sense més explica- 
cions el que estic dient. 

Per aixb i perquk, corn és obvi, l'ktica 
escapa a les fronteres de les cikncies empíri- 
ques, el problema de l'enfrontament entre 
llibertat i seguretat no sera un problema de 
fet sino de fe, o el que és el mateix, no un 
problema d'ésser sino de crezlre. 

Jo no sóc lliure, sinó que en tot cas crec 
que sóc lliure. No sóc lliure perquk el verb 
ésser té unes connotacions empíriques que 
hom no pot utilitzar en l'analisi ktica. Per 
aixb cal defensar la tesi que l'ktica és la més 
metafísica de les metafísiques o, en tot cas, 
la més metafísica de les filosofies. 

Les incursions més o menys ((furtives)) en 
l'ktica des del camp de la metafisica són prou 
conegudes pels historiadors de la filosofia. 
Exemples corn els de Plató, Spinoza o Kant, 
per citar-ne uns quants, poden ilelustrar el 
que estic dient. 

Si tenim en compte les conseqükncies mo- 
r a l ~  i politiques derivades d'una fe-&a, cal- 
drh analitzar molt els continguts d'aquesta fe 
per evitar possibles efectes indesitjables. 

El panteisme d'spinoza, per exemple, duu 
a la inevitable negació de la llibertat, en tant 
que lliure arbitri, és clar. Les conseqükncies 
ktiques d'aixb són clarissimes: horn no pot 
demanar explicaczóns al que actua sota aques- 
ta moral. 

Si el subjecte esta programat, o determi- 
nat, i per tant no és lliure, el1 no és ni res- 
ponsable ni culpable dels seus actes. No es 
poden demanar explicacions a una pedra pel fet 
de caure segons la llei de la gravetat, ni a una 
computadora, ni a un robot. Malgrat que 
aquests són problemes de fet, quan entrem 
en l'ambit de la fe succeeix exactament el 
mateix, perquk no queda altra solució: cien- 

tíficament no es pot demostrar el meu grau 
de determinisme. 

Aixi, la seguretat esdevé en la coartada 
perfecta per no haver de donar raons. Segons 
aixb, si fos cert que estem totalment deter- 
minats, hom no podia culpar Hitler pel 
genocidi jueu, etc... Si, en canvi, sera possi- 
ble dins l'hmbit de la llibertat. 

Ar,z bé, el fet que es produeix a nivel1 
social no és l'únic ni el més important a 
l'hora de realitzar la tria: hi ha un motiu 
tanrriateix important: l'autosatisfacció. 

Dins del propi subjecte es produ-eix una 
intranquilalitat pel fet de donar raons. L'home- 
segur és el que queda resguardat per altres 
persones, institucions o adhuc lleis metafí- 
siques, corn en el cas d'spinoza. 

L't:xemple d'ktica aristotklic no esta tan 
lluny de nosaltres corn a cop d'ull podria 
semblar. 

Hom ja pot adonar-se de la importancia 
de certc pressupbsits aristotklics quan un 
filbslof de la categoria de Nietzsche definia 
el bd: i el mal exactament igual que el definí 
Aris1:btil: «Més enllh del bé i del mal no vol 
dir altra cosa que més enllh del vertader i el 
fals>+. 

Aixi també Aristbtil posava corn a finali- 
tat (le la seva ktica teleolbgica la felicitat. 
La rlecerca mes o menys ((innata)) d'aquesta 
felicitat per part de l'individu el porta a es- 
collir ktiques properes al camp de la segure- 
tat, molt més que a adoptar una postura de 
llibertat i, corn a tal, de'responsabilitat. Aixb 
ho corroboren els interessos creats dins la 
propia col-lectivitat que ho volen aixi. Com 
diu Heidegger a Sein undZeit, és el Das Man el 
que destrueix la integritat del Dasein en tant 
que ésser-en-particular. 

T;int és així, que ambdós punts de vista 
estan intimament relacionats: ja no es tracta 
sols de la meva felicitat, sinó també de la 
felicitat del poder. 

Ara el que cal analitzar és quin paper juga 
l'educació dins de tot l'esquema anterior i 
també si és qqe l'educació té, en si mateixa, 
una finalitat. Es evident que l'educació té un 
paper fonamental en el grau de determina- 

]\JIETZSC,HE, genealogík de /a morad Alianza, p. 61; 
ARISTOTIL. Etica a Nzcómaco, Austral, p .  202. 



ció de l'individu, com la llengua, els costums, 
etc... La diferencia rau en el fet que l'educa- 
ció és «artificial», mentre que les altres de- 
terminacions sdn, pero no són-creades. El que, 
cam ja he dit al comencament en parlar de 
l'etica, succeeix en fer l'elecció entre lliber- 
tat o seguretat, equival al mateix dins el fet 
educatiu. Coni vkiem abans, tampoc ara la 
ciencia no pot demostrar empíricament si jo 
estic completament determinat. 

De nou ens movem dins de l'ambit de la 
fe, de la creerica. Creure, per tant, en una 
determinació absoluta de l'educació suposa 
entrar dins d'una etica de la seguretat i, per 
tant, d'irresponsabilitat. En aquest cas no 
donen suport al subjecte altres persones o 
institucions, sinó la seva educació concreta. 

Parlar de finalitats educatives «en-si» em 
sembla massa abstracte; per tant, no parlaré 
de teleologia educativa a priori sinó a poste- 
riori. 

El problema del determinisme en I'educji- 
ci6 no és de l'educador sinó de l'educand. Es 
aquest el que, si respon afirmativament a la 
pregunta per les causes del seu acte i el jus- 
tifica en l'educació rebuda, actuara segons 
una etica de la seguretat, mentre que si la 
raó del seu acte no esta en quelcom «fora 
d'elln, com ara l'educació, sinó en el1 mateix, 
actuara segons una etica de la llibertat. 

De tota manera aquella felicitat a que abans 

feiem referencia sera possible conquerir-la 
molt més facilment en l'ambit de la segure- 
tat que no pas en el de la llibertat. No sols 
per una certa (cnecessitat psicolbgica)), i per 
tant a nivel1 individual, sinó també pel fet 
que elpoder que em domina el que desitja és 
que el das Man -per utilitzar una termino- 
logia heideggeriana- ho abraci tot, i que 
només uns quants, els menys possibles, pen- 
sin i els altres releguin el seu dret a pensar a 
aquesta minoria privilegiada que té el poder. 

Ara bé, malgrat el que hom pugui pensar, 
el que jo pretenc defensar no és una btica de 
la llibertat -és a dir, una de les tesis de 
l'agonia etica- sinó que entenc que amb- 
dues són possibles i acceptables. D'aquesta 
manera, negar una de les possibilitats de la 
lluita suposa també negar aquesta mateixa i, 
per tant, caure en una contradicció lbgica. 
Per aixb és inacceptable la mala-fe sartriana. 
L'opció per la seguretat és una opció pos- 
sible i defensable. De fet, si hom cerca una 
felicitat hauria d'optar per aquesta. 

Pel principi de legitimitat com a possibili- 
tat, és a dir, que és legítim el que és possible 
-a priori-, ho sera negar o afirmar la de- 
terminació absoluta de l'educació. 

Tot depen de quin tipus d'etica estiguem 
realitzant en cada moment: formal (descrip- 
tiva) o de contingut (prescriptiva). Jo, ara, 
m'inclino per aquesta última. 


