L’EDUCACIO I L’AGONIA ETICA

Joan Catles MELICH

La contraposicié llibertat/seguretat esde-
vé fonamental en qualsevol analisi etica, Tant
és aixi que, al llarg de la histdria de la filo-
sofia, hom troba sovint ambdues tendéncies
defensades per uns i altres.

La demostracié empirica de la llibertat o
de la seguretat o, el que és el mateix, de
I'home-lliure i 'home-segur, és del tot in-
viable.

Si entenem /fibertet com a sindnim de vo-
luntat i seguretat com a sindnim de determinis-
me, hom podra entendre sense més explica-
cions el que estic dient.

Pet aixd i perque, com és obvi, I'etica
escapa a les fronteres de les cieéncies empiri-
ques, el problema de 'enfrontament entre
llibertat { seguretat no serd un problema de
fet sino de fe, o €l que és el mateix, no un
problema d'éwser sino de creure.

Jo no séc¢ lliure, sind que en tot cas crec
que séc liure, No sée lliure perque el verb
diser té unes connotacions empiriques que
hom no pot utilitzar en 'analisi &tica. Per
aixd cal defensar la tesi que 'gtica és la més
metafisica de les metafisiques o, en tot cas,
la més metafisica de les filosofies.

Les incursions més o menys «furtives» en
I'etica des del camp de la metafisica s6n prou
conegudes pels historiadots de la filosofia.
Exemples com els de Platd, Spinoza o Kant,
per citar-ne uns quants, poden il-lustrar el
que estic dient.

Si tenim en compte les conseqiigncies mo-
rals 1 politiques derivades d’una fe-¢tica, cal-
dra analitzar molt els continguts d’aquestafe
pet evitar possibles efectes indesitjables.

El panteisme d’Spinoza, per exemplé, duu
a la inevitable negaci6 de la llibertat, en tant
que Hiure arbitri, és clar. Les conseqiiencies
etiques d’'aixd sén clarissimes: hom no pot
demanar explicacions al que actua sota aques-
ta moral. :

Si el subjecte esta programat, o determi-
nat, i per tant no és lliure, ell no és ni res-
ponsable ni culpable dels seus actes. No es
poden demanar explicacions 2 una pedra pel fet
de caure segons la llei de la gravetat, niauna
computadora, ni a un robot. Malgrat que
aquests sén problemes de fer, quan entrem
en I'ambit de la fe succeeix exactament el
mateix, perque no queda aitra solucié: cien-

tificament no es pot demostrar €l meu grau
de determinisme.

Aixi, la seguretat esdevé en la coartada
perfecta per no haver de donar raons. Segons
aixd, si fos cert que estem totalment deter-
minats, hom no podia culpar Hitler pel
genocidi jueu, etc... 81, en canvi, sera possi-
ble dins 'ambit de la llibertat.

Ara bé, el fet que es produeix a nivell
social no és I'Gnic ni el més important a
I'hora de realitzar la tria: hi ha un motiu
tanmateix important: 'autosatisfaccid.

Dins del propi subjecte es produgix una
intranquil-litat pel fet de donar raons. L'home-
segur és el que queda resguardat per altres
persones, institucions o adhuc lleis metafi-
siques, com en el cas d’Spinoza.

L’exemple d’&tica aristotelic no esta tan
lluny de nosaltres com a cop d'ull podria
semblar.

Hom ja pot adonar-se de la importancia
de certe pressupdsits aristotelics quan un
fildsof de la categoria de Nietzsche definia
el bé i el mal exactament igual que el defini
Aristotil: «Més enlia del bé i del mal no vol
dir altra cosa que més enlla del vertader i el
fals»!.

Aix{ també Aristdtil posava com a finali-
tat de la seva etica teleologica la felicitat.
La recerca mes 0 menys «innata» d’aquesta
felicitat per part de Uindividu el porta a es-
collir etiques properes al camp de la segure-
tat, molt més que a adoptar una postura de
{libertat i, com a tal, de responsabilitat. Aixo
ho corroboren els interessos creats dins la
propia col-lectivitat que ho volen aixi. Com
diu Heidegger a Sein und Zeit, és el Das Man el
que destrueix la integritat del Dasein en tant
que ésser-en-particular.

Tant és aixi, que ambd6s punts de vista
estan intimament relacionats: ja no es tracta
sols de la meva felicitat, siné també de la
felicitat del poder.

Ara el que cal analitzar és quin paper juga
I'educacié dins de tot I'esquema anterior i
també si és que 'educacid té, en si mateixa,
una finalitat. Es evident que 'educaci6 té un
paper fonamental en el grau de determina-

Y NIETZSCHE. Le genealogia de la moral. Alianza, p. 61;
ARISTOTIL, Etica a Nicdmaco, Austral, p. 202.



178

cié de l'individu, com la llengua, els costums,
etc... La diferéncia rau en el fet que I'educa-
ci6 és «artificial», mentre que les altres de-
terminacions sén, petrd no sdn-creades. El que,
com ja he dit al comencament en parlar de
I’2tica, succeeix en fer 'eleccid entre lliber-
tat o seguretat, equival al mateix dins el fet
educatiu. Com veiem abans, tampoc ara la
cigncia no pot demostrar empiricament si jo
estic completament determinat,

De nou ens movem dins de 'ambit de la
fe, de la creenga, Creure, per tant, en una
determinacié absoluta de 'educacié suposa
entrar dins d’'una 2tica de la seguretat i, per
tant, d’irresponsabilitat. En aquest cas no
donen suport al subjecte altres persones o
institucions, siné la seva educacid concreta.

Parlar de finalitats educatives «en-si» em
sembla massa abstracte; per tant, no parlaré
de teleologia educativa @ preoré sind a poste-
réore.

El problema del determinisme en Peduca-
cid no és de I'educador siné de 'educand. Es
aquest el que, si respon afirmativament a la
pregunta per les causes del seu acte i el jus-
tifica en 'educacié rebuda, actuara segons
una 2tica de la seguretat, mentre que si la
rad del seu acte no estd en quelcom «fora
d’ell», com ara "'educacid, siné en ell mateix,
actuard segons una etica de la [libertat.

De tota manera aquella felicitat a que abans

feiem referéncia serd possible conquetir-la
molt més facilment en I'ambit de la segure-
tat que no pas en el de la llibertat. No sols
per una certa «necessitat psicoldgica», i per
tant a nivell individual, siné també pel fet
que el poder que em domina el que desitja és
que el das Man —per utilitzar una termino-
logia heideggeriana— ho abraci tot, i que
només uns quants, els menys possibles, pen-
sin i els altres releguin el seu dret a pensar a
aquesta minoria privilegiada que té el poder.

Ara bé, malgrat el que hom pugui pensar,
el que jo pretenc defensar no és una etica de
la llibertat —és a dir, una de les tesis de
I'agonia etica— sind que entenc que amb-
dues s6n possibles i acceptables. D’aquesta
manera, negar una de les possibilitats de la
lluita suposa també negar aquesta mateixa i,
per tant, caure en una contradiccié logica.
Per aix0 és inacceptable la mals-fe sartriana.
L’opcid per la seguretat és una opcid pos-
sible i defensable, De fet, si hom cerca una
felicitat hauria d’optar per aquesta.

Pel principi de legitimitat com a possibili-
tat, és a dir, que és legitim el que és possible
—a priori—, ho serd negar o afirmar la de-
terminacié absoluta de 'educacio.

Tot depen de quin tipus d’2tica estiguem
realitzant en cada moment: formal (descrip-
tiva) o de contingut (prescriptiva), Jo, ara,
m’inclino per aquesta Gltima,



