196

estelas, haciendo que un tipo de técnica caiga
en desuso,

No es competencia mia juzgar sobre la obra
de Garcia Bacca en su totalidad. Basdndome en
el escrito comentado, haré sclamente dos consi-
deraciones. De un lado, son muy valiosos sus
estimulos reflexivos de cara a la situacién actual
de la ciencia, pero, por otra parte, queda mucho
por ordenar y profundizar. El autor me deja con-
cretamente en la duda de si él ha pensado a fon-
do lo que es «trazar estelas en 1a mar», lo cual,
en términos heideggerianos, equivaldria a erigic
un mundo. ¢Cémo se compagina el que, de un
lado, €l camino no esté hecho, y, de otro, haya-
mos de fiarnos de la ciencia como esfuerzo por
conacer la realidad tal cual es? ¢Cudl es el cri-
terio de distincién entre la estrella que marca
el camino y la estela de la destruccién?

Raul Gabis

Eduardo Nicov, Critica de la razén simbélica,
F.CE., México, 1982.

Me temo que la brevedad de una simple re-
censién es incapaz de abarcar —ni siquiera pre-
suntamente— toda la complejidad de esta dl-
tima obra de Eduardo Nicol. Tengo pues un
buen motivo para abordar su contenido sin mds
rodeos.

La Critica de la razén simbdlica se propone
llevar a cabo la fundamentacién de la ciencia
como «sistema de proposiciones vélidas con ca-
racter universal y necesario» (p. 167). Esta ta-
rea atafie a la filosofia en un doble sentido: 1)
A la filosoffa compete el descubrir Jos princi.
pios radicales de la ciencia. 2) Siendo a su vez
«ciencia de la ciencia», también ella tiene su
condicién de posibilidad en tales principios. De
ahi que su funcién consista en descubriros, vy
no en generarlos a partir de s{ misma.

Las discrepancias de Nicol respecto a las tra-
dicionales teorfas del conocimiento empiezan a
manifestarse con el propio titulo de su obra, de
obvia inspiracién kantiana. También se insinia
la réplica en la estructura, que guarda clerta ana-

logia con la que Kant instituyera en su Critica
de la razén pura. Me parece plausible Jeer la se-
gunda parte del libro {(«Teorfz y método de las
situaciones vitales. Relatividad del espacio y el
tiempo») desde la Estética trascendental; la rer-
cera parte («El fundamento arcaico». «El prin-
cipio vocacional y el ethos de la ciencia») desde
la Analitica; y podemos entender la cuarta parte
(«Discurso sobre el método») como una Dialée-
tica trascendental que revierte contra su autor
primigenio.

Lo cierto es que, si queremos interpretar el
libro de Eduardo Nicel como otra critica de la
razén «pura», debemos olvidarnos de su acep-
cién kantiana, «En su forma cientifica, la razén
s pura porque se propone puramente captar el
ser tal como es en si mismo, sin quitarle ni afia-
dirle nada» {p. 41). La pureza de la razén reside
en la intencidn del sujeto cognoscente, y no se
confunde con la astringencia formal pues con-
siste en una «predisposicién vital». Luego no
es un rasgo epistemoldgico sino existencial. La
razén es puta por vocacidn del cientifico; asf la
vida ejerce su influencia posibilitadora en un
ambito (conocimiento) del que habfa sido ex-
clnida, .

Sin embargo, Nicol no atribuye la debilidad
de la filosofia kantiana a la doctrina del sujeto
trascendental. En su opinién, la clave es el pro-
blema de la finitud, que él analiza desde una
perspectiva historicista. «La relacién del pensa-
miento con un determinado situs espacio-tempo-
ral es indudablemente un factor de historicidad.
Es también el que compromete con severidad
mayor la intencién en la ciencia» (p. 56). Efec-
tivamente, cada acto de pensamiento se produce
en el seno de una determinada sifuacién que lo
configura. Ademds, cada situacién es un acon-
tecimiento singular que jamds se tepite. En con-
secuencia, la verdad se halla sometida 2 una do-
ble restriccién. Inicialmente (2) las coordena-
das espacio-temporales en las que se inscribe su
nacimiento parecen privarla de la libertad que
deberia serle inherente, pues actdan a modo de
condicionamiento. Luego, (5) su propia vigencia
queda comprometida; si la ejerce en un momen-
to exclusivamente singularizado de la cadena
temporal, ya no puede regir para ninguno més.
Resumiendo: O la verdad no existe en nuestro
mundo (4), o sélo disfrutamos una pluralidad
de verdades que suplantan a Iz verdad (5).



Los hombres nos las habemos con verdades
histéricas, pero cuya condicién de posibilidad re-
side en la Verdad. Ella es la mismidad de nues-
tras sucesivas seguridades, Ia que permite agru-
parlas bajo el rétulo de verdades. Tal mismidad
no deriva de una abstraccién conceptual. No es
[8gico-linglifstica, sino biolégica: el trasunto
epistemoldgico de nuestra necesidad existencial
de permanencia. «Todas las formas de verdad
son histdricas; a pesar de lo cual, tiene que ha-
ber en cada una algn soporte invariable que
permita decir: es posible una verdad de opi-
nién, es posible una verdad cientifica. Este so-
porte es existencial. Las opiniones revelan una
manera humana de relacionarse con las cosas
que no es pasajera, sino que responde a nece-
sidades vitales comunes» (p. 40). Mds alld de
la singularidad situacional, las verdades entre-
rejen la continuidad que el hombre necesita para
vivir. A nivel tedrico, esta exigencia requiere
una #ueva concepcin del tiempo. Sélo ast evi-
taremos que la unidad de la ciencia se vea dis-
persada en el desfile de las teorfas.

Porque la verdad en la ciencia no se identifica
sin mds con la verdad tedrica. Nicol distingue
las verdades de teoria y las verdades de he-
cho; éstas a su vez se dividen en verdades fac-
ticas y verdades de becho principales. El proble-
ma de la verdad se plantea cuando confundimos
sus tres formas, Las teorfas son creacién huma-
na; de ahi que su cortespondencia con la rea-
lidad no sea observable inmediatamente y no
haya mds verificacidn que la sustitucién de unas
por otras, Distinto es el caso de las verdades
facticas, que se corrigen cotejandolas con los he-
chos. En cuanto a las verdades de hecho princi-
pales, ni siquiera admiten la contrastacién; no
la necesitan porque son «evidencias irrecusa-
bles» (p. 72). Las razones de su «no adecua-
ciény» con la realidad son justamente las opues-
tas a las de las teorfas. Y, sin embargo, los filg-
sofos han tendido a confundirlas, pensando que
también los primeros principios —y el Ser en la
caspide de todos ellos— son verdades histdri-
cas, cuando en rigor preceden a toda historici-
dad. Asf Hegel, cayo sistema pretende ser des-
pliegue del fundamento, como si a un sistema
tedrico le fuera posible generar su propia con-
dicién de posibilidad.

Y es que la filosoffa tradicional ha entendido
la razén «pura» como razén abstracta. Cierta-

197

mente, la razén es 1égica: el orden y la medida
que persisten, rigiéndolo, a través del devenir
ontico; eso es, logos. O mejor dicho, dia-Iégica:
lenguaje en el que se expresa la complementa-
riedad entre los seres; eso es, simbolo. Nicol
nos habla de 1a razén simbglica, pero no formal.
Porque nos equivocariamos buscando la com-
plementariedad en una supuesta estructura 1Ggi-
ca de la realidad. La funcién simbélica se inicia
con el acto de nombrar, premisa anterior a cual-
quier proceso de inferencia, También anterior a
todo intento de verificacidn, ya que el nombre
es objetivacion de la realidad. Légica formal y
verdad tedrica le resultan —en principio— indi-
ferentes.

La realidad se nos hace patente por si mis-
ma. Es fenémeno que no oculta tras de si a la
«verdadera» esencia. Para descubritlo se basta
la razén fenomenoiégica. El Ser es dato; estd
a la vista. No es cierto que el hombre deba des-
velarlo, como predican incluso los fenomendlo-
gos y Heidegger entre ellos. «No hay que em-
prender ningn camino para participar del Sex:
basta con ser y con ver y con hablar» (p. 179).

El Ser es la realidad; y esta jamds nos engafia.
Incluso el etror patticipa de ella. Ademds, la
desconfianza comiin ante las apariencias carece
de sentido en filosofia, ya que aquf la pureza de
la razén consiste en una vocacién de verdad, pre-
via a la posible caida en el error, siempre con-
tingente. La intencién prima sobre las conse-
cuencias. Hay que repensar la interpretacién
usual de la dicotomia esencia/apariencia. Asi
subsanaremos lo que fue también el fallo kan-
tiano: considerar que la finitud del sujeto se tra-
duce en la imposibilidad de conecer el ndumeno.
El absoluto no es trascendente; nos desborda
precisamente por su inmanencia, porque esta-
mos en él. El absoluto es el hecho de que hay
Ser; por doquier, siempre,

Entre esencia y apariencia no estd en juego
la verdad, sino una relacidn expresiva, Por eso la
verdad de lz clencia permanece a salvo, diferen-
te de una adecuacién entre teorfas y realidad,
entendida mds bien como autenticidad de la
expresién en que consiste, El quehacer clentifi-
co no se propone la adquisicién progresiva de
verdades acabadas y perennes, sino que se plan-
tea a modo de bisqueda incesante; un proceso
siempre tan abierto como la historicidad de los
sujetos que lo practican, y a los cuales expresa:




198

«Quién expresa, qué expresa, como expresa. Las
tres cuestiones son solidarias, cuando se trata
de la verdad. Expresa el hombre. Lo expresado
primariamente es ¢l hombre mismo. Los modos
de expresién son varios, y la ciencia es uno de
ellos» (p. 45). Y puesto que la autenticidad
de la expresién ~—su comprensién— es anterior
a la verificacién, el error no es menos positivo
que la verdad. También en €l se hace presencia
el Ser pues, igual que la verdad, el error es real.
Por ende, incentiva a menudo la praxis cientifi-
ca, impulsa Iz dindmica histérica, «Incluso des-
pués de haber sido denunciado como tal, lo
erréneo sigue siendo promotor de nuevas refle-
xiones, de innovaciones inesperadas» (p. 67). El
error, como la verdad, es una posibilidad que
alimenta la vocacién cientifica.

La razén fenomenoldgica nos dice que hay
error; nos convence de su positividad ontolégica
porque el etror es un hecho evidente. Sin embar-
g0, el crédito a la evidencia no ha de llevarnos a
creer en la existencia de «faits bruts», «Los he-
chos se dan en conjunto. Las correlaciones tam-
bién son datos, Mejor adn: son los verdaderos
datos, porque eso que el positivismo considerd
“el hecho positivo” no es més que una abstrac-
cién. Lo positivo es el contexto real: los hechos
forman unos sistemas o campos que se ¢aptan
inmediatamente» (p. 124). Nos referfamos a esta
comunicacién cuando menciondbamos la razén
dialégica. Inherente a la realidad, el orden (lo-
gos) estatuye la armonia 2 través (did) de los se-
res. El devenir éntico es dialéctico. Lo cual
—entiéndase bien—— no significa contradictorio,
como han solido interpretar ciertas filosoffas
que se declaraban dialécticas; la hegeliana, por
ejemplo.

Todos los fenémenos son compatibles entre
si. Lo prueba el que estén ahi, coexistiendo: son
hechos. En la realidad no hay contradiccién. Es-
ta es un atributo 1égico {formal del pensamien-
to. «Es obvio que ninguna cosa real contra-dice
nada, puesto que no dice nada» (p. 216). La
afirmacidn y la negacién son mecanismos discur-
sivos, pero su condicién de posibilidad, la rea-
lidad subyacente, es siempre positiva. También
el no-ser. Guardémonos de postular la negativi-
dad ontolégica. Y muy especialmente de absolu-
tizarla, sentando la Nada como principio. Me-
diante la ausencia de Ser los fildsofos sélo han
logrado concebir un tiempo discontinuo, es de-

cir, irracional. «El no-ser debe considerarse co-
mo factor genético de la temporalidad, y ésta
s6lo es racional cuando es continua. En estos
datos y razones tiene que fundarse una dialéc-
tica positiva» (p. 218).

Evidentemente, el no-ser existe; Iuego es.
Nicol resucita la argumentacién platénica de El
Sofista que interpreta el no-ser como alteridad.
La negatividad es principio de determinacién;
Hegel estaba en lo cierto. Pero se equivocd al
imaginar un devenir antitético de lo real. La an-
titesis reside en la relacién, que no modifica la
naturaleza propia de los términos. Estos son {en
tanto son) tesis, siempre positivos. Cierto que
para resolver el problema filoséfico del cambio,
hemos de aceptar el no-ser: la carencia impulsa
el dinamismo. En palabras de Nicol, «el no-ser
es el ser que era, antes de cambiar de ser. Esta
es la alteridad en la mismidad. Ser es ir siendo:
devenir es perder ser, sin perder el ser, ganan-
do otto ser» {p. 254). Pero la realidad no in-
cluye la contradiccién, porque los opuestos son
posibilidades del Ser; pertenecen al orden de lo
potencial, nunca al fenoménico. Ahora bien, eso
no significa que la negatividad se aloje en el 4m-
bito de lo posible, ya que incluso a las posibi-
lidades no realizadas les reconocemos positivi-
dad, pues las presuponemos al constatar su no
realizacidén. En definitiva, comprendemos ¢l de-
venir si €] no-ser tiene positividad; por el con-
tratio, si es negativo, induce la ruptura y, con
ella, la paralizacién de la historia.

El principal empefio de Eduardo Nicol se ci-
fra en asegurar la racionalidad del tiempo. Pero
desecha ]a racionalizacién subjetiva a que lo ha
sometido la tradicién filoséfica, pues sélo con-
duce —tal el caso de Hegel— a una sofistica-
cién tedrica cuyo desenlace es justo el contra-
rio del perseguido: ruptura e irracionalidad se
dan la mano con la contradiccién subjetiva. Ni-
col quiere restituir a la férmula hegeliana «lo
real es racional» su verdadero significado. La ra-
z6n es intrinseca a lo real y sélo asi queda legiti-
mada la racionalidad humana; no a la inversa.
Por tanto, el tiempo es racional en sf mismo. Su
condicién de posibilidad no estriba en la histori-
cidad del sujeto humano, sino en la gbistoricidad
del Ser. Ahora bien, este desplazamiento hacia
la atemporalidad del Ser absoluto introduce una
precisién importante respecto a la intervencién
del hombre. Puesto que «el Ser no tiene razén



de ser» {p. 122), tinicamente podemos dar ra-
z6n de la temporalidad del ser del ente, La dia-
léctica del cambio afecta en exclusiva a los exis-
tentes, de los que se predican la afirmacién y
negacién correlativas. Sélo a ellos puede apli-
carse el discurso humano... porque sélo ellos lo
necesitan.

La plena evidencia de los seres no es mera-
mente perceptiva; no nos viene dada. «E[ lugar
de la presencia evidente es el logos. Incluso es
posible que el logos efectiie la presentacion en
ausencia del objeto, o sea, sin el testimonio ac-
tual de los sentidos» (p. 232). Dijimos anterior-
mente que la razén es dia-légica: orden que atra-
viesa la pluralidad de los entes; o lo que viene
a ser lo mismo: relacién simbdélica en la acep-
cién griega del término; eso es, relacién de com-
plementariedad. Ahora se nos alumbra el pleno
significado de este concepto. El lugar de la pre-
sencia evidente es el lenguaje humano, en tanto
comprension intersubjetiva. Los objetos s6lo
existen cuando los nombramos, en lo que es
la operacién inicial de la funcién simbélica/dia-
léctica, El acto primario de dar razdn es el nom-
brar, «E} nombte no se lo damos a la cosa: ella
no lo recibe ni lo exhibe. El nombre se lo damos
a alguien para que entienda de qué cosa estamos
hablando» (p. 231). Luego, para Nicol, la razén
es, sobre todo, didlogo; comunidad intersubjeti-
va del lenguaje que objetiva la realidad y le da
sentido.

Aparentemente, con este concepto de razén
dialégica, hemos avanzado bien poco respecto
del tradicienal subjetivismo filoséfico. Se dirfa
que ahora el sujeto generador de realidades que-
da sustituido por Ia comunidad intersubjetiva.
Pero que, de todos modos, seguiremos viendo al
hombre ocupat un lugat privilegiade y condicio-
nadot. Sin embargo, nuestras conclusiones acier-
tan sélo a medias. Segin esta concepcién, el
hombre desempefia afin un papel decisivo, pero
no en tanto sujeto del conocimiento, sino por su
modo de ser,

En €l mundo finito, el Ser se nos revela en
forma de physis. Ella es el ser de los entes mul-
tiples y diferenciados, que concretiza la indeter-
minacién de su fundamento. Por tanto, se dis-
tingue del Ser absoluto; constituye su modo de
ser. En e} hombre, esa diferencia ontoldgica vie-
ne acentuada por una sobredeterminacién: su
physis es logos. Fuera de €|, «en la realidad na-

199

tural, no existen relaciones simbdlicas» (p. 229).
Estas irrumpen en el universo con la aparicién
del logos, es decit, de la especie humana, El Ser
se desdobla por el advenimiento del lenguaje.

No obstante, 1a inmanencia del absoluto sale
indemne de este acontecimiento histérico, Nicol
nos lo indica al puntualizar que la physis es el
modo de ser, pero también origen: el logos se
basa en ella. Ahora bien, esta concepcién me pa-
rece ambivalente, pues nos da a la vez el limite
para las pretensiones del hombre y la garantia
de su prepotencia {por pasajera que se nos anun.
cie}. El hombte, por lo mismo que es un modo
de Ser, opera en éste como una mutacidn inter-
na. Algo se ha alterado en el Absoluto. El logos
posee sus propias leyes, distintas a las de la na-
turaleza originaria, El lenguaje adquiere auto-
nomia respecto de una materia a la que resulta
indiferente. Y sin embargo, desde que se pro-
dujo el nacimiento del primero, logos y physis
son inseparables, Esta mutua pertenencia —cque
se observa ya en la indisociabilidad del cuerpo
vy la personalidad— se reproduce en cada acto
simbélico, con la emisién de la palabra: en la
perfecta conjuncién de sonido y significado, de
percepcidn y concepto.

La materia, sin la cual no habtia Ser, no tie-
ne historia, porque estd exenta de las telaciones
simbélicas que desencadenan aquélla. Pero ha
generado al ser histdrico por excelencia, La tran-
sicién del Ser al modo de ser no sélo representa
la caida fatal de lo eterno ep el tiempo finito
—abre ademds una posibilidad insdlita: la inci-
dencia del orden temporal en la eternidad im-
perturbable,

Si, desde el comienzo de su obra, Nicol no
cesa de sefialar el lugar decisivo del hombre en
la fundamentacién radical de la clencia, por
nuestra parte, nosotros hemos intentado descu-
brirlo en el andlisis de su discurso. Creo que las
ultimas consideraciones nos permiten volver al
punto de partida, cuando nos preguntdbamos
por la compatibilidad de verdad e historia des-
de Ia ciencia. Ahora sabemos que la fundamen-
tacién ontoidgica de su unidad pasa por los {cua-
tro) primeros principios: racionalidad de lo
real, unidad y comunidad de la razén, unidad y
comunidad de lo real, temporalidad de lo real
(p. 141). Pero también que éstos cubren sélo la
exterioridad del fundamento integro. Por enci-
ma de ellos estd el hecho de que «la vocacién




200

fue una promocién interna, y a la vez resulté
modeladora. De suerte que ella es, en cierto
modo, condicién de las condiciones: condicién
de que se declarase expresamente ¢l fundamen-
to real de un saber verdadero» {p. 141}. La uni-
dad de la clencia depende, en ltimo término,
del ethos humano,

Asimismo, en la existencia del hombre se ha-
ce patente la relacién expresiva entre esencia y
apariencia, de la que también hablamos al co-
mienzo. «La existencia del ser humano es una
continuidad simbélicas {p. 239). Actualizando
una parte de sus posibilidades z lo largo de su
vida, y desechando otras que también le perte-
necen, ¢l hombre se expresa a si mismo, a su in-
terioridad, en cada accidén efectiva. Es, pues,
simbolo de si mismo —complementario por
dual- y también dialéctico, ya que su vida es
un discurrir interfecundante de posibilidades
de Ser. Por todo ello es el hombre garantia de
continuidad, pues atrastra consigo {en calidad
de potencial, haya sido o no actualizado) su pro-
pia biografia y la tradicién de la especie.

(En este punto, quizd serfa interesante tomar
como referencia el concepto de «expresidn» y
analizar el campo que Nicol abre a una teoxia
del lenguaje, en la que el sentido tradicional de
«expresidn», «significacién» y «representacién»
queda reformulado, junto a sus relaciones con
la verdad. Sin embargo es obvio que razones
de espacio —-ya excesivamente transgredido—
me lo impiden).

Hemos dicho que el hombre es simbolo del
hombre (sentencia debida a Platén) porque a lo
largo de su vida sutura la dualidad entre la exis.
tencia que es en cada caso la suya y las posibili-
dades que le son propias (ambos drdenes se
complementan, mantienen una relacién expresi-
va). Peto, sobre todo, nuestra afirmacién ad-
quiere su pleno significado cuando reparamos en
que todo ser humano es una posibilidad propia
de cada uno de los demds. «El td es una posi-
bilidad del yo» (p. 239). La auténtica relacién
simbdlica es la intersubjetiva, y consiste en una
comunidad existencial, De esta suerte, constitu-
ye el mis firme asidero de la filosofia, porque
«en las més primitivas experiencias, el hombre
es consciente de su comunidad ontolégica con
los demds hombres, y de la diferencia entre ellos
y el ser no humano. ;Qué es el hombre? No

hay mds que vetlo para saberlo. Su ser estd a
flor de piel» {p. 261).

Pero ese configurarse una comunidad distin-
guiéndose de los demds seres suscita un grave
problema. Al prohibirle el solipsismo, le abre
el interrogante sobre cuél es su tipo de relacién
con una alteridad muy distinta de la que media
entre €l yo y el td. He aqui la cuestion: EI dis-
cutso del hombte versa sobre la realidad. Y, sin
embargo, no estd claro que entre el lenguaje y
las cosas haya una relacién simbélica, mds all4
de la comprensidn entre sujetos, de modo que los
entes naturales no queden reducidos a mera oca-
sién para la comunicacién de los interlocutores.
Antes bien «el ser no humano parece que no
interviene en la relacién simbélica sino como
punto exterior de referencia» {p. 231).

Nicol lo formula en términos ontoldgicos, los
que a él le interesan. Constata que «la physis na-
tural y la physis légica son ontoldgicamente irre-
ductibles, y al mismo tiempo, bio-ldgicamente
compatibles» (p. 264). Es un hecho que el hom-
bre habla de la realidad; pero no podemos afir-
mar la complementariedad entre ambos. Yo di-
tfa que aqui es donde el hombre ve efectivamen-
te rebajadas sus pretensiones creadoras, porque
ignora las condiciones que las posibilitan. El
hombre, en tanto ser I8gico, no puede dar razdn
de su propio fundamento. No concibe ¢c6mo pu-
do desprenderse el logos de una «realidad i-1ogi-
ca» (p. 258). Pero sélo el esclarecimiento de la
génesis comportaria el de los actos simbdlicos,
que la recrean. El autor nos pone ante ese «mis-
terio de la palabra» en el Gltimo capitulo, que
me parece dramidtico y seductor.

Dramitico porque Nicol lega al misterio por
la via de la coherencia, Ejercita la autoconcien-
cia al mdximo sin imprimirle €] movimiento cen-
tripeto en el que absorberia a la realidad incor-
diante. Pues superar no se reduce a recupetar.
La autoconciencia no dice «también» sino «ade.
mis». Sabe que planear no es un buen mode de
estar en lo alto; prefiere remontarse. Por esto,
cuando describe al hombre como sede de posi-
bilidades, €] autor le obliga a preguntarse por
Ia de su propio ser, Y fiel a su definicién, no le
concede a éste —logos— mds estatuto ontolégi-
co que el de ser meramente posible; por su ori-
gen y por su fin; «Sabiamos que el logos era
advenedizo; debemos concebitlo ademds como
episédico» (p. 266).



Seductor porque, dado el Ser como unz se-
guridad en la que estamos y de la que parten
igualmente nuestra existencia y la practica cien-
tifica, «de €l no derivamos fines vitales» (p4-
gina 166). El Ser es la realidad; pero el pro-
blema de la verdad queda abierto. Puesto que
—por su evidencia fenoménica— al Ser ya no
hace falta buscarlo, deviene legitima nuestra de-
dicacién a los entes.

Y sin embargo... el misterio estd en el fe-
némeno: la Critica de la razén simbélica culmi-
na asi su inversién del kantismo.

Merce Rius

Transparencies. Philosophycal Essays in Honor
of J. Ferrater Mora, edited by Priscilla Cohn,
Humanities Press, Atlantic Highlands, N.J.,
1981.

El desti d'un fildsof que gaudeix de renom
internacional és el de acabar essent conegut i
reconegut zomés com a fildsof, malgrat haver
tingut altres ocupacions, curiositats o déries. Es
el cas de Josep Ferrater Mora a qui fa tres
anys li fou dedicat un conjunt d’assaigs amb el
titol de Tramsparencies. Un conjunt d’assaigs,
perd, que, com bé comenta tor lamentant-ho e-
ditora i encoratjadora de ’homenatge, Priscilla
Cohn, &s un conjunt de philosophical essays, un
tribut al fildsof i no a I’home 1 creador que
tanmateix €s José Ferrater. Tan sols un dels es-
crits, el del poeta Joan Oliver, glossa la figura
de I'amic i no parla del pensador

Deixem, perd, de banda aquesta inconvenign-
cia gairabé inevitable, per dir que els escrits re-
collits sén efectivament «transparéncies», val a
dir, interpretacions lécides i crftiques substan-
cioses d'un pensament que, només perqué és
coherent i rigords, es deixa sintetitzar en uns
trets fonamentals 1 constants, Des del prirger
llibre publicat, Céctel de verdad (1935), fins el
peniltim (em refereixoc ara a ["obra ﬁIosoﬁca),
De la materia a la vazén {1979), totes les ideas
i temes desenvolupats per Ferrater Mora, re-
ben el tractament 1 'atencid que es mereixen.
Llevat d’una excepcié perfectament comprensi-
ble, perd lamentable: el darrer llibre esmentat,
De la materia a la raxéu, per raons de temps

201

(fou publicat en els momeats en qué s’escrivia
I’homenatge), no és considerat en detall i com
cal per cap dels autors. J. L. Aranguren, en la
Introduccid que glossa tota la série d’escrits, es
dol molt justament d’aquesta abséncia, tant més
que De la materia a lg razdn és decididament
una de les obres majors del fildsof homenatjat.
Aquesta eventualitat fa que el mateix Ferrater
Mora, en [d@ltim capitol del volum, destinat a
comentar els articles que li dediquen, es vegi
obligat a fer continues referéncies al seu darrer
llibre on una gran part de les ambigiitats, equi-
vocs o defectes d’escrits anteriors s’han volgut
resoldre.

Una cosa és P'opinid de Priscilla Cohn en fer
un repas i valoracié del conjunt de I'homenatge,
i tot una altra 'opinié de Josep Ferrater. Si
creiem en I’honradesa dels seus comentaris fi-
nals (i, com ell mateix afegiria, no tenim raons
suficients per no fer-ho), jo ditia que els arti-
cles el satisfan prou, i potser per dues raons ba-
siques: 1) perqué certament constituieixen un
compendi ben fet de la «seva filosofia» integra-
cionista 1 continuista, 2) perqué potser sia la pti-
mera vegada que tant sols de pas es fa esment
del Diccionario de Filosofia (tots sabem que 'au-
tor d’ aquesta obra admirable defuig ser identi-
ficat només com 'autor de! Diccionario). Penso
amb Aranguren que l'oblit, voluntari o invo-
luntari, és injust, per bé que complagui Pin-
teressat,

No és qiiestié aquf de resumir un per un els
escrits recollits a Transparéncies. En grans trets,
podriem distingir dos grups diferents. Els que es
refereixen més directament a qilestions suscita-
des pel métode integracionista i per Ja idea de
que la realitat és un continuum: problemes epis-
temoioglcs metodoldgics, ontologics o hngum-
tics, tractats amb evident compet®ncia i ima-
ginacié per M. Bunge, J. Echeverrfa, J. G. Caf-
farena, M. Krausz, J. Muguerza, U. Moulines,
Grace A. De Laguna o la mateixa Priscilla
Cohn. Tots ells es concentren en la interpreta-
cié critica dels dos escrits de Ferrater Mora que,
intencionadament, sén també un continuum me-
todologic: El Ser y la muerte i El Ser y el sen-
tido (el tercer de la série havia de ser De la
materiq a la razdn). Amb més o menys reserves,
comprensié o simpatia, I'integracionisme de Fe-
rrater €s vist pels seus critics com una font de
suggeréncies i preguntes filosdfiques.




