Enrahonar. Quaderns de Filosofia 51, 2013  61-76

Responsabilidades globales e injusticias
estructurales. Una lectura de Iris Marion Young*

Cristina Sinchez Mufoz

Universidad Auténoma de Madrid
cris.sanchez@uam.es

Resumen

Los andlisis de Iris Marion Young sobre responsabilidad politica nos plantean la necesidad
de pensar en las consecuencias de nuestras acciones y en cémo estas afectan a otros sujetos
situados en procesos transnacionales. Este trabajo presenta una lectura de la propuesta
de Young, compardndola con la idea de responsabilidad colectiva difundida por Hannah
Arendt. Ambas autoras llevan la responsabilidad al terreno de la accién colectiva frente a las
injusticias, desligdndola de la nocién de culpa y de la intencionalidad. Este trabajo analiza
las posibilidades de la responsabilidad basada en la conexién social para evaluar procesos
de injusticias estructurales en nuestras sociedades.

Palabras clave: responsabilidad politica; culpa; accién; Iris Marion Young; Hannah Arendy;
injusticia estructural.

Abstract. Global responsibilities and structural injustices. An Iris Marion Young reading

Iris Marion Young analyzes on political responsibility make us think about the conse-
quences of our actions and how they affect other subjects at transnational processes. This
article presents a reading of Young's proposal, comparing it with the idea of collective
responsibility in Hannah Arendt. Both authors put responsibility into the field of col-
lective action against injustice, separating it from the notion of guilt and intentionality.
This paper analyzes the possibilities of connection-based responsibility to evaluate processes
of social structural injustices in our societies.

Keywords: political responsibility; guilt; action; Iris Marion Young; Hannah Arendt;
structural injustice.

Sumario
1. Discusiones conceptuales 2. Etica de la responsabilidad
con Hannah Arendt  para un mundo global
Bibliografia

* Este articulo forma parte del Proyecto de Investigacion I+D FFI2012-31635 (Los resicuos del mal
en sociedades postotalitarias: Respuestas desde una politica democrdtica) financiado por el Ministerio
de Economfa y Competitividad. Agradezco a Marfa José¢ Guerra, Mériam Martinez, Waltraud
Meintz, Zoran Kurelic y Wolfgang Heuer sus comentarios en la presentacién del mismo en el
XXII Congreso Mundial de Ciencia Politica (IPSA) celebrado en Madrid, en julio de 2012.
Una primera versién de este trabajo se publicé en la revista Zaula. Quaderns de Pensament, n. 43,
enero-diciembre de 2011, con el titulo La responsabilidad politica en Hannah Arends.

ISSN 0211-402X (impres), ISSN 2014-881X (en linia)



62 Enrahonar 51, 2013 Cristina Sanchez Mufioz

En la dltima década, la teorfa politica ha tenido que reformular en buena parte
algunos de sus conceptos fundamentales para resituarlos en el marco de la
globalizacién. Asi, autores y autoras como Thomas Pogge, Seyla Benhabib,
Nancy Fraser, Carol Gould o Iris Marion Young, entre otros, han tratado de
pensar términos como justicia global, pertenencia a una comunidad o responsa-
bilidad en un escenario postwestfaliano. Pero no sélo han cambiado las fron-
teras y ello ha afectado a nuestra manera, por ejemplo, de entender la ciuda-
danfa, sino que la globalizacién también ha puesto de manifiesto la
interconexién e interdependencia entre acciones, procesos y estructuras que
crean y reproducen relaciones de desigualdad.

Uno de los cambios importantes que la globalizacién introduce en la esfe-
ra de los marcos conceptuales es una reexaminacién de las teorfas de la justicia.
Teorfas como la de John Rawls tienden a ver la injusticia como una anorma-
lidad, como una situacién prelegal que, en el mejor de los casos, serd resuelta
mediante la accién de las instituciones. Por el contrario, lo que la globalizacién
ha puesto al descubierto es que las injusticias, lejos de producirse fuera de la
ley y del comportamiento de las instituciones (mercados, estados, agencias
politicas transnacionales), son creadas precisamente dentro de un marco legal
y de una economia de mercado. Frente a una naturalizacién de las injusticias,
teorfas como las de Iris Marion Young nos ofrecen examinar aquellas estruc-
turas sociales que producen y reproducen las injusticias en el contexto de la
globalizacién.

Otro de los aspectos importantes que la globalizacién ha puesto de mani-
fiesto es que nuestras acciones, nuestras preferencias, etc. afectan a otras per-
sonas distantes de nosotros, en una red de relaciones interconectadas y trans-
nacionales. Esto ha llevado a algunos autores, como Thomas Pogge, a
mantener que nuestras obligaciones de justicia no se limitan ya a aquellos
miembros que pertenecen a nuestra misma comunidad politica, esto es, a los
limites de un territorio compartido. Los procesos econémicos vinculan a per-
sonas de diferentes partes del mundo, y esas relaciones son a menudo desigua-
les en poder y en recursos bésicos!. En la actualidad, las injusticias que repro-
ducen viejas desigualdades y crean otras nuevas no han dejado de aumentar, y
han creado més y més clases de sujetos privados de sus derechos que quedan
arrojados a la mds absoluta vulnerabilidad: los migrantes trabajando en con-
diciones de semiesclavitud, la deslocalizacién de fébricas que persiguen mayo-
res beneficios empresariales a costa de los derechos laborales de los trabajado-
res, los desplazados por los conflictos armados o las mujeres objeto de
violencia patriarcal. Pero, ademds, en gran medida, esas injusticias ya no surgen
ni se reproducen por medio de dindmicas estatales, sino que tienen implica-
ciones globales, lo cual condiciona la vida de muchas personas de distintos

1. Ver, al respecto: Peter SINGER (1993), Practical Ethics, Cambridge University Press; Samuel
ScHEFELER (2001), Boundaries and Allegiances: Problems of Justice and Responsibility in
Liberal Thought, Oxford University Press; Charles R. Berrz (1979), Political Theory and

International Relations, Princeton University Press.



Responsabilidades globales e injusticias estructurales Enrahonar 51, 2013 63

dmbitos nacionales. La responsabilidad, por tanto, no se circunscribe ya dni-
camente hacia nuestros compafieros nacionales, sino que tiene que reenmar-
carse (reframing), como propone Young, en un contexto transnacional, y ello
implica pensar un nuevo modelo de responsabilidad.

Es en este contexto de interdependencia en el que quiero plantear la rele-
vancia de los andlisis de Iris Marion Young sobre la responsabilidad para incor-
porarla a las propuestas de una justicia global. De la misma manera que Young
propicié un giro 1mportante en nuestra comprensmn de las teorfas de la justi-
cia, 1ntroduc1endo la cuestién de la opresién como un tema nuclear para exa-
minar la justicia?, en sus andlisis sobre la responsabilidad también se sale de los
caminos habituales, como son la relacién de causalidad y la agencia individual
del sujeto, para incorporar una nueva visién basada en la responsabilidad colec-
tiva de la sociedad civil como respuesta ante las injusticias estructurales. Como
veremos, Young introduce una fuerte apuesta por una ética de la responsabili-
dad, en términos weberianos, de tintes marcadamente consecuencialistas, en
la que se es responsable por los resultados de las acciones que contribuyen a la
reproduccién de las injusticias estructurales en un marco global®.

En su recorrido tedrico por el concepto de responsabilidad, Young se apoya
en los planteamientos de Hannah Arendt sobre responsabilidad. No es el tnico
tema que Young toma de Arendt a lo largo de su obra. Asi, podemos ver cémo
el didlogo de Young con Arendst se extiende también a cuestiones como el poder
y la violencia en la era global* o0 a una idea de accién como accién colectiva
compartida, muy especialmente visible en los textos de Young sobre responsa-
bilidad. En las lineas que siguen, resaltaré la reinterpretacién que Iris Marion
Young hace de la idea de responsabilidad en Hannah Arendyt, resolviendo algu-
nas cuestiones que la autora alemana habia dejado sin contestar, a la vez que
también introduce nuevas preguntas y cuestiones abiertas.

1. Discusiones conceptuales con Hannah Arendt

En primer lugar, hay que sefalar la coincidencia en el propésito de ambas
autoras: tanto Arendt como Young apelan a la accién colectiva desde la socie-
dad civil en el mantenimiento de la esfera piblica comtun, y éste serd el funda-
mento de la idea de responsabilidad en ambas, una responsabilidad hacia el
mundo. Para Arendt, el mundo, entendido como el mundo comun y puiblico
de objetos y bienes intangibles que nos unen y nos separan a la vez, es el espa-
cio de mediacién entre la fragmentacién pluralista, por un lado, y la fusién

2. Véase el andlisis que ofrece de ello Mdriam Martinez-Bascufidn (2012), Género, emancipacién
y diferencia(s): La teoria politica de Iris Marion Young, Madrid, Plaza y Valdés, Caliope.

3. Young no introduce ninguna referencia a Max Weber en su obra, pero, en mi opinién, su
propuesta tedrica comparte mucho de lo sefialado por Weber en este punto.

4. Véase Iris M. Young (2007), «Power, Violence and Legitimacy: A Reading of Hannah
Arendt in an age of Police Brutality and Humanitarian Intervention», en: Global Challenges,
Cambridge, Polity Press.



64 Enrahonar 51, 2013 Cristina Sanchez Mufioz

comunitarista, por otro’. El mundo es el objeto de nuestro discurso politico y,
por tanto, el contenido de nuestros intereses. Nos provee el anclaje existencial
y politico de pertenencia a una comunidad. La pérdida o carencia del mundo
—caracteristica de los pueblos parias, de los refugiados y de los apdtridas—
implica la carencia de un reconocimiento por parte de los otros, en términos
sociales, politicos y juridicos. Es la pertenencia a una comunidad concreta la
que nos permite disfrutar de unos derechos. Es por ello que, para Arendst, el
«derecho a tener derechos» se entiende como el derecho de pertenencia a una
comunidad politica. Seyla Benhabib, en este sentido, y en el marco del cosmo-
politismo, reinterpreta el significado del derecho a tener derechos hoy en dia
como el reconocimiento de la condicién universal de ser humano de todas las
personas, independientemente de la ciudadania nacional®.

El mantenimiento del mundo y el reconocimiento de las personas que se
insertan en ¢l, y que exigen ese «derecho a tener derechos», requieren algo mds
que la accién del estado y de las instituciones. Como sefiala Young al respecto:
«Nuestra labor a través de las instituciones del estado suele ser efectiva, como
medio de accién colectiva, para cambiar los procesos estructurales, pero los
estados no son los tnicos vehiculos de una accién colectiva eficaz»’. Requieren,
en este sentido, una intervencion activa colectiva por parte de personas conec-
tadas globalmente en una cadena de resultados que pueden incrementar los
derechos y las condiciones de otros individuos distantes de nosotros, pero con
los que compartimos procesos de interdependencia. Requieren un compromi-
so politico activo por parte de los espectadores de esas privaciones de derechos
(«de las injusticias estructurales», dird Young) para cambiar la situacién. Sin
duda, este planteamlento supone un desplazamlento de la idea de un sujeto
liberal que actia desde su independencia y autonomia, para poner el énfasis en
aspectos como la interdependencia, la conexidn y la relacion entre los indivi-
duos®. Asi, en este sentido de responsablhdad compartida hacia el mundo
comun, Arendt sefiala: «La cuestién no es nunca si un individuo es bueno, sino
si su conducta es buena para el mundo en el que vive. El centro de interés es
el mundo y no el yo»’. Mantener el mundo supone, pues, una responsabilidad
compartida de cuidado hacia las condiciones de existencia y reconocimiento
de los otros.

Hannah Arendt desarrolla sus propuestas sobre la responsabilidad funda-
mentalmente en dos ensayos: uno de la década de 1940 («Culpa organizada y

5. Véase Hannah ARenDT (1974), La condicién humana, Barcelona, Seix Barral, 77 y s.
Desarrollo estos aspectos del pensamiento arendtiano en Cristina SANCHEZ (2003), Hannah
Arendt: El espacio de la politica, Madrid, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales.

6. Seyla BENHABIB (2004), Los derechos de los otros: Extranjeros, residentes y ciudadanos,
Barcelona, Gedisa, 58.

7. Iris Youna (2005), «Responsabilidad y justicia global: Un modelo de conexién social»,
Anales de la Citedra Francisco Sudrez, 39, 706.

8. Respecto a Hannah Arendt, véase el articulo de Garrath Wirriams (2007), «Ethics and Human
relationality: Between Arendt’s Accounts of Morality», HannahArendt.net, 1 (3), mayo.

9. Hannah ArRenDT (2007), «Responsabilidad colectivar, en: Responsabilidad y juicio,
Barcelona, Paidés, 154.



Responsabilidades globales e injusticias estructurales Enrahonar 51, 2013 65

responsabilidad universal»!?) y otro de la de 1960, escrito a raiz del juicio a
Adolf Eichman, titulado «Responsabilidad colectiva»!!. En ellos, analiza la res-
ponsabilidad colectiva moral y politica, esto es, la complicidad anénima de la
ciudadania respecto a la violencia totalitaria. Una de las tesis principales de
Arendt es la distincién entre culpa ( § uilf) y responsabilidad (responsibility), dis-
tincién que Young adopta también'?. Para Arendy, la culpa singulariza, expone
a un sujeto determinado ante determinadas acciones que ha producido, es estric-
tamente personal. Para que podamos hablar de culpabilidad, es necesario el
elemento de la realizacién (o la omisién) de un acto y el elemento de la mente
culpable (mens rea), esto es, la intencionalidad. Pero lo més importante es que
Arendt rechaza la nocién de culpa colectiva. La culpa —al igual que la inocen-
cia— es siempre individual. La culpa, en este sentido, tiene una fuerte orienta-
cién solipsista (el individuo consigo mismo). La responsabilidad, sin embargo,
tiene un fuerte componente intersubjetivo: se responde ante alguien o ante un
colectivo. Por ello, la pregunta inmediata es: «;Ante quién somos responsables?».
Para Arendpt, la respuesta es, en primer lugar, ante nosotros mismos, pero, ade-
mds, somos responsables frente a aquellos con los que compartimos un espacio
publico comuin por la preservacién de ese mundo comun. Es, por consiguiente,
una responsabilidad politica colectiva implicada en el cuidado y en el manteni-
miento del mundo (amor al mundo o amor mundi en términos arendtianos).
Con ello, Arendt distingue claramente entre la culpa, que es moral y/o juridica,
y la responsabilidad, que siempre es politica. «No sé cudndo aparecié por pri-
mera vez la expresion responsabilidad colectiva—nos dice Arendt—, pero estoy
razonablemente segura de que no sélo la expresmn sino también los problemas
que encierra deben su relevancia y su interés general a complejas situaciones
politicas, distintas de las legales o morales»!?. Como veremos, en este sentido,
la responsabilidad en Arendt compartird muchos de los rasgos de la accién. Su
propuesta, por tanto, podemos entenderla como un intento de deslegalizar la
responsabilidad para introducirla en el terreno de la politica', definida como
«el estar juntos los unos con los otros»!°.

Young también toma de Arendt esa distincién entre culpa y responsabili-
dad, puesto que la situacién que ella analiza —las injusticias estructurales—
corresponde, en términos generales, a acciones en las que no hay una intencio-
nalidad de causar un dano, lo que entrarfa en el terreno de la culpa y, por otro

10. Texto de 1945 recogido en Hannah ARENDT (2005), Ensayos de comprension 1930-1954,
Madrid, Caparrés.

11. En Hannah ARENDT, Responsabilidad y juicio, op. cit.

12. Arendt debate esta distincién primero con Karl Jaspers, que habia publicado E/ problema
de la culpa: Sobre la responsabilidad politica de Alemania (Barcelona, Paidés, 1998) y,
posteriormente, con Joel Feinberg, concretamente, con el articulo de este autor «Collective
Responsibility», en: Doing and Deserving: Essays in the Theory of Responsibility, Princeton,
Princeton University Press, 1970.

13. Hannah AReNDT, «Responsabilidad colectiva», op. cit., 151.

14. Asi lo analiza Annabel HErzoG (2004), «Hannah Arendt’s Concept of Political
Responsibility», Studies in Social and Political Thought, 10.

15. Hannah ArReNDT (1997), ;Qué es la politica?, Barcelona, Paidés, 45.



66 Enrahonar 51, 2013 Cristina Sanchez Mufioz

lado, se caracterizan por ser ejecutadas no por un agente aislado, sino por
muchos. El sentido que da Young a la responsabilidad compartida es que: «[...]
los dafios los producimos entre muchos que actuamos juntos dentro de insti-
tuciones y précticas aceptadas, y es compartida porque no es posible que nin-
guno de nosotros identifique qué parte de nuestras acciones produce determi-
nados aspectos de la injusticia que unas personas concretas padecen»!©.

Los ejemplos que pone Arendt de responsabilidad colectiva estin ligados a
la pasividad y al conformismo con el régimen totalitario alemdn, esto es, conec-
tados a hechos acaecidos en el pasado, por un lado, y, por otro, ligados a la
produccién de un dafo extraordinario, al mantenimiento de lo que ella deno-
miné un «mal radical», es decir, una situacién politica y social en la que se hace
efectiva la méxima totalitaria «Todo es posible», en donde se consideran super-
fluas grandes masas de poblacién y, por tanto, eliminables!”.

Sin embargo, Young se plantea la responsabilidad no tanto en situaciones
de violencia extrema, donde las disyuntivas a la hora de elegir el curso de accién
a seguir a menudo reportan consecuencias trdgicas para el agente, resumida en
la mdxima socrdtica «Es preferible padecer la injusticia que padecerla»!®, sino
en lo que podriamos denominar los «males banales cotidianos», no menos
dafiinos, pero que representan no una mala voluntad pervertida, sino que
denotan la ausencia de reflexion y de la capacidad de juzgar que Arendt iden-
tifica con el mal banal'®. La formacién del juicio moral y del juicio politico es
concebida por Arendt como un proceso de pensamiento genuinamente discur-
sivo, basado en lo que Kant llamaba una «mentalidad ampliada» o un «pensa-
miento extensivo», y que Arendt entiende como la capacidad de considerar un
asunto desde diversos puntos de vista, teniendo en cuenta los criterios de los
que estdn ausentes, con lo cual se ponen en el lugar de los otros?®. En este
sentido, podemos decir que, para Iris Marion Young, la responsabilidad colec-
tiva frente a las injusticias estructurales se relaciona con esa ausencia de
reflexién y del pensamiento ampliado, en donde no se «hacen presentes» los
dafios que provocamos a otros con nuestras acciones o la reproduccién vy el
mantenimiento de esas injusticias. La tentacién de renunciar a la propia

16. Iris YOUNG (2011), Responsabilidad por la justicia, Madrid, Morata, 120. Como la propia Young
se encarga de aclarar (p. 120-122), ella opta, lo mismo que Larry May, por usar el término
responsabilidad compartida, y no colectiva (que es el que usa Arendt), ya que el primer término
introduce la idea de una responsabilidad que se distribuye, mientras que el segundo, no.

17. Véase Hannah AReNDT (1982), Los origenes del rotalitarismo, vol. 3, «Totalitarismo», Madrid,
Alianza Editorial.

18. Tal y como senala Arendt, estarfamos hablando de situaciones marginales, extraordinarias,
en las que el sujeto se detiene a pensar en las consecuencias de la accién (véase Hannah
ARENDT, «Algunas cuestiones de filosoffa moral» y «Responsabilidad colectiva», ambas en
Responsabilidad y juicio, op. cit.).

19. Véase Hannah ArexDT (1967), Eichmann en Jerusalén: Un estudio sobre la banalidad del
mal, Barcelona, Lumen.

20. Hannah ArReNDT (2003), Conferencias sobre la filosofia politica de Kant (edicién a cargo de
Ronald Beiner), Barcelona, Paidés, y «Verdad y politicar, en: Entre el pasado y el futuro,
Barcelona, Peninsula, 1996.



Responsabilidades globales e injusticias estructurales Enrahonar 51, 2013 67

reflexién nos asalta de manera tan persistente, que nadie se halla a salvo de caer
en ella. Todos, en ese sentido, estamos expuestos a incurrir en el mal banal. Al
fin y al cabo, esa ausencia de reflexién nos protege frente a una realidad desa-
gradable. Por ello, tanto Arendt como Young insisten en la relevancia de man-
tener espacios publicos organizados donde pueda tener lugar la discusién publi-
ca, donde los ciudadanos puedan, segtin Young, «hablar pablicamente y
apoyarse unos a otros en sus esfuerzos para prevenir el sufrimiento. En la
medida en que fracasamos en esto, también fracasamos en nuestra responsabi-
lidad, aunque no hayamos cometido ningdn crimen y no nos puedan
inculpar»?!

En el tratamiento que Hannah Arendt da a la responsabilidad, es posible
distinguir al menos dos aspectos que hacen referencia a dos situaciones distintas.
Uno de ellos serfa lo que denominarfamos un sentido negativo de la responsabi-
lidad, que estd relacionado fundamentalmente con la omisidn: son responsables
aquellos que no hicieron nada por evitar la violencia o la injusticia, los que
sustentan esa situacién con un apoyo pasivo. Young se referird a estos casos como
el de «aquellos que no son culpables, pero cargan con la responsabilidad»?2. Es
una responsabilidad por un dafio acaecido, aunque no haya habido intencio-
nalidad, una responsabilidad que se dirige hacia el pasado, hacia lo ya ocurrido,
y de lo cual debemos hacernos cargo. El otro sentido de la responsabilidad que
es por el que apuesta Young, podemos denominarlo un sentido positivo o activo
de la responsabilidad. Este se revelarfa en las acciones de aquellos que asumen
la responsabilidad politica, esto es, en aquellas acciones «ptblicas y dirigidas
a la viabilidad o al objetivo de la accién colectiva para responder e intervenir
en los eventos histéricos»®>. El ejemplo de ello, en los andlisis de Arendt res-
pecto a la situacién totalitaria, se reﬂeJarla en la actuacién de la c1udadan1a
danesa al anunciar ptiblicamente su oposicién a la deportacién de los ]uleS
Es este sentido positivo o activo, que interrumpe un curso de injusticias o
danos, el que recoge sin duda Young, cuando ella dice: «La responsabilidad
politica no trata de hacer algo en soledad, sino incitar a los demds para unirse
en una accién colectiva. Cuando esto ocurre, y ocurre con relativa escasez, los
participantes en el movimiento a menudo son los mds sorprendidos por el
poder transformador que descubren tener»?. Se trata, por tanto, de un sentido
de la responsabilidad muy cercano al de la accién politica: una intervencién
activa en el mundo, que no se dirige hacia el pasado, sino respecto a los acon-
tecimientos actuales o para detener las futuras injusticias. Tendrfa, por tanto,
un cardcter preventivo antes que restaurativo. Introduce nuevos comienzos, en
el sentido arendtiano de iniciar un nuevo curso de accién que posibilita poten-
cialmente la existencia de iniciativas inesperadas que interrumpen lo ya dado,
y estarfa dotada de un caricter proyectivo. Asi, sefiala Young: «Nuestra respon-

21. Iris YOUNG, Responsabilidad por la justicia, op. cit., 10.
22. Ibidem, 97.

23. Ibidem, 102.

24. Recogido en Eichmann en Jerusalen, op. cit.

25. Iris YOUNG, Responsabilidad por la Justicia, op. cit., 105.



68 Enrahonar 51, 2013 Cristina Sanchez Mufioz

sabilidad proyectiva consiste en cambiar las instituciones y los procesos de
modo que sus resultados sean menos injustos»?°. La responsabilidad estarfa
ligada, entonces, a la iniciativa de cambiar el curso de las cosas y los aconteci-
mientos en el mundo compartido.

Este doble sentido de la responsabilidad en Arendst se refleja también en lo
que constituye uno de los aspectos més criticados por Young de la propuesta
arendtiana: el que se refiere a la fundamentacién de la responsabilidad. ;Por
qué somos responsables? Arendt sitda el fundamento de la responsabilidad
politica en nuestra presencia en el mundo, en la pertenencia (belonging) a una
comunidad dada. No resulta muy lejana esta idea del concepto de «culpa meta-
fisica» de Karl Jaspers, en la que «hay una solidaridad entre los hombres como
tales que hace a cada uno responsable de todo el agravio y de toda la injusticia
del mundo»?’. La responsabilidad, en este sentido, serfa inevitable: desde el
momento en que pertenecemos a una comunidad politica somos responsables
por las acciones cometidas en esa comunidad. Esto es lo que Arendt denomina
«responsabilidad vicaria» (vicarious collective responsibility). Supone una respon-
sabilidad por una accién que no hemos cometido, que se hizo en nuestro
nombre y de la que somos responsables por pertenecer a una comunidad deter-
minada. Asi, la responsabilidad politica (vicaria) de los gobiernos, sefiala
Arendt, supone «asumir la responsabilidad por las actuaciones buenas y malas
de sus predecesores», de la misma manera, hablaremos también de una respon-
sabilidad colectiva politica y moral (nunca legal) «por los pecados de nuestros
padres, de la misma manera que recogemos la recompensa por sus méritos,
pero ni somos culpables de sus malas acciones, ni podemos arrogarnos como
méritos propios sus logros»?8. Esa responsabilidad vicaria es el precio que paga-
mos por vivir en una comunidad, nos dice Arendt. Por ello, la dnica via de
escapar a esa responsabilidad serfa no pertenecer a comunidad alguna, ser un
Robinsén aislado o, en el otro extremo, ser un apdtrida o un refugiado, esto es,
estar expulsado de cualquier comunidad, lo que nos llevaria, junto con Arendt,
a afirmar que los apdtridas serian los inocentes absolutos, inocencia pagada al
altisimo precio de no poder disfrutar de ningtin reconocimiento social, politi-
co y legal. Si hay comunidad y pertenencia, por lo tanto, hay responsabilidad.
Para que podamos hablar de responsabilidad, entonces, es necesaria la preexis-
tencia de una comunidad politica a la que se pertenezca.

Sin duda, es una afirmacién dificil de sostener, puesto que mantiene una
concepcidn fuertemente pasiva y estdtica de la responsabilidad, ligada a la mera
pertenencia. ;Es la mera pertenencia natural a un grupo o a una comunidad
suficiente para adjudicar la responsabilidad politica? ;No resulta contradictorio
con el sentido de responsabilidad como accidn, esto es, como una intervencion
activa en el mundo? Para Young, resulta altamente insatisfactoria la fundamen-
tacién basada en la pertenencia: «Resulta desconcertante decir que las personas

26. En Young, «Responsabilidad y justicia global: Un modelo de conexién social», op. cit., 76.
27. K. JaspERs, El problema de la culpa, op. cit.
28. Hannah AReNDT, «Responsabilidad colectiva», op. cit., 153.



Responsabilidades globales e injusticias estructurales Enrahonar 51, 2013 69

son responsables simplemente porque son miembros de una comunidad poli-
tica y no por algo que hayan hecho o dejado de hacer [...] Tener una respon-
sabilidad politica no puede limitarse a estor?’.

Sin embargo, la propia Arendt parece introducir algunas matizaciones a su
tesis. Asi, en otros lugares de su obra, ella diferencia entre la comunidad nazu-
ral'y la comunidad politica. En la entrevista que le hace Giinther Gaus, en
1964, sefiala lo siguiente:

Pertenecer a un grupo es antes que nada una condicién natural. Se pertenece
a uno u otro grupo por nacimiento, siempre. Pero pertenecer a un grupo, en
el sentido que usted lo dice, es decir, formando un grupo organizado, es cosa
completamente distinta. Esta organizacion se produce siempre en relacién con el
mundo (como espacio de la politica). Lo que quiere decir que las personas que en
ellas se organizan tienen en comiin lo que habitualmente llamamos «intereses»’.

Con ello, Arendt introduce una distincién importante entre la comunidad
natural, lo dado, y la comunidad politica, construida mediante nuestras accio-
nes y —no menos importante— omisiones. En realidad, en esa respuesta a
Gaus, Arendt se aproxima bastante a la cldsica distincién de Ferdinand Tonnies
entre Gemeinschafty Gesellschaft, apostando por esta tltima, por la asociacion
politica como fundamento de la responsabilidad, lo que resultarfa mas com-
patible con su propdsito general, presente a lo largo de su obra, de reivindicar
la intervencién activa en el espacio publico por medio de la accién. Sin embar-
go, en el texto de 1968, «Responsabilidad colectiva», que venimos citando,
vuelve a sefalar que «la razén de mi responsabilidad ha de ser mi pertenencia
a un grupo (un colectivo) que ningtin acto voluntario mio puede disolver, es
decir, un tipo de pertenencia totalmente distinta de una asociacién mercantil,
que puedo disolver cuando quiera»’!.

En segundo lugar, Arendt introduce también algunas matizaciones a esa
extensién de la responsabilidad politica basada en la pertenencia: para poder
hablar de tal responsabilidad, se tendria que dar la aceptacién acritica de las
instituciones y de las politicas, esto es, una falta de resistencia’?. Pero en cual-
quier caso, tal y como percibe Young, la posicién arendtiana respecto a la
fundamentacién de la responsabilidad resulta casi supererogatoria: la pertenen-
cia nos igualaria a todos en la responsabilidad por lo acaecido, més alld de
nuestras intenciones, por tanto, se establecerfa un vinculo con la comunidad
imposible de disolver. En este sentido, Arendt no toma en cuenta algo que

29. Iris YOUNG, Responsabilidad por la justicia, 93.

30. Hannah AReNDT (1964), «;Qué queda? Queda la lengua materna», en: Ensayos de
comprensidn, op. cit., 34.

31. Hannah AReNDT, «Responsabilidad colectiva», 152. Annabel Herzog resalta esta dualidad
en el concepto arendtiano de responsabilidad, sefialando que contiene, simultdneamente,
la pasividad y la actividad: «Lo dado naturalmente deviene publico a través de las acciones,
y las acciones reflejan una pertenencia», Annabel Herzog, op. cit., 48.

32. Asi, en «Responsabilidad colectiva», alude a la no participacién como forma de resistencia

(op. cit., 156-157).



70 Enrahonar 51, 2013 Cristina Sanchez Mufioz

parece relevante, al menos si queremos seguir hablando de responsabilidad
colectiva en las democracias contemporaneas, y es la situacion social de los
individuos a los que atribuimos esa responsabilidad. Para ella, todos compar-
tirfan la responsabilidad vicaria, con independencia de cual sea su situacién o
su posicién en la sociedad. Probablemente, esta ceguera arendtiana podemos
explicarla por su disociacién entre lo politico y lo social: su objetivo es la pre-
servacién del espacio publico en el que pueda manifestarse la pluralidad, y esa
es una responsabilidad politica de la que no es posible eximirnos alegando
situaciones de pobreza, necesidad o falta de poder. En este sentido, el mensaje
arendtiano es claro: todos somos capaces de ejercer el cuidado del mundo
mediante el ejercicio de la accién politica. Es entonces, precisamente a partir
de nuestra posicién en las estructuras sociales y nuestra capacidad de accidn,
desde donde Young arranca su propuesta sobre la responsabilidad, intentando
afrontar las dificultades y las carencias del andlisis arendtiano.

2. Etica de la responsabilidad para un mundo global

Si, en el caso de Hannah Arendt, su marco de referencia para postular la res-
ponsabilidad politica es la barbarie totalitaria (y, en la década de 1960, la
desafeccién politica de las sociedades de masa), en el caso de Iris Marion Young,
las experiencias sociales y politicas desde las que se plantea la responsabilidad
serdn aquellas relacionadas con injusticias y desigualdades transnacionales,
poniendo repetidamente como ejemplo la situacién de los trabajadores en la
industria textil del Tercer Mundo.

Young nos ofrece una visién mucho mds matizada de la responsabilidad
colectiva que la de Arendt. Para ella, el origen de esa responsabilidad se encuen-
tra en las relaciones sociales interconectadas. «nuestras actividades se ven condi-
cionadas y contribuyen, a su vez, a realizar pricticas que afectan a individuos
lejanos a nosotros, asi como sus acciones contribuyen al desarrollo de pricticas
por las cuales nos vemos afectados»®. Es, por tanto, una responsabilidad en la
que se ven implicados muchos agentes en relaciones complejas y que traspasan
las fronteras, pero no por el hecho de pertenecer a una comunidad politica,
sino por contribuir con sus acciones a promover procesos que causan resultados
injustos. Se tratarfa, por tanto, de analizar las consecuencias de nuestras accio-
nes y omisiones en el contexto global, donde lo relevante no serfan las inzen-
ciones, sino las consecuencias causadas. Podriamos decir, entonces, que Young
plantea un modelo de responsabilidad mds cercano —en términos weberia-
nos— a la ética de la responsabilidad, que, de alguna manera, viene enunciada
también por Arendt cuando sefiala que la tarea urgente a la que nos enfrenta-
mos en las sociedades contempordneas es «pensar en lo que hacemos», esto es,
volver a plantearnos nuestra capacidad de accién en la esfera publica y las

consecuencias de dichas acciones>4.

33. Iris YouNg, «Responsabilidad y justicia global: Un modelo de conexién social», op. cit., 692.
34. Hannah ARenDT, «Prélogo», en: La condicién humana, op. cit., 16.



Responsabilidades globales e injusticias estructurales Enrahonar 51, 2013 71

Uno de los problemas importantes que surgfan de la propuesta arendtiana
acerca de la responsabilidad vicaria era el de la asimetria de los agentes en el
espacio publico. Los sujetos que realizan acciones interconectadas en un mundo
globalizado no se encuentran en posiciones simétricas sociales o de poder, sino
que esas acciones se insertan en estructuras sociales que potencian la vulnerabi-
lidad de unos a costa de la satisfaccién y el resguardo de otros. Por ello —y
recordemos su énfasis en otras obras suyas sobre los problemas de asimetria en
el espacio piblico®®—, Young sefiala que aquellos que estdn situados en una
posicién material e institucionalmente mds propicia para ejercer influencia en
las condiciones de vulnerabilidad tienen un mayor nimero de obligaciones.

Su propésito es mostrar cémo el concepto de responsabilidad tradicional
(liability model) no resulta apto para atender las obligaciones que generan las
injusticias estructurales transnacionales, sino que, por el contrario, es necesario
adoptar el modelo que ella propone bajo el nombre de responsabilidad basada
en la conexidn social. Con el fin de explicar qué entiende por injusticia estruc-
tural global, se centra en la industria textil global como ejemplo de ese tipo de
injusticia, localizada en las fibricas o en las maquilas. ;Qué tipo de responsa-
bilidad es adecuada para esas injusticias estructurales globales? Nos encontra-
mos aqui con una manera muy arendtiana de abordar el problema por su parte:
no podemos atender un fenémeno nuevo con viejas categorias, en este caso,
atender las injusticias estructurales con el modelo de responsabilidad basada
en obligaciones (/iability model). Para Young, las concepciones tradicionales de
la responsabilidad moral y juridica requieren que creemos una relacién directa
entre la accién de un individuo o grupo y un dafio, estableciendo un nexo
causal. Sin duda, este modelo de responsabilidad puede —y debe— ser apli-
cado a los propietarios de las fibricas que violan los derechos de los trabajado-
res y ser sancionados por ello. En este sentido, resulta claro, y ella se encarga
de repetirlo en numerosas ocasiones, su propuesta no pretende en ningin caso
rechazar o reemplazar el modelo cldsico de responsabilidad, sino sehalar que,
en los casos de injusticias estructurales, 7o es suficiente.

Una de las correcciones importantes que Young introduce al planteamien-
to arendtiano sobre la responsabilidad colectiva es la idea de que existen dis-
tintos grados de responsabilidad. Esa graduacién deriva de la posicidn social
de los sujetos implicados y varfa en funcién de ella. Pero ademds, afiade Young,
dado que la responsabilidad tiene un cardcter abierto, puesto que «depende
de nosotros decidir qué accién debemos emprender y decidir qué es lo razo-
nable, en funcién de nuestras capamdades y circunstancias partlculares»%
necesitamos lo que ella denomina unos «pardmetros de razonamiento», a fin de
que los agentes implicados puedan razonar sobre sus acciones para afrontar la
injusticia®’.

35. Véase en este, muy especialmente, «Asymmetrical Reciprocity: On Moral Respect, Wonder
and Enlarged Thought», en: Iris Younc (1997), Intersecting Voices. Dilemmas of Gender,
Political Philosophy, and Policy, Princeton, Princeton University Press.

36. Iris YOUNG, Responsabilidad por la justicia, op. cit., 151.

37. Ibidem.



72 Enrahonar 51, 2013 Cristina Sanchez Mufioz

Estos pardmetros son los siguientes: en primer lugar, el poder. La pregunta
pertinente aqui serfa plantearse si el sujeto en cuestién (o las organizaciones,
en su caso, como empresas, ONGs, etc.) estd situado en una situacién social
de influencia y con poder de negociacién sobre los procesos que producen
resultados injustos. Asi, sefiala Young, algunos de los grandes exportadores de
la industria textil pueden tener capacidad para decidir y cambiar la proporcion
del precio de un par de zapatos, de tal manera que ésta vaya a los trabajadores
directamente y asi se mejoren sus condiciones de trabajo, comparado con el
importe que pagan para la distribucién, el marketing, la publicidad, etc.38.
Young advierte, en este punto, algo que, por ejemplo, Hans Jonas ya habia
senalado, y es que el poder es una conditio sine qua non del hacerse responsa-
ble*. Nuestra responsabilidad depende del poder que tengamos. Aunque Jonas
se refiere mds al poder entendido como potencia, y Young entiende el poder
como poder en la posicién social, esto es, capacidad de influencia para cambiar
las situaciones injustas. Pero, en cualquier caso, es un aspecto sin duda impor-
tante, que en Arendt habia quedado desatendido.

En segundo lugar, deberfamos tener en cuenta el privilegio que adquieren
los agentes implicados: «En la mayor parte de las situaciones de injusticia
estructural, existen personas privilegiadas en términos relativos que tienen un
poder pequefio como individuos o en sus posiciones institucionales»4°, Asi,
por ejemplo, en la mayoria de las sociedades, los varones reciben los privilegios
de una estructura patriarcal, en términos de mejores trabajos, salarios mds altos,
etc., a expensas de la carrera profesional de las mujeres, su tiempo dedicado a
los cuidados o su salud. O, en el ejemplo que usa Young;, la industria textil, la
clase media de consumidores se benefician de la gran seleccién de precios ase-
quibles que les ofrece la industria, a costa de las condiciones de los trabajadores
en otros pafses. Como sefiala Young en este punto: «los consumidores tienen
responsabilidades como beneficiarios de este proceso»?!.

El tercer pardmetro es el interés. Para Young, las victimas de la injusticia
estructural tienen un interés especial para paliar las injusticias, y deberfan asu-
mir también una responsabilidad para ello, para revertir la situacién. Ya sea por
medio de denuncias o llevando sus casos a otros con mds poder para cambiar
la situacién, «a no ser que las propias victimas se involucren en esfuerzos palia-
tivos, los fordneos bienintencionados podrian perjudicarles sin advertirlo de
otras maneras o establecer reformas encaminadas a resultados improductivos»*2.

En cuarto lugar, y por tltimo, tendriamos la capacidad colectiva para cam-
biar las injusticias. Con ello, Young tiene en mente algo muy arendtiano, y es

38. Ibidem, 152.

39. Véase Hans Jonas (1994), El principio de responsabilidad: Ensayo de una ética para una
responsabilidad tecnoldgica, Barcelona, Herder, asi como los comentarios de Roberto Aramayo
en este punto en «Responsabilidad ética», Eunomia: Revista en Cultura de la Legalidad, 1,
septiembre de 2011.

40. Iris YOUNG, Responsabilidad por la justicia, op. cit., 152.

41. Ibidem.

42. Ibidem, 153.



Responsabilidades globales e injusticias estructurales Enrahonar 51,2013 73

la idea de un poder compartido en un grupo. Pone, en este sentido, distintos
ejemplos de activismo en los Estados Unidos que consiguieron modificar con-
diciones de la industria textil, revelando la importancia de las organizaciones
de distinto tipo (sindicatos, movimientos sociales, ONGs) para ejercer la res-
ponsabilidad de acabar con las injusticias estructurales.

Con su modelo de responsabilidad, Young nos llama la atencién sobre
injusticias globales frente a las que no es suficiente aplicar el modelo cldsico de
responsabilidad basado en obligaciones (/iability conception). Este dltimo impli-
ca identificar un agente causante del dafo, exonerando a los demds, y tiene un
fuerte componente de reparacién hacia el pasado, mientras que el modelo que
propone Young basado en la conexién social, mira hacia el futuro, hacia la
transformacién de los procesos injustos. Por ello, como indicdbamos al prin-
cipio, tiene un decidido componente activo, supone una intervencion activa,
mediante la accién, para reformar las estructuras.

Young pone repetidamente el trabajo en las fébricas y en las manufacturas
textiles como ejemplo de injusticia global que no puede ser reparada median-
te el concepto de responsabilidad tradicional. Podemos poner también otros
ejemplos que entrarfan dentro de la propuesta de Young, en tanto que situa-
ciones que se encuentran dentro de un marco legal, pero que producen y
reproducen la vulnerabilidad de otros mediante nuestras acciones en un con-
texto transnacional. Uno de ellos serfa el trabajo realizado por mujeres migran-
tes en los paises desarrollados, con salarios bajos y condiciones de trabajo exte-
nuantes, y en el que también se encuentran afectadas sus familias en sus paises
de origen. Las conexiones transnacionales de la economia global y su inciden-
cia en el desarrollo y en las mujeres se han puesto de manifiesto en la crecien-
te feminizacién de las m1grac1ones43 Mis de la mitad de los migrantes, en la
actualidad, son mujeres que inician proyectos migratorios independientes den-
tro de los circuitos de economias de supervivencia familiar alternativos para la
obtencién de i ingresos, Esto ha provocado lo que se conoce como «las cadenas
de cuidados globales»*, que afectan transnacionalmente a mujeres tanto del
Norte como del Sur. Estas cadenas se crean con el propésito de transferir los
trabajos de cuidados de unos hogares a otros, situados en lugares distintos del
planeta, en base a ejes de poder, entre los que cabe destacar el género, la etnia,
la clase social y el lugar de procedencia. Mujeres filipinas o peruanas, por
ejemplo, que dejan a sus hijos al cuidado de las abuelas en su pais de origen,
para emigrar a cuidar los hijos o personas mayores dependientes de otras muje-
res en Espafia. Como consecuencia, el espejismo de la conciliacién en el pais
receptor se mantiene, al tiempo que redistribuye los cuidados en el pais de
origen. Lo que saca a la luz este caso son las complejas dindmicas de género en
la economia globalizada, pero también la implicacién de muchos agentes

43. Véase, entre otros, Marfa José GUERRA (2012), «Migraciones, género y ciudadanfa: Una
reflexién normativar, Astrolabio: Revista Internacional de Filosofia, 13.

44. Amaia PEREZ OROZCO (2007), Cadenas globales de cuidado, INSTRAW, Naciones Unidas,
Documentos de trabajo, 2



74 Enrahonar 51, 2013 Cristina Sanchez Mufioz

(empleadores, dindmicas sociales que dificultan la conciliacién de la vida fami-
liar y el trabajo en el caso de las mujeres, varones que no comparten las res-
ponsabilidades familiares, politicas estatales que no ofrecen garantias a los
trabajadores, etc.), una larga cadena de acciones y omisiones que reproducen
la vulnerabilidad de las migrantes y afectan a su derecho a tener derechos.

Otro ejemplo que podrfamos poner, cercano a los habitantes de la Comu-
nidad de Madrid, es la reciente propuesta —ya aprobada por el Gobierno
reglonal— de crear un macrocomplejo de casinos —llamado Eurovegas— en
un drea cercana a la capital, por parte del multimillonario estadounidense
Sheldon Adelson, que ya dispone de complejos parecidos en el sudeste asidti-
co®. Entre las exigencias que impone para traer el proyecto a Espana, se
encuentran la flexibilizacién de la legislacién laboral para los trabajadores del
casino, exenciones fiscales, construccién de autovias y tren que lleven hasta el
complejo y anulacién de la ley antitabaco en el interior del recinto. De nuevo,
nos encontramos aqui con un caso en el que, de llevarse a cabo el proyecto,
los usuarios de ese casino participarfan en diversos procesos que provocarfan
injusticias a los trabajadores, que contribuirfan a la creacién de una suspensién
de las leyes laborales para ese supuesto y a la degradacion del medio ambiente,
por los impactos devenidos de las enormes necesidades de infraestructuras y
la destruccién de las condiciones naturales del entorno.

Por dltimo, como ejemplo de responsabilidad basada en la conexidn social,
podriamos pensar también en la responsabilidad de los usuarios de los servicios
de prostitucién. Como es sabido, en un gran porcentaje de casos, bajo una
apariencia de legalidad, la situacién de explotacién de las mujeres que se dedi-
can a la prostitucién es moneda corriente, tal y como relatan las numerosas
redadas policiales que destapan las condiciones de esclavitud en las que se
encuentran muchas de esas mujeres, ain con un consentimiento de partida por
parte de ellas para realizar la actividad. Como sefiala Young, los procesos socia-
les producen injusticias estructurales, porque, en dichos procesos, «las opciones
de algunos son injustamente obstaculizadas y sufren la amenaza de privaciones,
mientras que otros obtienen beneficios significativos»®®. Apelar a la responsa-
bilidad de los clientes de la prostitucién no implica culparles —a no ser que
hayan cometido un delito—, sino sefialar las consecuencias de sus acciones
—que pueden ser no intencionadas—, porque contribuyen, mediante estas, a
desempenar procesos que causan resultados injustos. Es la participacién de
muchos en ese proceso, no de un solo individuo, buscando un beneficio, y la
situacién de vulnerabilidad de otros u otras lo que hace que los ejemplos que
aqui estoy poniendo sean significativos como casos de injusticia estructural
que apelan a la responsabilidad compartida para revertir la situacién.

En estos casos expuestos, no se trata de culpar (puesto que, en realidad, no
hay ese nexo causal), sino de procurar que cambien sus acciones o las detengan

45. Véase la noticia en «Un repéquer de cambios legislativos a la carta», E/ Pais, 4 de febrero
de 2012.
46. Iris YOUNG, Responsabilidad por la justicia, op. cit., 69.



Responsabilidades globales e injusticias estructurales Enrahonar 51, 2013 75

aquellos que contribuyen con ellas a establecer la injusticia estructural. Aqui
las coincidencias con Arendt son claras. Tanto para Arendt como para Young,
asumir la responsabilidad permite seguir construyendo el mundo. En palabras
de Arendt: «Responsablhdad significa, en lo esencial: saber que se pone un
ejemplo que otros seguirdn; de esta forma cambiamos el mundo»*’

Pero, ademds, Young sefiala c6mo la responsabilidad basada en la conexién
social s6lo es posible mediante la accidn colectiva: nadie puede realizar ese cam-
bio de las instituciones por si solo. En este sentido, supone una intervencién
activa en el mundo que estarfa muy cercana a la idea arendtiana del poder como
«poder compartido», como poder del grupo unido y que desaparece una vez
que el grupo se disuelve. Para Young, esta responsabilidad crea lazos politicos
entre los sujetos, asi como una comunidad de didlogo y de intereses comunes.
Por consiguiente, al igual que Arendt, la responsabilidad se desliza al terreno de
la accién politica, casi confundiéndose con ésta: el espacio publico y el mundo
no pueden sostenerse si no es mediante la accién y la responsabilidad politica
de la ciudadanfa. Organizaciones civicas, de consumidores, de trabajadores, etc.
darfan cuenta de esa responsabilidad, que implica necesariamente unirse a otros,
incluir las injusticias en el debate pblico y provocar cambios en las politicas.
Creo importante resaltar aqui como Young insiste, a lo largo de su propuesta,
en que detrds de la globalizacién no sélo hay estructuras, sino también sujetos,
que, al final, son los que deciden actuar o no, poniendo de manifiesto, por
tanto, la capacidad de agencia desde la sociedad civil. Igualmente, esa respon-
sabilidad politica ejercida desde la sociedad civil nos mostrarfa una ciudadania
que pone en marcha la capacidad del juicio en el sentido del pensar represen-
tativo kantiano, reflejado en el proceso de ponernos en el lugar de los demds.

Teniendo en cuenta la crisis econémica que ya se perfilaba mundialmente
cuando Young escribia sobre la responsabilidad, resulta especialmente relevan-
te poner de manifiesto de nuevo esta idea de responsabilidad en el terreno de
lo politico. El cambio social, sefiala Young en este sentido:

[...] requiere, en primer lugar, hacer esfuerzos especiales para crear una
grieta en el proceso, al involucrarse en los debates publicos que reflejen sus
proyectos, dar publicidad a los perjuicios ocasionados a las personas desfa-
vorecidas y criticar a los agentes poderosos que alientan las injusticias o al
menos permiten que sucedan*®

La propuesta de Young, por consiguiente, nos permite pensar en términos
de cambio de los procesos de injusticias sociales interconectadas; procesos en
los que se produce una compleja red de acciones de sujetos distantes entre s,
pero interconectados por medio de sus acciones. M4s all4 de la responsabilidad
legal, Young apuesta por la responsabilidad politica de la ciudadania, una
responsabilidad de la que —siguiendo a Arendt— no nos podemos evadir
como participes de la sociedad global.

47. Hannah AReNDT, Diario Filoséfico, 1950-1973, Barcelona, Herder, 626.
48. Iris YOUNG, Responsabilidad por la justicia, op. cit., 156.



76  Enrahonar 51, 2013 Cristina Sanchez Mufioz

Bibliografia

ArenDT, Hannah (1967). Eichmann en Jerusalén: Un estudio sobre la banalidad
del mal. Barcelona: Lumen.

— (1974). La condicién humana. Barcelona: Seix Barral.

— (2005). Ensayos de comprension 1930-1954. Madrid: Caparrés.

— «;Qué queda?: Queda la lengua materna». En: Ensayos de comprension
1930-1954. Madrid: Caparr6s.

— (2007). «Responsabilidad colectivar. En: Responsabilidad y juicio. Barcelo-
na: Paidés.

BENHABIB, Seyla (2004). Los derechos de los otros: Extranjeros, residentes y ciu-
dadanos. Barcelona: Gedisa.

HEerzog, Annabel (2004). «Hannah Arendt’s Concept of Political Responsi-
bility». Studies in Social and Political Thought, 10.

MARTINEZ-BASCURAN, Mdriam (2012). Género, emancipacién y diferencia(s):
La teoria politica de Iris Marion Young. Madrid: Plaza y Valdés. Caliope.

SANcHEz, Cristina (2003). Hannah Arends: El espacio de la politica. Madrid:
Centro de Estudios Politicos y Constitucionales.

Young, Iris Marion (2005). «Responsabilidad y justicia global: Un modelo de
conexidn socialy. Anales de la Chtedra Francisco Sudrez, 39.

— (2007). Global Challenges. Cambridge: Polity Press.

— (2011). Responsabilidad por la justicia. Madrid: Morata.

Cristina Sdnchez es profesora titular de Filosoffa del Derecho de la Universidad Auténoma de
Madrid. Especialista en la obra de Hannah Arendst, sobre la que ha escrito el libro Hannah
Arendt: El espacio de la politica (2003), asi como numerosos trabajos sobre esta autora. Ha sido
profesora invitada para impartir postgrados sobre Hannah Arendt en universidades de México,
Colombia y Chile, donde también ha impartido postgrados sobre los desarrollos actuales de la
teorfa feminista. En ese tltimo terreno, ha editado, junto con otras autoras, Las ciudadanas y lo
politico (1996), Género y ciudadania: Revisiones desde el dmbito privado (1999) y Feminismos:
Debates tedricos contempordneos (2001), asi como otros trabajos dedicados a la ciudadania de las
mujeres. Es miembro del Instituto Universitario de Estudios de la Mujer de la UAM. Desde el
afio 2008, dirige el mdster en Estudios Interdisciplinares de Género de la UAM.

Cristina Sdnchez is Professor of Philosophy of Law at the Autonomous University of Madrid.
Specialist in the work of Hannah Arendt, on which she has written Hannah Arends: El espacio
de la politica (2003), as well as numerous works on this author. Has been invited professor to
give postgraduate courses on Hannah Arendt at universities in Mexico, Colombia and Chile,
where he also taught postgraduate courses on current developments in feminist theory. In the
latter field, has edited, along with other authors, Las ciudadanas y lo politico (1996), Género y
ciudadania: Revisiones desde el dmbito privado (1999) and Feminismos: Debates tedricos contem-
pordneos (2001) and other works focused in women's citizenship. She is Member of the Insti-
tute of Women's Studies at the UAM. Since 2008, leads the MA in Interdisciplinary Gender
Studies at UAM.




