124  Enrahonar. Quaderns de Filosofia 52, 2014

Ressenyes

té en ment, per exemple, la «constitucié
mixta» no significava, com sembla assu-
mir 'autor, una simple separacié de po-
ders, siné que aquesta tenia lloc amb
caracter de classe, és a dir, estava destina-
da a repartir el poder entre rics i pobres.
Evidentment, no és aixd el que Pettit
proposa, perd tampoc no sembla que
abundi en una explicacié (i justificacid)
d’aquestes diferencies, que seria una gran
ajuda per saber quina part de les idees

exposades correspon realment a la tradi-
ci6 republicana i quina és, en canvi, un
afegité o una reconstruccié contempora-
nia de Pettit. Sigui com sigui, ens trobem
amb un llibre en qué la teoria «neoroma-
na» de la democracia apareix descrita
amb amor al detall i, alhora, de manera
planera, clara i concisa, tot convidant-nos
a pensar en profunditat sobre els objec-
tius i les institucions que conformen les
nostres democracies.

Lluis Pérez Lozano
Universitat Pompeu Fabra

http://dx.doi.org/10.5565/rev/enrahonar.28

MENDIETA, Eduardo; VANANTWERPEN, Jonathan (eds.) (2011)
The Power of Religion in the Public Sphere
Nova York: Columbia University Press, 128 p.

ISBN: 978-0-231-15645-5

Aquest llibre és una obra singular, ja
que reuneix un conjunt d’assajos sobre
el paper de la religié a I'esfera publica
recollits a partir, justament, d’un debat
public sobre aquesta qiiestid. Els prota-
gonistes del dialeg sén quatre grans fi-
losofs actuals: Judith Butler, Jiirgen
Habermas, Charles Taylor i Cornel
West. L’origen de I'obra, juntament
amb una edicié que combina les inter-
vencions de cada autor i converses entre
ells, fa que sigui assequible i menys
densa que un escrit purament acadeémic.
La possible perdua de precisié pel fet de
tractar-se de textos d’estil directe es
compensa amb una explicacié dinamica
que, si cal, torna enrere per aclarir con-
ceptes o definir-ne. Tot i la quantitat
d’aspectes que s’hi aborden, convé des-
tacar, d’entrada, que tots quatre fildosofs
comparteixen un consens implicit: el fet
que vivim en societats postseculars on
cal repensar el valor i el poder de la re-
ligié. La profecia weberiana d’una desa-

paricié progressiva de les creences reli-
gioses és falsa, ens dira Taylor.

La filosofa americana Judith Butler,
professora a la Universitat de California
i a 'Escola Europea de Graduats, és
coneguda per la seva obra feminista i els
estudis de teoria gueer i filosofia politica.
L’any 2012, publica Parting Ways: Jew
ishness and the Critique of Zionism, on
desenvolupa la seva posicié respecte al
judaisme i a la politica actual de I'Estat
d’Israel. El socidleg i filosof alemany
Jiirgen Habermas, el darrer representant
de I'Escola de Frankfurt, reinventa el
concepte de Uesfera publica a la teoria de
I'accié comunicativa i els darrers anys ha
pensat 'encaix de la religié a 'esfera pud-
blica secular a Between Naturalism and
Religion: Philosophical Essays. Charles
Taylor, filosof canadenc quebeques i pro-
fessor emerit a la Universitat McGill, és
conegut per la seva obra critica amb el
naturalisme i el liberalisme. A Sources of
the Self, hi explora les arrels de les idees



Ressenyes

Enrahonar. Quaderns de Filosofia 52, 2014 125

morals i politiques dels individus a la
modernitat. També ha estat durant els
darrers anys que s’ha dedicat a la religié
amb la monumental A Secular Age, on
critica la tesi de la secularitzacid progres-
siva associada a la modernitat. Cornel
West, filosof i activista, és professor a la
Universitat de Princeton, perd també
ensenya estudis cristians al Seminari de
la Unié Teolodgica de Nova York. L'obra
de West beu del marxisme, dels movi-
ments socials pels drets dels negres i les
classes populars i, en termes religiosos, de
I'Església afroamericana. Craig Calhoun,
autor del capitol que conclou 'obra, és
un socidleg america director de I'Escola
de Londres d’Economia i Ciéncies Poli-
tiques.

En els capitols que descriurem, els
quatre filosofs entrenen un didleg pro-
fund, de vegades complex, no només
sobre la religié a Pesfera publica, siné
també sobre el significat de tots dos con-
ceptes per a I'individu i la col-lectivitat.
S’hi observa una preeminencia de la teo-
ritzacié, perd hi ha moments que el
debat aterra i les reflexions es tornen
molt concretes; per exemple: en la critica
demolidora de Butler a la comprensié del
judaisme dominant a Israel o en I'evoca-
ci6é d’una teologia radical contra Wall
Street de West. La conversa va fins i tot
més enlla i explora veritablement el
poder del fenomen religiés a I’hora
d’apel-lar als valors morals, perd també
de giiestionar la comprensié de la secula-
ritzacié, les democracies liberals i I'auto-
ritat politica. Aquesta conversa conté
diverses tensions que veurem tot seguit
i que superen la confrontacid classica (i
topica) entre Església i estat.

La posicié de Habermas a 7he Poli-
tical és una reivindicacié del mén politic
com un espai de deliberacié, conscient
del risc que corre avui dia de desapareixer
en mans del mercat. Un espai emmarcat
en les democracies liberals, que semblen
poc capaces de donar-li contingut.
Aquesta reivindicacié de la deliberacié

politica pivota sobre dues critiques en
relacié amb la qiiestid religiosa. D’una
banda, rebutja la possibilitat que I'estat
es fonamenti en elements teologics, me-
tafisics, com ho fou en el passat. De I'al-
tra, no comparteix I'ideal laicista que
pretén expulsar la «contaminacié» reli-
giosa (Habermas també utilitza cometes)
de lesfera publica, mentre que, a la vega-
da, «els ciutadans estan autoritzats a prac-
ticar la seva religié i han de dur una vida
devotar. La coneguda solucié proposada
pel filosof John Rawls (A Theory of Justi-
ce, Political Liberalism) a aquesta parado-
xa és que les doctrines comprensives
(comprehensive doctrines), també les reli-
gioses, puguin presentar-se a l'esfera pu-
blica mentre proposin raons politiques
per fer-ho. El fildsof alemany també re-
butja aquesta idea. La posicié de Haber-
mas és la segiient: tothom és lliure de
tenir una posicid a I'esfera publica a tra-
vés del llenguatge religiés, pero, en fer-
ho, cal «traduir la veritat potencial de les
doctrines religioses respectives a un llen-
guatge accessible universalment sense
restringir la diversitat polifonica de les
veus publiques». La proposta presenta un
requeriment asimetric a priori: només
hauran de fer 'esfor¢ de traduir a una
argumentaci racional els ciutadans reli-
giosos. Ara bé, va acompanyada d’una
compensacié. Habermas posa deures als
ciutadans seculars: hauran d’ajudar a
comprendre i a traduir aquestes veritats
potencials als ciutadans religiosos. Aques-
ta és, doncs, I'aportacié de Habermas
(que desenvolupa al brillant Berween
Naturalism and Religion: Philosophical
Essays) al debat per assegurar-nos que els
«continguts de veritat» de les grans reli-
gions del mén puguin ser emprats a l'es-
fera publica, amb I'objectiu d’enfortir la
democracia.

Charles Taylor aborda la giiestié des
de la seva proposta de redefinir la idea de
secularisme (desenvolupada a A Secular
Age). Per al filosof quebeques, el secula-
risme és una idea complexa, més enlla de



126 Enrahonar. Quaderns de Filosofia 52, 2014

Ressenyes

la vaga nocié de separar Església i estat,
perqué demana diversos objectius poten-
cialment incompatibles:

1. Ningu ha de ser forgat dins el marc
religids o de la creenga religiosa.

2. Hi ha d’haver igualtat entre creences
religioses.

3. Totes les families espirituals han de
ser escoltades, «fins i tot les que estan
en procés de definir que és la socie-
tat».

A més a més, Taylor hi afegeix un
quart aspecte, que potser no és essencial
perd que ajuda a establir una balanca
entre els tres requeriments i completa els
ideals de la Revolucié Francesa: la frater-
nitat (juntament amb la llibertat i la
igualtat). Per al canadenc, el problema
principal és que aquests objectius sovint
s’han pensat des de I'estat en relacié amb
la religid, quan, en realitat, s’han de pen-
sar dins el marc de la relacié entre 'estat
i la diversitat. Aquesta distincié permet
emmarcar la religié dins la diversitat
d’alldo que Rawls anomena «doctrines
comprensives del bé», és a dir, no déna
una categoria especial a la diversitat de
tipus religiés en relacié amb les altres
doctrines (cristians, musulmans, kan-
tians, utilitaristes, tots junts). En aquest
cas, doncs, 'aposta és per un estat liberal
neutral que es basa en principis accepta-
bles des d’aquestes diverses perspectives,
com també en valors comprensibles per
a totes: drets humans, igualtat, democra-
cia i estat de dret. La tradicié francesa i
americana ha volgut definir el secularis-
me en relacié amb la religid, sense fer cas
dels objectius, sind merament com un
arranjament institucional. Tot i que
aquesta férmula ha funcionat, i segueix
funcionant, en una societat postsecular,
és dubtds que permeti abordar el feno-
men religids, ja que se sol invocar el se-
cularisme com un fre a la conversa sobre
la religié. Generalment, es considera que
es tracta d’una qiiestié de la qual més val

no parlar-ne a I'esfera publica. La reivin-
dicacié de Taylor, doncs, és que, en un
mén democratic, on la identitat politica
és clau per formular la sobirania popular,
cal pensar el secularisme des dels objec-
tius descrits més amunt, i no pas des de
Iestat contra la religid.

El que hem vist ens permet deduir
que la posicié de Taylor ataca alguns as-
pectes importants en les teories de Rawls
i Habermas. D’una banda, comparteix
que alguns aspectes de 'esfera publica
(especialment el llenguatge oficial de I'es-
tat) han de ser formulats en termes secu-
lars. De altra, la centralitat, i la priori-
tat, que aquests autors donen a la rag,
tractant de manera especial les convic-
cions religioses, és per a Taylor una posi-
cié equivocada que es basa en el que ell
anomena «el mite de la Il-lustracié». La
manca d’acord sobre la fonamentacié
ultima de les doctrines cristiana, kantiana
o utilitarista és tan veritat com que poden
compartir la idea del dret a la vida sense
problemes. La resposta de Habermas és
assenyalar la peculiaritat de les doctrines
religioses respecte a les altres: la devocié
i els rituals de culte. Aquests elements
indiquen que la maniobra de Taylor per
circumscriure el llenguatge secular a les
raons oficials és insuficient, ja que fins i
tot en el debat public haurfem de tenir
en compte l'origen espiritual de les cre-
ences religioses i distingir-lo de la resta de
posicions (amb 'obligacié de traduir els
continguts de veritat). El desacord,
doncs, és doble entre Habermas i Taylor.
No només tenen concepcions oposades
en relacié amb el paper de les doctrines
religioses a l'esfera publica, siné que
Taylor rebutja la separacié entre &tica i
religié, com també la discriminacié de les
«diversitats» en funcié de si s6n religioses
o no.

A «Is Judaism Zionism?», Judith
Butler presenta una reflexié que, aparent-
ment, s’allunya de la discussié que hem
vist fins ara. El capitol de Butler podriem
dir que és un estudi de cas extrem, sobre



Ressenyes

Enrahonar. Quaderns de Filosofia 52, 2014 127

judaisme i sionisme, amb I'Estat d’Israel
de telé de fons. La tesi de la filosofa
americana és que no només hem de dis-
tingir judaisme i sionisme, siné que, a
més a més, els jueus tenen l'obligacié de
criticar la politica de 'Estat d’Israel des
de la seva mateixa tradicié ética. De fet,
Butler adopta les reflexions de Hannah
Arendt (en didleg amb Walter Benjamin)
per afirmar que la tradicié de Uexili del
poble jueu no ha de significar un retorn
a una veritat perduda, siné una memoria
util per fer justicia. A Eichmann in Jeru-
salem (d’Arendt), diu Butler, hi aprenem
que hem de conviure amb les persones
amb qui ens ha tocat viure, si, en canvi,
volem triar amb qui volem compartir el
territori, estem destruint les condicions
socials i materials per viure conjunta-
ment. Aquesta reflexié de Butler, a partir
de 'herencia arendtniana, és precisament
la que enllaga amb el debat de Taylor i
Habermas. Per a Butler, els drets liberals,
el dret a tenir drets (en abstracte), pren
formes diferents en cada moment i cada
context per fer justicia. En una reivindi-
cacié de la diferenciacié com el fet cons-
titutiu del pluralisme, Butler fa una crida
a recordar el «mai més» del poble jueu en
el seu context actual, sobretot a Israel,
per ampliar alld que es pot «sentir i escol-
tar» a l'esfera publica isracliana.

El capitol de Cornel West és proba-
blement el més controvertit i radical. A
«Prophetic religion and the future of ci-
vilization», West hi fa una veritable crida
a la desobedi¢ncia civil des de la concep-
cié profetica de la religié. El filosof ameri-
ca defensa un intercanvi de posicions
entre ciutadans seculars i religiosos. Se-
gons ell, els primers haurien d’estar més
atents a la «musica religiosa» i els segons,
a la «musica secular». Ara bé, ens recorda
que els filosofs generalment han fet 'ore-
lla sorda a la religid, que «a través de 'em-
patia i la imaginacid, construeix estructu-
res de significat per afrontar la mort».
West presenta el missatge de Jests de
Natzaret «estima el teu vef» (que també

ha de ser: «estima el teu enemic»), com al
sermd de la muntanya: per ser bons cris-
tians, cal comprometre’ns amb els que
pateixen més. Aixi, el missatge religids és,
en el context d’una concepcié catastrofica
de lexistencia, I'amor pels que estan opri-
mits, sense que s’hagi d’interpretar des del
punt de vista de la caritat o la condescen-
déncia. Un cop hem entes aixd, per al fi-
losof, és una obligacié mobilitzar-se con-
tra la injusticia, contra 'oblit dels pobles
indigenes, per donar suport a les families
que viuen sota el llindar de la pobresa o
per denunciar la politica imperial de 'Ad-
ministracié Obama. En resum, més enlla
del valor d’unes paraules que es formulen
des de la creenca religiosa, 'aportacié de
West al debat és en quines condicions
emergeix la veritat. La importancia de les
condicions en qué trobem aquesta veritat
és clau en la religié profetica i equival a
donar veu als que pateixen.

El dialeg entre Butler i West mostra
una convergencia en els posicionaments
de I'un i de Paltre, tot i que vénen de
tradicions religioses diferents. El paper
de la historia i la dialectica, entendre el
missatge religidés com una crida a la llui-
ta contra el poder establert i les injusti-
cies presents és el que lliga les tradicions
religioses amb la inspiracié marxista dels
autors. La critica al progrés (anar enda-
vant no vol dir sempre progressar) és alld
que els acosta. Un segon aspecte en el
qual convergeixen West i Butler és en la
necessitat de comencgar per les injusticies
properes, per les que afecten les persones
que més estimem, i després anar a cercar
les que sén més lluny.

Per concloure, cal destacar un con-
junt d’aspectes a alguns dels quals fa re-
ferencia Craig Calhoun al darrer capitol:
«Afterword: religion’s many powers». El
dialeg entre aquests quatre grans filosofs
ens deixa certs consensos, alguna discre-
pancia de fons i, finalment, lligons im-
portants sobre el poder de la religié. El
consens és total en el fet que la religié és
lluny de desapartixer, tal com havien



128 Enrahonar. Quaderns de Filosofia 52, 2014

Ressenyes

pronosticat, errdniament, els advocats de
la Il-lustracié i la modernitat. Avui po-
dem dir, doncs, que vivim en una socie-
tat postsecular o que, si més no, hem de
repensar el secularisme tal com 'haviem
entes fins ara, ja que duia implicita la
idea d’una desaparicié progressiva de
la religié davant del progrés i la rad.
Aquest consens no és només al terreny
socioldgic, per entendre’ns, sind que
també arriba a aspectes més filosofics: fe
i ra6 sén dues maneres de veure el mén
que no han de ser pas incompatibles. Les
constatacions socioldgica i filosofica que
acabem de mencionar no trenquen al-
guns aspectes de la vella idea de separa-
cié entre Església i estat. Ningd no
dubta del paper emancipador que tingué
la secularitzacié (malgrat el seu contin-
gut eminentment cristid), ni tampoc que
el llenguatge oficial de Pestat i la seva
legitimacié s’han de fer en termes secu-
lars (lleis, parlaments oficials, discursos
dels dirigents politics, etc.), fins i tot
Cornel West admet que el «God bless
America» que utilitza el president ameri-
ca el molesta profundament. Aix{ doncs,
a la llista d’acords entre els filosofs, hi ha
d’haver aspectes sociologics, filosofics i
institucionals. Ara bé, les discrepancies
no sén menys importants. Potser la més

patent és que Taylor no admet l'obliga-
cié de Habermas de traduir el llenguatge
religiés a Iesfera puablica (tot i que
admet que caldria fer-ho al llenguatge
oficial), perque discrimina la diversitat
religiosa sobre les altres diversitats i de-
fensa una neutralitat de I'estat en la ma-
teria. En aquest punt, observem una
discrepancia de fons sobre si hem de
buscar l'origen de les conviccions reli-
gioses dels individus que intervenen a
Iesfera publica.

La reflexié que sorgeix d’aquesta
obra, precisament a partir de les tensions
als debats que s’hi presenten, és efectiva-
ment el poder de la religié a 'esfera pu-
blica. Un poder que es manifesta en
Pepistemologia dels arguments que
poden presentar els ciutadans, en la seva
capacitat de mobilitzacié, en la tradicié
que informa les identitats o en una diver-
sitat i diferenciacid constituent que és
lorigen del pluralisme. Calhoun ho sin-
tetitza afirmant que el fenomen religids
enriqueix 'esfera publica i la fa anar més
enlla del mer debat racional. L’esfera pu-
blica és un espai de creativitat, de cele-
bracié i de reconeixement, pero els ciu-
tadans religiosos també han d’entendre
que Pautoritat politica treballa des dels
arguments racionals.

Marc Sanjaume Calvet
Universitat Pompeu Fabra

http://dx.doi.org/10.5565/rev/enrahonar.21



