
Enrahonar. Quaderns de Filosofia 53, 2014  43-61

ISSN 0211-402X (paper), ISSN 2014-881X (digital)	 http://dx.doi.org/10.5565/rev/enrahonar.185

Reconfiguración del paisaje desde lo común. 
Una perspectiva ético-estética

Toni Aragón Rebollo
Universidad de Salamanca 
u19944@usal.es

Resumen 

El objetivo de este artículo es reflexionar sobre las posibilidades del paisaje como herra-
mienta para construir el espacio desde lo común. Para ello, discutiré la polisemia del paisaje 
y sus implicaciones en el vínculo entre paisaje y comunidad. Esta reflexión me llevará a 
criticar los efectos de la hegemonía del sentimiento de lo bello y lo sublime y la visión 
identitaria existente en nuestra sociedad consumista, así como sus implicaciones en los 
procesos de participación sobre el paisaje. Como alternativa, expondré las ventajas de una 
percepción poiética que derivan de una concepción del paisaje como acción dentro de. Se 
trata de un modo de relacionar el paisaje y la comunidad que contribuye a un modo de 
habitar y transformar el territorio bajo una concepción de comunidad basada en la com-
munitas de Esposito y en los aportes de la ética del cuidado y del ecofeminismo.

Palabras clave: paisaje; comunidad; percepción poiética; identidad territorial; participación.

Abstract. Re-forming landscape from the common: An ethic-aesthetics perspective

The aim of this paper is to consider the possibilities of landscape as a tool to build space 
from the common. To do so, I will discuss the polysemy of landscape and its implications 
in the landscape-community linkage. This reflection will enable me to criticize the effects 
of the hegemony of feelings of the beautiful and the sublime and the prevalent view of 
identity in our consumerist society, and its implications for participation processes regard-
ing the landscape. As an alternative, I will show the advantages of a poietic perception, 
derived from a conception of landscape as an action inside. This way of relating landscape 
and community contributes to a certain way of inhabiting and transforming the territory 
that works under a notion of community based on Esposito’s concept of communitas and 
on contributions from the ethics of care and ecofeminism.

Keywords: landscape; community; poietic perception; territorial identity; participation.

	 Fecha de recepción:  10-12-2013
Fecha de aceptación:  28-1-2014 



44    Enrahonar 53, 2014	 Toni Aragón Rebollo

1. Introducción. Relacionando comunidad y paisaje

La relación entre comunidad y paisaje aparece ya reflejada en el Convenio 
Europeo del Paisaje (CEP) del año 2000: «El paisaje es un elemento clave del 
bienestar individual y social, y su protección, gestión y ordenación implican 
derechos y responsabilidades para todos». Dicha declaración descansa en una 
dependencia más amplia existente entre la propia calidad de vida y un medio 
ambiente saludable. Naturaleza y cultura están vinculadas, no son conceptos 
opuestos (Heyd, 2008). Así, la cultura depende y está fuertemente influen-
ciada por un entorno finito, modificado constantemente por causas bióticas 
y abióticas. Por ello, cuando hablamos de medio ambiente, surgen cuestiones 
políticas y éticas que tienen que ver con juicios de valor sobre equidad, intereses, 
daños y riesgos que implican al otro en sentido amplio (Velayos, 2008: 36). De 
todo esto se desprende que, para reconocer, respetar, defender y mantener 
un medio ambiente saludable de manera proactiva, es crucial aprehender 
que habitamos en el mundo como miembros de una comunidad. Para enten-
der esta implicación, es necesario emplear un sentido de habitar en comuni-
dad más rico que el de sentimiento de un grupo social cuyos miembros 
comparten una idiosincrasia propia y utilizan un patrimonio común. Como 
dice Nancy (2001: 151): «El ser no es común en el sentido de una propiedad 
común, sino que es en común». Por tanto, el sentido de comunidad al que 
me voy a referir en este artículo implica un modo de formar parte de, de dar 
a, de dejar ser, de cuidar de, de aprender de, de convivir con y de compartir 
destino con el otro.

Como se puede intuir, este planteamiento participa en la crítica del sentido 
tradicional de comunidad que Roberto Esposito realiza a través de su idea de 
communitas (2003, 2009). Esposito recorre la línea de pensamiento limitante 
de la tradición filosófica que ha categorizado la comunidad como «inmuniza-
ción», «legitimación», «secularización» y «racionalización» —con especial dete-
nimiento en Hobbes, Rousseau, Kant, Hegel y Heidegger— (2009: 25-44). 
En efecto, quiero distanciarme de todo sentido que reduzca el «ser-en-común» 
a una identidad propia y que hegemonice un mecanismo de «sacrificio» y 

Sumario

1. Introducción. Relacionando 
comunidad y paisaje

2. De la polisemia del paisaje  
a la cultura del paisaje

3. La belleza de y la identidad con  
el paisaje en una sociedad consumista

4. La endogamia de los procesos 
de participación en los paisajes 

representativos

5. Una percepción poiética para  
la reconfiguración del paisaje  
como lugar de lo común

6. Otro tipo de relación: el paisaje  
como acción dentro de una comunidad

7. Conclusiones paisajeras

Referencias bibliográficas



Reconfiguración del paisaje desde lo común. Una perspectiva ético-estética	 Enrahonar 53, 2014    45

«culpa» del individuo respecto al grupo (2003: 25 y 43). Además, para reflexio-
nar sobre este sentido de habitar en comunidad —y como complemento a esta 
crítica—, considero necesario integrar el replanteamiento aportado por el pen-
samiento ecofeminista y la ética del cuidado sobre el modo de relacionarnos 
con nosotros mismos, con el otro y con el mundo. Las razones para ello son 
varias, pero se pueden resumir en la visión de Alicia Puleo (2011: 403-404): 

[El ecofeminismo] tiene que ser un pensamiento crítico que reivindique la 
igualdad, contribuya a la autonomía de las mujeres [y de los hombres], acep-
te con suma precaución los beneficios de la ciencia y la técnica, fomente la 
universalización de los valores de la ética del cuidado hacia los humanos, los 
animales y el resto de la Naturaleza, aprenda de la interculturalidad y afirme 
la unidad y continuidad de la Naturaleza desde el conocimiento evolucionista 
y el sentimiento de compasión. 

Para comprender la complejidad de todas estas relaciones, existe un con-
cepto catalizador: el paisaje. Diferentes disciplinas, como la ecología del paisaje, 
reconocen su naturaleza holística y compleja, por lo cual sitúan en el centro 
del mismo la gran interdependencia entre el ser humano y su entorno (Bunce, 
2009: 5). Dicha característica respalda su potencial para reflexionar desde el 
ser en común. Esto da pie a mi tesis principal de que paisaje y comunidad se 
pueden vincular más allá de la identidad territorial y del sentimiento estético. 
Para ello, concebiré el paisaje como una acción creadora de percibir una por-
ción del mundo que el mismo ser humano habita y transforma en comunidad. 
En el fondo, como intentaré mostrar, dicha forma perceptiva expresa un modo 
de habitar en el mundo donde el sujeto es protagonista y aporta su bagaje, sus 
diferencias, su ideología, su tiempo y su interpretación. Además, según mi 
opinión, trabajar dicha actitud contribuye en gran medida a reflexionar sobre 
cómo nos gustaría desarrollarnos a nivel personal y colectivo. Por consiguiente, 
en definitiva, el paisaje abre una posibilidad más para reformularnos la cuestión 
sobre cómo es el mundo en el que queremos vivir, tan necesaria para la conse-
cución de la felicidad individual.

2. De la polisemia del paisaje a la cultura del paisaje

La primera dificultad que uno encuentra a la hora de reflexionar sobre el paisaje 
es su polisemia. La definición más repetida es la recogida en el CEP: «Cualquier 
parte del territorio tal como la percibe la población cuyo carácter sea el resultado 
de la acción y la interacción de factores naturales y/o humanos». Recupero estas 
palabras porque, pese a su simplicidad, recogen los cuatro aspectos más carac-
terísticos reflejados en otras definiciones más complejas: percepción, territorio, 
tiempo y población (Herrera, 2009: 26-30). Aunque todos ellos están estrecha-
mente imbricados, es fácil comprobar cómo las distintas disciplinas ponen un 
mayor foco en uno u otro. La cuestión no es trivial, ya que nuestras decisiones 
pueden variar en función del criterio considerado (véase Santos y Ganges, 
2002-2003). La amplitud de sus posibles consecuencias dependerá de nuestra 



46    Enrahonar 53, 2014	 Toni Aragón Rebollo

posición de poder —entendido a la manera de Foucault—, pero, al tratarse de 
cuestiones ambientales, hay que tener siempre presente que nuestras acciones 
y no acciones tienen implicaciones directas o indirectas en el otro.

Por ejemplo, desde cierto pensamiento cientificista, se ha venido priori-
zando el interés de un paisaje en la funcionalidad, la productividad y la eficien-
cia de los servicios ecosistémicos. Debido a su objetividad, los aportes de la 
ecología del paisaje son una de las principales fuentes de información utilizadas 
para la elaboración de los planes estratégicos de ordenación del territorio pre-
sentes en las políticas de desarrollo, conservación y gestión de valores naturales 
y culturales (Vila et al., 2006: 152). Esto se debe a los motivos siguientes: 

1. 	Esta disciplina atiende a los procesos internos de cambio asociados a la 
estructura y a la funcionalidad del paisaje, haciendo hincapié en su carácter 
sistémico (Forman y Godron, 1986).

2. 	 Sus estudios proporcionan resultados cuantitativos fácilmente contrastables 
basados en «índices del paisaje» —índice de diversidad, de conectividad, 
de fragmentación, de forma, etc.— (Vila et al., 2006: 163). 

El problema es que justificar valoraciones cualitativas a partir de estudios 
exclusivamente cuantitativos es una actitud reduccionista o falaz. Si no se hace 
explícito, uno puede obviar que, detrás, está operando una concepción meca-
nicista del medio ambiente cuyo origen reside en los ideales modernos de 
dominación de la naturaleza ya planteados por Francis Bacon en La Nueva 
Atlántida. Y, aunque dicha visión teleológica esté muy asumida en la actua
lidad por la cultura capitalista neoliberal, no debería significar una predeter-
minación sistemática del sentido de las decisiones relativas al presente y al 
futuro de un paisaje. Es más, esta idea ni siquiera aparece dentro de los obje-
tivos del CEP ratificado por el Estado español en 2007. Según el artículo 1, se 
ordena para «mejorar, restaurar o crear paisajes» bajo unos criterios de calidad 
paisajística que son formulados mediante procesos participativos por las «aspi-
raciones de las poblaciones en lo que concierne a las características paisajísti-
cas de su entorno». 

Con este ejemplo quiero, además, resaltar una inquietud compartida por 
muchos profesionales del paisaje: la necesidad de incluir como «índices del 
paisaje» aspectos sociales, económicos, estético-visuales y culturales que ayuden 
a analizar y a explicar la sincronía y la diacronía paisajística de una manera más 
completa. Autores como Santos y Ganges (2002-2003) y Santos y Ganges y 
De la Riva (2003) han mostrado la importancia de la percepción como uno de 
los grandes valores de los paisajes. Joan Nogué (2010: 125) va más allá y señala 
que «el paisaje solo existe en relación con el ser humano en la medida en que 
éste lo percibe y se apropia de él». Estas visiones están relacionadas con el gran 
protagonismo que, según mi opinión, tiene la percepción en la conexión del 
ser humano con el entorno, con los otros y con su propio proyecto de vida. 
Esta idea se ve con claridad en el mismo Nogué (2010: 127), quien recalca el 
papel del paisaje en el proceso de creación, mantenimiento y consolidación de 



Reconfiguración del paisaje desde lo común. Una perspectiva ético-estética	 Enrahonar 53, 2014    47

identidades territoriales, lo cual ayuda a generar modos de relacionarnos con 
la naturaleza que resuelvan los conflictos entre el uso del territorio y el impacto 
ambiental. Con ello, resalta la urgencia de una nueva cultura territorial que 
siga criterios de gestión sostenible de los recursos naturales y patrimoniales bajo 
un nuevo tratamiento y una consideración del paisaje en su conjunto. Una 
importante iniciativa es el Manifiesto por una nueva cultura del territorio pro-
movido en 2006 por el Colegio de Geógrafos y la Asociación de Geógrafos 
Españoles, y al que se han adherido más de cuatrocientos profesionales sensi-
bilizados con la ordenación territorial. 

La península Ibérica es un lamentable ejemplo de transformación territorial 
promovida por criterios económicos que ha derivado en una gran pérdida patri-
monial. Según Nogué (2010: 134), para transformar el territorio sin perder su 
discurso y mantener los imaginarios de los paisajes, son necesarios procesos de 
participación que, a su vez, se enmarquen en una cultura del paisaje dentro  
de esta cultura territorial. Su propuesta es más profunda aún. Una cultura del 
paisaje, además de sensibilizarnos sobre las conexiones y las consecuencias de 
nuestras acciones individuales y colectivas, contribuye a:

1. 	Generar una percepción estética del mundo necesaria para enriquecer nuestra 
manera de vivir y promover actuaciones proambientales. 

2. 	Formar un sentimiento de identidad con el territorio que promueva la con-
servación del medio ambiente.

Las dos actuaciones están interconectadas y se retroalimentan. La experien-
cia estética tiene un gran poder formativo —como bien ha estudiado López 
Quintás (2004)— y el sentimiento de identidad alimenta el apego a la tierra. 
Sin embargo, si se analiza bajo el tamiz de una sociedad consumista como la 
occidentalizada, en ambas aparecen resistencias o desviaciones llamativas. A 
continuación, me detendré en este aspecto, ya que condiciona la idea de  
vínculo entre paisaje y comunidad que estoy desarrollando.

3. La belleza de y la identidad con el paisaje en una sociedad consumista

El ejercicio del turismo, sobre todo en las áreas protegidas, es una de las formas 
de ocupar el tiempo libre que más se ha promocionado desde el siglo xx 
(Muñoz, 2008). Es indudable su valor como motor alternativo de la economía 
local. Por ello, el atractivo del paisaje para el turista se ha extendido como 
herramienta de gestión territorial (Zuluaga, 2006). Este tipo de turismo es 
asumido socialmente como una actividad terapéutica para salir de la rutina 
diaria. Los destinos elegidos son, mayoritariamente, paisajes en los que el ima-
ginario común localiza un ideal de belleza o un sentimiento de lo sublime muy 
influenciados por la visión estética de la naturaleza del pintoresquismo román-
tico (Ortega, 1999; Riesco, 2003; Blanco, 2007; Berque, 2009). Bajo este 
amplio planteamiento, predominan dos grandes tendencias:



48    Enrahonar 53, 2014	 Toni Aragón Rebollo

1. 	El modo romántico de naturaleza virgen ligado a una belleza pura con 
connotaciones religiosas (véase Diegues, 2005) o a lugares inhóspitos llenos 
de aventuras cuya experiencia recuerda a los grandes relatos de viajes del 
siglo xix (islas Galápagos, selva amazónica, etc.). 

2. 	El modo moderno de naturaleza dominada y ordenada racionalmente por 
el ser humano (belleza de los jardines de Versalles, sentimiento de lo 
sublime matemático suscitado por los olivares de Jaén o las dehesas de Mon
fragüe, etc.).

Estas imágenes imperan en los tipos de paisaje que los medios de comuni-
cación de masas y las administraciones públicas promocionan y conservan. Sin 
embargo, como muy bien apunta Riesco (2003: 61-66), esta visión del paisaje 
establece, en el imaginario social actual, una separación entre los llamados 
entornos proximales, aceptados socialmente por su carga representativa y sim-
bólica como lugares para la vida pública, el ocio, la residencia (espacios natu-
rales protegidos, áreas rurales pintorescas, etc.), y los distales o negligentes, magi-
nados estética y éticamente por su carencia de forma y sentido común (zonas 
de periferia, polígonos industriales abandonados). Cabe enfatizar que los tér-
minos distal y proximal se refieren al alejamiento respecto del cuerpo simbólico; 
y por tanto no debe entenderse como distancia espacial.

Los proximales se caracterizan por generar un sentimiento identitario forja-
do bajo la idea de que el paisaje es una construcción social fruto de la acción 
colectiva de una sociedad —como señalaba Nogué—. La idea de fondo está 
apoyada por la revalorización de estos entornos para producir y reforzar identi-
dades territoriales. Éstas son fáciles de conseguir en paisajes «bien conservados» 
y «definidos» por una lógica clara asociada a un modo de vida determinado (el 
sagayés zamorano, el serrano salmantino, el tirolés suizo, etc.). Sin embargo, 
sensibilizar en un sentimiento de apego ligado a la identidad territorial no 
implica necesariamente una toma de decisiones consensuadas en comunidad, 
y puede legitimar la consideración de un modo de vida local tradicional como 
el más auténtico para ese territorio —y, por tanto, que se considere el de mayor 
validez—. Este hecho, como intentaré mostrar en el siguiente punto, puede 
disminuir la capacidad volitiva de los actores implicados en los procesos de 
participación sobre el futuro y la calidad del paisaje en comunidad.

Por ejemplo, la modificación del territorio que dio lugar hace siglos a los 
característicos bancales en Arribes del Duero no se debió a un consenso pai-
sajístico propiamente dicho. Fueron las características agrestes del terreno y 
una forma de vida determinada las que motivaron este sistema de cultivo ate-
rrazado que, en la actualidad, se está abandonando. Con esto no quiero decir 
que los bancales dejen de ser fruto escultural del trabajo colectivo de muchos 
individuos durante varias generaciones, y que no haya que conservarlos. Lo 
que quiero resaltar es que no se puede atribuir directamente un sentimiento de 
comunidad a partir de una manifestación cultural, aunque ésta proceda de una 
colectividad de individuos cooperadores identificados con su territorio. Por 
otro lado, la identidad con el territorio no es garantía necesaria ni suficiente 



Reconfiguración del paisaje desde lo común. Una perspectiva ético-estética	 Enrahonar 53, 2014    49

para la conservación de un paisaje. Paisajes donde es fácil encontrar esa iden-
tificación territorial han sido degradados por cambios en el uso del suelo o la 
despoblación —como ha ocurrido en multitud de pueblos de Castilla-León—. 
Es más, muchas de las campañas conservacionistas proceden de colectivos —no 
identificados con ese territorio— motivados por dos de los valores más cotiza-
dos cuando se habla de paisaje: el patrimonio y la belleza singular. 

Sin embargo, esta creciente tendencia social a impulsar la identificación entre 
habitante y territorio en los paisajes proximales y a conservar el patrimonio y la 
belleza según cánones pintoresquistas han traído como consecuencia una mayor 
despreocupación por los paisajes distales que carecen de ellos. Así, lejos de 
potenciar una actitud proactiva y crítica respecto de la realidad próxima, esta 
visión ha derivado en el aumento del desapego de muchas personas en relación 
con el propio paisaje distal donde viven (Nogué, 2006). Es más, se ha produ-
cido un acostumbramiento a la percepción diaria de falta de belleza, de apego, 
de consenso y de sentido común. La actitud generalizada es proyectar reitera-
damente el presente en el futurible disfrute del tiempo de ocio, en vez de 
situarlo en lo cotidiano. En este contexto, hay al menos dos direcciones de fuga 
que fortalecen la suspensión de la capacidad crítica:

1. 	Hacia un interior domesticado con la adquisición del mayor número de 
gadgets tecnológicos y electrodomésticos para convertir una casa refugio en 
una «república independiente».

2. 	Hacia los teatros proximales pintorescos exteriores seleccionados por agencias 
de viajes, blogs, revistas dominicales, etc. Aquel lugar que aparezca repetido 
en más listas top ten será el más atractivo para visitar. 

Estos teatros recrean la imagen intocable, aventurera y moderna del paisaje 
gracias a que uno puede perderse, encontrar y experimentar un sinfín de sensa-
ciones organizadas de lo bello y lo sublime en entornos preciosistas al aire libre.

Además, en nuestra actualidad occidentalizada, hay un ingrediente relati-
vamente nuevo: una escapada no es completa si no se memoriza digitalmente 
todo, en formato JPG o AVI, para su inmediata difusión a través de las redes 
sociales en busca de mil «Me gusta» y su almacenamiento posterior. Este tipo 
de práctica encaja con «la sociedad del espectáculo» retratada por Debord en 
1967. En ella, lo real se habría sustituido por lo representado, y lo verdadera-
mente social, por su imagen representada: «El espectáculo no es un conjunto 
de imágenes, sino una relación social entre las personas mediatizada por las 
imágenes» (1967: 38). Este modo de vivir también me recuerda al «flotar en el 
aire» de Heidegger (1927: §§ 35-38). Según él, las «habladurías» nos llevan a una 
sensación de «falta de paradero» fundada en la «avidez de novedades». Félix de 
Azúa (2011), por su parte, lo describe con gran acierto a través de su análisis  
de la sociedad del «acabamiento del presente». Esta estructura social alimenta 
ciertas expectativas para hacer más llevadero el presente, pero, en realidad, 
enmascara la eliminación de futuro. Lo que ponen de manifiesto estos autores, 
pero más explícitamente Azúa, es la prevalencia, en nuestra cultura capitalista 



50    Enrahonar 53, 2014	 Toni Aragón Rebollo

occidental, de un sentir generalizado de falta de ilusión y esperanza por lo coti-
diano. Hay un conformismo aliviado a base de novedad, de criterio de autoridad 
de expertos y de futuribles. En el fondo, según mi opinión, se podría establecer 
una analogía entre el auge de dicha actitud respecto del paisaje y La condición 
postmoderna de Lyotard (1979): la necesidad de novedad y el consumo de la 
narración con función legitimatoria de los paisajes proximales son una vía de 
escape ante la caída de los «metarrelatos» acaecida en los paisajes distales. 
Muchos individuos escapan de la incertidumbre diaria de sus paisajes sin sentido 
hacia otros donde poder encontrar lógicas discursivas universalizables, claras, 
fáciles de entender y que transmitan calma y seguridad. Éstas se encuentran,  
sin duda, en parajes bien idealizados, promocionados, interpretados y conser-
vados, donde cualquiera puede relajarse percibiendo relictos —generalmente 
rurales— de vida auténtica. 

La consecuencia directa de este modo de estar es múltiple. Junto a lo ya 
señalado, se encuentra un mayor grado de fragmentación con el otro y la pér-
dida del sentimiento de res publica como espacio de lo común. Una muestra 
de ello son: la falta de vecindad creciente, la marginación, la degradación y el 
desuso de muchos espacios públicos y la proliferación de no lugares. Además, 
también disminuye nuestra capacidad crítica debido a la rapidez, sencillez y 
comodidad que estas vías de escape suponen respecto al intento de recuperar 
el espacio cotidiano —gracias sobre todo a nuestra red de transportes y a las ya 
mencionadas y autorizadas listas top ten de paisajes por descubrir—. Son nece-
sarias más iniciativas como las de pequeños municipios, asociaciones de vecinos 
o artistas que introducen un elemento crítico en la cotidianidad distal.

Un ejemplo de sensibilización crítica fue Yo Amo la M30, de Aeraciega y 
Basurama. Se trató de un viaje turístico en autobús descapotable por las obras 
de la circunvalación madrileña M30 que cambiaron el paisaje de Madrid 
durante años. Según las palabras de sus organizadores, el objetivo fue «provocar 
una reflexión performática y carnavalesca al respecto de un proyecto surrealista 
—[era] dudoso pensar que el proyecto [estuviera] movido por motivos pura-
mente urbanísticos o de servicio al ciudadano—» (2007). Dicha crítica ponía 
de manifiesto la política de fomento del vehículo privado en Madrid, la cual 
tiene repercusiones climáticas y saludables, más allá de las afecciones que pade-
cen los habitantes de esa zona de la ciudad.

Otro ejemplo, este de participación crítica, es la reseñable acción comunita-
ria de la Asociación de Vecinos de Oliver «Aragón» (véase <http://parqueoliver.
org>). A partir de conseguir, en 1993, la construcción de un parque en el barrio 
tras una década de reivindicaciones, se instituyó la Asociación Coordinadora 
del Parque Oliver. Su objetivo era y es conseguir la apropiación vecinal del 
espacio, entendiendo ésta en el sentido definido por la psicóloga e investiga-
dora del CNRS-París, Marie-José Chombart de Lauwe (1976): «Apropiarse de 
un lugar no es sólo utilizarlo, sino establecer con él una relación, integrarlo a 
las vivencias propias, enraizarse, dejar en él la huella propia y convertirse en 
actor de su propia transformación». Este modo de habitar el barrio continúa 
dando frutos. En la actualidad, están desarrollando, junto con la Sociedad 



Reconfiguración del paisaje desde lo común. Una perspectiva ético-estética	 Enrahonar 53, 2014    51

Zaragoza Vivienda, del Ayuntamiento, un plan de desarrollo sostenible y 
comunitario, cuyo objetivo es diseñar y poner en marcha de forma concerta-
da una serie de medidas de desarrollo social, económico, cultural, medioam-
biental, comunitario y de revitalización urbana (AVV de Oliver «Aragón», 
2010; Miguillón et al., 2010). Esta experiencia de un barrio en el que viven 
comunidades diversas (payos, gitanos e inmigrantes) es un magnífico ejemplo 
de trabajo para mejorar la calidad de vida de sus habitantes a través de una 
gestión participada del paisaje desde lo común. En definitiva, en palabras de 
la coordinadora: «Quizá la mejor lección aprendida es que, en una zona degra-
dada de la ciudad como es el barrio Oliver, se ha desarrollado una visión 
optimista para intentar mejorar las situaciones desfavorecidas».

Un último ejemplo es el proyecto Juzbado libro abierto: Un viaje a través de 
las emociones del paisaje y la literatura, el cual ha concurrido a los premios 
Conama 2013. El Ayuntamiento de este pequeño municipio salmantino de 
280 habitantes lleva años desarrollando un proceso participativo de desarrollo 
rural y anteponiendo como valores el prestigio y el orgullo del hecho rural, la 
sensibilidad hacia el paisaje y el mundo de las letras a través de las emociones. 
Desde una perspectiva del bien público y compartido —con la participación 
voluntaria de vecinos y no vecinos—, están creando y reinventando espacios 
comunes. El objetivo es, mediante diferentes actividades, contribuir a legitimar 
una nueva forma de contemplación, reflexión y disfrute de su medio cercano 
(Jablonski y Rubio, 2013). Esta iniciativa no solo conserva el patrimonio local 
dinámicamente, sino que también entiende el futuro como construcción 
común en la que participan locales y no locales. Como decía su alcalde, Fer-
nando Rubio de la Iglesia, en un bando de 2009: «Juzbado continúa escri-
biendo su libro abierto». 

Lamentablemente, este tipo de iniciativas son poco comunes y, además, 
pese a su gran valor y esfuerzo, no reciben una repercusión merecida. Al con-
trario, en la actualidad, los medios de comunicación masivos potencian más 
adquirir un modo de bien-estar en vez de tratar de reconfigurar la propia exis-
tencia desde el bien-vivir. Una cultura consumista como la occidentalizada 
fomenta la creación de islotes acomodados e inmóviles, a base de fijar en los 
individuos costumbres aceptadas por la sociedad del «espectáculo» o del «aca-
bamiento del presente», que garantizan a los individuos el poder seguir «flo-
tando en el aire». Todo esto disminuye la capacidad crítica y la asimilación del 
vínculo con el otro y con el entorno. Ambas son fundamentales para una recon-
figuración del paisaje dentro de un sentimiento de comunidad que amplíe los 
límites de lo propio y ayude a aprehender el mundo en el que habitamos. En 
cualquier caso, estos ejemplos ilustran cómo, incluso desde un paisaje distal, 
también se puede trabajar para despertar la conciencia crítica sobre lo coti-
diano, el sentimiento de identidad y su importancia en los procesos de parti-
cipación. Sin embargo, como abordaré en el siguiente punto, un exceso de 
identidad puede traer consigo una serie de consecuencias limitantes para la 
relación entre paisaje y comunidad. 



52    Enrahonar 53, 2014	 Toni Aragón Rebollo

4. �La endogamia de los procesos de participación  
en los paisajes representativos

En el punto anterior, comencé hablando de los beneficios de la pseudoterapia 
ocupacional que ofrece el turismo de paisajes proximales en una sociedad con-
sumista. Esta circunstancia denota, además, un proceso paradójico en el que 
merece la pena detenerse: a la vez que aumenta la fragmentación comunitaria, 
se refuerza el vínculo entre turistas y locales. Así se está fijando una eficiente 
división de roles establecida y aceptada socialmente. Para los paisanos que viven 
y trabajan allí, los turistas son una fuente de ingresos importante, pero su 
presencia en exceso es molesta. Y, para estos últimos, los primeros son los 
actores del teatro experiencial «auténtico» que están consumiendo durante su 
tiempo de ocio. Ambos contribuyen a modificar un mismo territorio —cons-
trucción de infraestructuras adaptadas al turismo, cambios de ritmos de vida, 
aparición de nuevos sonidos y ruidos, etc.—. Dicho de otro modo, se está 
produciendo un fenómeno sincrónico y diacrónico en dos sentidos divergentes:
 
1. 	De manera partidista, porque sus intereses y sus objetivos personales son 

diferentes.
2. 	De manera colectiva, porque todos provocan cambios en el paisaje. 

Se trata de una divergencia creciente dentro de una misma colectividad que 
no contribuye a crear una idea de paisaje como espacio donde estar, donde crecer, 
donde vivir desde lo común. Al contrario, el paisaje se reduce a espacio teleoló-
gico: espacio para contemplar, para trabajar, para dormir, para disfrutar, etc. 

Esta fractura entre el turista y el local aumenta cada día más, debido a 
programas de sensibilización que tienden a identificar representativamente en 
exceso al habitante con su territorio. A su vez, este tipo de sensibilización tam-
bién dirige al turista enseñándole la interpretación correcta —en su más pura 
esencia— para disfrutar del espectáculo experiencial de fin de semana. Este 
modelo representativo-esencial impregna también los procesos de partici
pación, los cuales, como señala el CEP, son fundamentales para decidir sobre 
la calidad del paisaje. A mi juicio, en ellos se involucra a los habitantes de una 
manera equivalente a la descrita por Pierre Bourdieu como el «espacio de los 
posibles». Bourdieu se refiere al ámbito artístico, pero considero su análisis muy 
útil para reflexionar sobre los procesos de participación del paisaje, porque 
ambos integran objetos perceptibles estéticamente y constituidos histórica-
mente. En concreto, «espacios de los posibles» y paisaje están ligados a un 
momento histórico (político, social, cultural, etc.) y tienen un capital específico 
—vinculado también a dicha historicidad— que entra en juego y se hereda. 
Esta noción incluye el capital simbólico, cultural, social, científico y econó-
mico, el interés y la estrategia seguida por los distintos actores que intervienen 
y se mueven dentro de ese campo (Bourdieu, 2010: 145-150). De modo que 
los «espacios de los posibles» se definen a través de «la relación entre habitus 
como sistema de disposiciones ligado a una trayectoria social y a un campo» 



Reconfiguración del paisaje desde lo común. Una perspectiva ético-estética	 Enrahonar 53, 2014    53

(Bourdieu, 2010: 40). Un «campo» es el espacio de juego históricamente cons-
tituido con sus instituciones específicas y sus leyes de funcionamiento propias, 
en el que los individuos tienen disposiciones (maneras de ser, de percibir, etc.) 
y esquemas (modos de pensar, de inventar, etc.) ligados a sus trayectorias per-
sonales, que, a su vez, son producto de condiciones sociales, históricas, etc. 
(Bourdieu, 2010: 39). De ahí la importancia del estado de relaciones de fuerza 
entre las distintas posiciones de las instituciones y demás agentes implicados. 
En definitiva, un proceso de participación sobre el paisaje también se puede 
entender como un espacio estructurado de lo posible, donde los agentes implica-
dos hablan de recursos susceptibles de generar interés y luchan por legitimar 
su discurso (Bourdieu, 2010: 123-127). 

A partir de este análisis, cabe pensar que si el criterio hegemónico en el 
paisaje es la identidad, y ésta se entiende como representación de un territorio, 
quienes no se identifiquen con esa idea perderán legitimación dentro de un 
proceso participativo. Por tanto, cuando se acepta socialmente la identidad 
como la verdad hegemónica —aunque sea por consenso—, se corre el riesgo 
de generar endogamia dentro del proceso, lo cual es nefasto para cualquier 
intento participativo futuro. Dicho de otra forma, a partir de un momento 0 
—en el que sí hubo diversidad—, una opinión discordante será considerada 
forastera, no representativa, adulterada, alejada de los intereses «reales» y, por 
lo tanto, no autorizada. En resumen, si prevalece la idea de identidad como 
representación de una esencia presente en el paisaje y se sensibiliza en este 
sentido, es muy probable que, a medio plazo, se limite la posibilidad de intro-
ducir variaciones futuras en él que vayan en contra de ese ideal hegemónico. 

Alguien puede pensar que la crítica siempre es posible dentro de cualquier 
posición, por muy dogmática que sea. Además, existen muy buenos trabajos 
sobre cómo realizar proyectos de sensibilización y participación paisajística, 
gestionar conflictos territoriales y demás cuestiones, cuyo objetivo es fortalecer 
la cohesión social (por citar algunos de los más completos: Heras, 2002; Bus-
quets y Cortina, 2009; Nogué et al., 2011; Busquets, 2011). Pero, más allá de 
obviar ambas realidades, lo que quiero remarcar en este punto es que, en cual-
quier caso, la prioridad puede pasar del habitar en común al mantenimiento y 
la conservación integrales de aquello que nos identifica y nos representa apro-
piadamente, en detrimento de otras opciones. Sirva de ejemplo la llamada de 
atención que realiza Nogué sobre los indeseables efectos geopolíticos internos 
sufridos bajo la hegemonía del arquetipo paisajístico por parte del discurso 
nacionalista en la Cataluña seca (Nogué, 2006: 23). Esa zona «supuestamente 
sin valor identitario» ha sufrido una mayor dejadez institucional e impacto 
paisajístico, al recibir infraestructuras como centrales nucleares, el mayor com-
plejo petroquímico, etc. (Nogué, 2010: 131).

Este riesgo se puede ver también cuando participan todos los agentes impli-
cados. Si tenemos en cuenta la fractura comunitaria ya señalada con respecto 
al paisaje, me parecería probable que se produjera una lucha aún más partidista 
por la legitimación de los discursos en función de los intereses particulares de 
cada rol. Bajo este planteamiento, para un local, un turista aportaría en el tema 



54    Enrahonar 53, 2014	 Toni Aragón Rebollo

económico, pero no tendría nada que decir sobre la identidad de un paisaje 
—su valor simbólico—. Su participación se reduciría a proponer ideas nuevas 
para aumentar la oferta y la calidad turística. Pero este hecho complementario 
y enriquecedor puede derivar en procesos donde tengan más poder los actores 
turísticos. Esto ya sucede en algunas poblaciones de la selva amazónica o del 
altiplano peruano, donde se imponen las ventajas económicas del turismo 
como directriz motora para el mantenimiento de un paisaje y un modo de vida. 
Esto es así porque el objetivo final pasa a ser hacer vivir al turista una experien-
cia «auténtica» (Fabíula, 2006). Un caso más extremo es el de pueblos como 
Pedraza (Segovia) o Calatañazor (Soria), convertidos en un escenario precioso, 
genuino. Se trata de localidades ricas en restaurantes y tiendas, pero pobres en 
paisanaje diario por su inhabitabilidad. Por todo esto, creo que es muy impor-
tante sensibilizar en la identidad territorial; pero si ésta se liga a una visión 
excesivamente representativa del paisaje, puede resultar limitante. Para recon-
figurar el paisaje como espacio de lo común, es necesario plantear los procesos 
participativos desde el habitar en comunidad. Pero, además, tienen que estar 
acompañados de programas de sensibilización paisajística que transmitan una 
noción de percepción estética que supere posiciones identitarias y representa-
tivas, como muestran el barrio de Oliver o el pueblo de Juzbado.

5. �Una percepción poiética para la reconfiguración del paisaje  
como lugar de lo común

La pregunta clave en este punto es: ¿Cómo se ha llegado en Occidente a esta-
blecer una concepción esencialista del paisaje? Lograr una respuesta de alta 
resolución superaría las pretensiones de este trabajo, ya que requeriría un pro-
fundo ejercicio de arqueología del saber. Sin embargo, puedo avanzar crítica-
mente en el discurso entresacando dos nuevos rastros: contemplación y signi-
ficación. Ambos se corresponden con un sentido prosaico de entender la 
percepción que ha reducido el potencial del paisaje para la vida en comunidad. 
Utilizo el término prosaico por dos motivos:

1. 	 Según su etimología, significa ‘que anda en línea recta’ (del latín prōsus, 
Corominas, 2003: 478) —ello me sirve para describir una percepción 
representativa que, ciertamente, entiende la mirada correcta en dos líneas: 
a) hacia una esencia común por descubrir, y b) hacia una subjetividad por 
respetar.

2. 	Por oposición, con una percepción poiética (creadora) que sintoniza con la 
idea de creación y apertura del mundo de Deleuze (1993: 110). 

El paisaje, en el rastro contemplativo, es un conjunto de formas que pueden 
generar un sentimiento estético en el sujeto. Kant, en su crítica del juicio, 
resituó la belleza desde el objeto hasta el sujeto a través de una percepción 
desinteresada del mismo. Este modo de percibir, junto con la «educación del 
buen gusto» de Hume y la promoción de la visión subjetiva romántica y pin-



Reconfiguración del paisaje desde lo común. Una perspectiva ético-estética	 Enrahonar 53, 2014    55

toresquista, han sido hegemónicos en relación con el paisaje. El segundo rastro 
—complementario del anterior— está relacionado con la idea de que la iden-
tidad territorial puede verse representada en el paisaje. Aceptar esto último 
implica que la percepción de un territorio construido socialmente posee un 
significado sustancial propio —en forma de símbolo o lo que sea— susceptible 
de ser representado. Como consecuencia: 

1. 	La estética contemplativa subjetiva totalmente la mirada —la percepción 
de la belleza es inmune a las razones del otro. 

2. 	La estética del significado objetiva el paisaje —la percepción correcta de un 
territorio pasa por encontrar su verdadero sentido. 

Los individuos pueden captarlo en mayor o menor grado, dependiendo del 
conjunto de conocimientos y experiencias que tengan sobre dicho lugar. Sin 
embargo, ambas traen consigo una apropiación cosificada del territorio y de la 
percepción que limitan el vínculo entre paisaje y comunidad.

Para entender esta limitación, hay que tener presente que no percibimos 
en abstracto, sino en un contexto histórico, social y personal. Por ejemplo, 
Bourdieu (2010: 235-247) analiza cómo la mirada es «génesis social» produ-
cida por la historia y reproducida por la educación. Pero, como individuos con 
nuestras capacidades y discapacidades, percibimos que esta amplitud también 
es cotidiana: 

1. 	En y durante un tiempo determinado (una noche, diez segundos, en nues-
tro tiempo de ocio, trabajando, etc.). 

2. 	En y desde un espacio determinado (un camino, un mirador, un lugar públi-
co o privado, etc.). 

3. 	Según el modo como hemos accedido a dicho espacio (andando, en coche, 
por casualidad, como visitantes, cansados, alegres, etc.). 

4. 	Con todos nuestros sentidos disponibles. 

Para reflexionar sobre todo esto, considero interesante la «estética de la recep-
ción» de Jauss tal como la presenta en su Pequeña apología de la experiencia estética 
(1972: 57-59). Según él, comprender y crear convergen en la experiencia esté- 
tica del sujeto, con lo que distingue una función cognitiva —aisthesis— y una 
función social —catarsis— del arte. En este marco, Jauss recupera la teoría de 
Aristóteles de los efectos de la tragedia sobre el espectador: temor y compasión. 
Así, la catarsis tiene que ver con la transformación del sujeto, con su «liberación 
de y liberación para» (Jauss, 1972: 41). Esto permite superar la oposición entre 
experiencia estética y praxis moral —como también mostraba López 
Quintás—. Para ello, también son positivos los procesos de identificación del 
espectador con lo representado.

Como ocurre con la obra de arte, el paisaje se puede entender como un 
objeto estético que únicamente existe en el marco configurado por su recepción 
(Jauss, 1972: 9), o sea, dentro de la interpretación histórica, de su carácter 



56    Enrahonar 53, 2014	 Toni Aragón Rebollo

público y de un sujeto que lo percibe críticamente como construcción social 
(1972: 76). El punto de vista de la recepción —como introduce Daniel Inne-
rarity— «hace ver las cosas de nuevo y proporciona, mediante esta función 
descubridora, el goce de un presente más pleno; […] anticipa experiencias 
futuras y abre así el campo de juego de acciones posibles» (Jauss, 1972: 18). En 
este contexto receptivo, una percepción poiética es un proceso abierto de forma-
ción y enriquecimiento de experiencias, propias y ajenas, capaz de reducir el 
riesgo de endogamia secundario que apuntaba en los procesos representativos 
de participación. Esto se puede dar si entendemos que el comportamiento 
estético influye en el mundo del que formamos parte. Con ello se conforma 
un momento de sociabilidad. La tesis fuerte de esta reflexión es que esa crea-
ción no es exclusiva del productor del paisaje, sino que, quien percibe, también 
participa activamente en su conformación.

Sensibilizar en este sentido puede liberar en gran medida al paisaje de la 
cosificación identitaria esencialista y legitimar el diálogo abierto entre los dis-
tintos roles desempeñados por quienes comparten un paisaje. Así, se construye 
una vía para conformar una comunidad en la que el otro contribuya como un 
elemento más. La lucha por la legitimación del discurso pierde sentido frente 
a la riqueza de la diversidad. Aquí, la diversidad no es entendida como un 
multiculturalismo débil, sino como una variedad de modos de estar que com-
prometen a la acción y tienen consecuencias en el otro. Bajo este marco, tam-
bién tiene cabida otro matiz necesario en los procesos de participación y, por 
extensión, en la comunidad: la tolerancia ligada a la empatía, entendida como 
tolerancia positiva autocrítica a la manera de Thiebaut (1999: 68). Tolerar no 
es solo soportar al otro, sino tratar de dejarle ser y comprenderle para admitir 
que puede tener razones que yo no tengo. En definitiva, esta concepción abre 
la posibilidad de integrar y aprender de las razones del otro, lo cual es funda-
mental para modificar la forma de habitar con él y con nosotros mismos 
dentro de un vínculo fuerte entre comunidad y paisaje. 

6. �Otro tipo de relación:  
el paisaje como acción dentro de una comunidad

La línea argumentativa que he seguido lleva a considerar la relación entre 
paisaje y comunidad como una acción dentro de. Esto requiere un cambio 
conceptual del estático sustantivo «paisaje» por un dinámico «paisajear». Esta 
licencia deleuziana —sin pretensiones de acuñamiento— no es una idea en sí 
novedosa. Cualquier noción de paisaje interioriza una acción que incorpora 
un carácter temporal, poblacional, territorial y perceptivo. El tiempo transcurre, 
las poblaciones cambian, las condiciones bióticas y abióticas del territorio 
varían a lo largo del tiempo y, como he señalado en el punto anterior, la per-
cepción también presenta un enorme dinamismo. Si se obvia esto, la relación 
entre sociedad y comunidad se ve limitada por la asunción del paisaje como 
representación de la construcción colectiva y de una identidad esencial que el 
sujeto percibe y experimenta. Como señala el propio Esposito (2003: 44-45), 



Reconfiguración del paisaje desde lo común. Una perspectiva ético-estética	 Enrahonar 53, 2014    57

una vez que la comunidad se identifica con un pueblo, una tierra y una esencia 
«queda amurallada dentro de sí misma y separada de su exterior». Con ello se 
alimenta el mito de «la interiorización de esa exterioridad, la duplicación repre-
sentativa de su presencia y la esencialización de su existencia» en quienes con-
ciben la comunidad como «la salida al exterior a partir del sujeto interior» 
(Esposito, 2003: 44). Este análisis se manifiesta muy bien en las consecuencias 
endogámicas que merman la capacidad volitiva en los procesos de partici
pación sobre el paisaje. 

Por el contrario, el paisaje como una acción creadora enriquece su relación 
con la comunidad si se entiende dentro de relaciones sociales que incluyen 
nuestra memoria secular y simbólica y nuestro sentimiento de destino común 
en un mundo y un tiempo limitados. Las implicaciones éticas son muy impor-
tantes. ¿Qué aportan los límites a la comunidad? Bataille, por ejemplo, busca 
la comunidad en el mayor límite común que tiene la vida: la muerte (cit. por 
Esposito, 2003: 200-201). Para Bataille, siguiendo la interpretación de Esposito, 
la imposibilidad de apropiarnos de toda muerte, al no poder experimentarla, nos 
estrecha en un horizonte común que configura el deseo de comunidad, ya que 
sí podemos reflexionar sobre la experiencia de la muerte del otro (Esposito, 
2003: 199). Con ello, saca a relucir en toda su crudeza el sufrimiento, el dolor 
y la muerte presentes en nuestro ser viviente. Esta idea es elemental en contra-
posición a la tendencia actual de esconder de nuestras vidas todo lo conside-
rado negativo. Esta realidad no solo abre la puerta a sentirnos conscientemen-
te como seres limitados que comparten unos recursos limitados, sino que 
permite la emergencia del cuidado como elemento clave de nuestro vivir ético. 
Este planteamiento se viene trabajando intensamente desde el ecofeminismo 
—pero, pese a su gran fuerza, sin un espacio de visibilidad merecido—. No solo 
se trata de tener presente siempre nuestra mortalidad, sino también de vivir con 
honestidad hacia los límites y las posibilidades de nuestra propia vida y la del 
otro. En definitiva, es un modo fuerte de «vivir deliberadamente» —como mara-
villosamente expresó Thoureau en su obra Walden. 

7. Conclusiones paisajeras

Como he intentado mostrar, cualquier consideración del paisaje como repre-
sentación de una esencia identitaria origina fuertes limitaciones para la con-
formación de una comunidad. Ésta última, siguiendo la crítica de Esposito y 
la noción de Nancy, va más allá de compartir un patrimonio y una serie de 
intereses partidistas de individuos dentro de una colectividad. Una salida crí-
tica y constructiva es la que ofrece el ecofeminismo a través de visiones como 
la de Alicia Puleo. El paisaje y la comunidad se pueden relacionar complemen-
tando el significado de acciones como cuidado de la tierra y del otro, dejar ser, 
tolerancia, empatía, convivencia o experiencia de uno mismo. Para construir una 
cultura del paisaje que incluya a la comunidad, es fundamental diseñar y eje-
cutar procesos de interpretación, sensibilización y participación que amplíen 
los límites de la percepción prosaica e integren las posibilidades que ofrece un 



58    Enrahonar 53, 2014	 Toni Aragón Rebollo

sentido poiético. El paisaje se vincula, así, con la comunidad como acción den-
tro de. A través del paisajear se ponen abiertamente en juego estas acciones 
enumeradas tan importantes dentro de una comunidad. Por todo ello, consi-
dero plausible postular la reconfiguración del paisaje como una herramienta 
crucial para habitar desde lo común. 

Un resumen del potencial de esta tesis se encuentra en el poema de Gabriel 
Celaya que lleva por título La poesía es un arma cargada de futuro. El paisaje 
como percepción poiética no puede ser reducido a un «lujo cultural» concebido 
por los «neutrales». Hay al menos tres motivos para ello: 

1. 	No se puede constreñir en un estilo propio producido por una determinada 
historia que define la identidad de un pueblo. 

2. 	No posee una esencia sustancial cuyo significado es un signo asumido y 
controlado por el discurso de la razón de los expertos. 

3. 	No se puede promover la belleza pintoresca o el sentimiento de lo sublime 
como los grandes valores del paisaje. Más aún si se reduce la percepción 
estética a la educación humeana, la formación kantiana del buen gusto o la 
subjetividad romántica. 

Cuando la experiencia estética es poiésis, el paisaje como acción creadora 
abre un futuro en todos los habitantes de espacios tanto proximales como 
distales, tanto locales como no. Sólo hay una vida, y vivir con futuro requiere 
fuertes dosis de creación, realidad, responsabilidad y compromiso. Por ello, 
creo firmemente que la percepción del paisaje expuesta en este artículo puede 
contribuir a remover el vacío de la «sociedad del acabamiento de presente» —o 
«del espectáculo»—, en las que hay rigidez identificativa, conformismo, espec-
táculo ilimitado y «avidez de novedades». Esto es, ayuda a descosificar la vida 
del individuo y a reconfigurar su modo de habitar en el mundo desde la 
comunidad. Por consiguiente, como conclusión final, reconfigurar el paisaje 
desde lo común es una gran herramienta para:

1. 	Contribuir a conseguir que los habitantes superen críticamente las restric-
ciones de la identidad territorial y de lo social como mera colectividad. 

2. 	Abrir futuro en individuos que viven sabiéndose limitados, diferentes del 
otro, y que quieren eliminar dicotomías mecanicistas.

3. 	Resituar a la persona en un presente del cuidado, en el cual uno se preo-
cupa por dejar ser al otro, amplía el horizonte del sentido del bien-vivir en 
común y se pregunta activamente por su felicidad.



Reconfiguración del paisaje desde lo común. Una perspectiva ético-estética	 Enrahonar 53, 2014    59

Referencias bibliográficas1

Aeraciega y Basurama (2007). Yo Amo la M30 [en línea]. <http://basurama.
org/video_b06_yo_amor_m30.htm> [Consulta: octubre 2013].

AVV de Oliver «Aragón» (2010). «Plan de desarrollo sostenible y comu-
nitario del Barrio Oliver (Zaragoza)». Ponencia de las Jornadas sobre la 
participación ciudadana en las políticas ambientales [en línea]. Valladolid: 
RED (Asociación de Educadores Ambientales de Castilla y León). 
<http://www.educadoresambientales.com/archivo/PonenciasJP2010/
VALLADOLID%20JORNADAS%20SEPT2010-reducido.pdf> [Con-
sulta: septiembre 2013].

Azúa, F. de (2011). Diccionario de las artes. Barcelona: Debate. 
Berque, A. (2009). El pensamiento paisajero. Traducción de Maysi Veuthey. 

Madrid: Biblioteca Nueva. 
Blanco, C. (2007). «De la invención del paisaje a la “moral del paisaje” como 

género pictórico». Terr@ Plural, Ponta Grossa, 1 (2), 41-60.
Bourdieu, P. (2010). El sentido social del gusto: Elementos para una sociología de 

la cultura. Traducción de Alicia Gutiérrez. Buenos Aires: Siglo Veintiuno. 
Bunce, B. (2009). «Preámbulo al libro de presentación de ECOPÁS». En: 

Iglesias Merchán, C. et al. Ecología del paisaje y seguimiento ambiental: 
Feedback en materia ambiental. Madrid: ECOPÁS.

Busquets, J. (coord.) (2011). La sensibilización en paisaje: Un reto para el 
siglo xxi. Barcelona: Generalitat de Catalunya. Departament de Territori 
i Sostenibilitat. 

Busquets, J. y Cortina, A. (coords.) (2009). Gestión del paisaje: Manual de 
protección, gestión y ordenación del paisaje. Barcelona: Ariel.

Chombar de Lauwe, M. J. (1976). «L’apropiation de l’espace par les enfants 
i precessus de socialisation». En: Korosec-Sefaty, P. Apropiation de 
l’espace: Actes de la tressième conference international de psycologie de l’espace 
construite. Estrasburgo. 

Corominas, J. (2003). Breve diccionario etimológico de la lengua castellana. 
Madrid: Gredos.

Debord, G. (1967). La sociedad del espectáculo. Prólogo, traducción y notas 
de J. L. Pardo. Valencia: Pre-textos, 2008. 

Deleuze, G. y Guattari, F. (1993). ¿Qué es filosofía? Barcelona: Anagrama.
Diegues, A. C. (2005). El mito moderno de la naturaleza intocada. Sao Paulo: 

NUPAUB-USB.
Esposito, R. (2003). Communitas: Origen y destino de la comunidad. Traduc-

ción de Carlo Rodolfo Molinari. Buenos Aires: Amorrortu. 
— 	(2009). Comunidad, inmunidad y biopolítica. Traducción de Alicia García. 

España: Herder. 

1.	 Esta bibliografía sería injustamente incompleta si no incluyera los aportes, los comentarios 
y las críticas, directos e indirectos, de Lucía Carrillo, Elena Melero, Isabel Motos, Patricia 
Olmo, Carmen Rodríguez, Luís Sáez y Carmen Velayos. Muchas gracias a todos ellos.



60    Enrahonar 53, 2014	 Toni Aragón Rebollo

Fabíula, P. (2006). «Considerações preliminares sobre produto turístico étni-
co». Pasos (Revista de Turismo y Patrimonio Cultural), 4 (2), 143-152.

Forman, R. T. T. y Godron, M. (1986). Landscape Ecology. Nueva York: 
Wiley and Sons.

Heras, F. (2002). Entretantos: Guía práctica para dinamizar procesos partici-
pativos sobre problemas ambientales y sostenibilidad. Valladolid: GEA.

— 	(2007). «La participación como proceso de aprendizaje y conocimiento 
social». Educación Social, 35, 28-42. 

Herrera Calvo, P. (2009). «De paisajes, ecologías y, por qué no, seguimien-
tos…». En: Iglesias Merchán, C. et al. Ecología del paisaje y seguimiento 
ambiental: Feedback en materia ambiental. Madrid: Ecopás. 

Heyd, T. (2008). «Relacionando cultura y naturaleza». Azafea: Revista de Filo-
sofía, 10, 161-178.

Heidegger, M. (1927). El ser y el tiempo. Traducción de José Gaos. Madrid: 
Fondo de Cultura Económica, 1971. 

Jablonski, J. y Rubio, J. (2013). «Juzbado libro abierto: Un viaje a través de 
las emociones, el paisaje y la literatura». Ponencia de la Escuela de Alcaldes 
2013 [en línea]. Almenara de Tormes: Junta de Castilla y León. <http://
www.jcyl.es/web/jcyl/MedioAmbiente/es/Plantilla100/1284256168 
895/_/_/_> [Consulta: julio 2013].

Jauss, H. R. (1972). Pequeña apología de la experiencia estética. Traducción e 
introducción de Daniel Innerarity. Barcelona: Paidós, 2002.

López Quintás, A. (2004). La experiencia estética y su poder formativo. Bilbao: 
Universidad de Deusto.

Lyotard, J. F. (1979). La condición postmoderna. Traducción de Mariano Anto-
lín Rato. Madrid: Cátedra, 2000. 

Miguillón, J.; Benedí, S. y Enciso, M. E. (2010). Diagnóstico estratégico 
del barrio Oliver: Zaragoza Vivienda-Ayuntamiento de Zaragoza y AVV 
Oliver-Aragón [en línea]. Zaragoza: Millenium 3. <http://www.ebropolis.
es/files/File/Documentos/diagnostico-Oliver.pdf> [Consulta: octubre 
2013].

Muñoz, J. C. (2008). «El turismo en los espacios naturales protegidos espa-
ñoles, algo más que una moda reciente». Boletín de la AGE, 26, 291-304.

Nancy, J. L. (2001). La comunidad desobrada. Traducción de Pablo Perera. 
Madrid: Arena Libros. 

Nogué, J. (2006). «La necessària revisió dels paisatges de referència». Nexus, 
36, 16-26.

— 	(2010). «El retorno al paisaje». Enrahonar, 45, 123-136. 
Nogué, J. (ed.) (2007). La construcción social del paisaje. Madrid: Biblioteca 

Nueva.
Nogué, J.; Puigbert, L.; Bretcha, G. y Losantos, À. (eds.) (2011). Paisat-

ge i educació [en línea]. Olot: Observatorio del Paisaje de Cataluña / Barce-
lona: Departamento de Enseñanza de la Generalitat de Cataluña. Plecs de 
Paisatge. Reflexions, 2. <http://www.catpaisatge.net/esp/documentacio_
plecs_ref_2.php> [Consulta: agosto 2013].



Reconfiguración del paisaje desde lo común. Una perspectiva ético-estética	 Enrahonar 53, 2014    61

Ortega Cantero, N. (1999). «Romanticismo, paisaje y geografía: Los relatos 
de viajes por España en la primera mitad del siglo xix». Ería, 49, 121-128. 

Puelo, A. (2011). Ecofeminismo para otro mundo posible. Madrid: Cátedra.
Riesco-Chueca, P. (2003). «Estéticas privadas y estéticas públicas en la pro-

ducción y consumo del paisaje rural». En: Fernández, J.; Roldán, F. y 
Zoido, F. (eds.). Territorio y patrimonio: Los paisajes andaluces. Granada: 
Instituto Andaluz de Patrimonio Histórico. Consejería de Cultura, 58-75. 

Santos y Ganges, L. (2002-2003). «Las nociones del paisaje y sus implica-
ciones y la ordenación». Ciudades, 7, 41-68.

Santos y Ganges, L. y Rivas, J. L. de las (2003). «En torno al papel del pai-
saje en la planificación espacial». IV Congreso Internacional de Ordenación 
del Territorio, Política Regional, Urbanismo y Medio Ambiente. Zaragoza. 

Thiebaut, C. (1999). De la tolerancia. Madrid: Visor. La Balsa de la Medusa. 
Tilden, F. (1977). La interpretación de nuestro patrimonio. Traducción de 

Pablo Salas. Madrid: Asociación para la Interpretación del Patrimonio, 
2006. 

Velayos, C. (2008). Ética y cambio climático. Bilbao: Desclée de Brouwer. 
Vila Subirós, J.; Varga Linde, D.; Llausàs Pascual, A. y Ribas Palom, A. 

(2006). «Conceptos y métodos fundamentales en ecología del paisaje 
(landscape ecology): Una interpretación desde la geografía». Documents 
d‘Anàlisi Geogràfica, 48, 151-166.

Zuluaga, P. A. (2006). «Una mirada al paisaje como recurso turístico». Revis-
ta Interamericana de Ambiente y Turismo, 2 (2), 76-82.

Toni Aragón Rebollo es licenciado en Biología y experto universitario en Gestión y Conserva-
ción de Flora, Fauna y Espacios Protegidos por la Universidad de Salamanca. En la actualidad, 
se encuentra terminando la licenciatura de Filosofía por esta misma universidad. Durante años, 
ha complementado su experiencia como biólogo —sobre todo investigando vertebrados— con 
su labor como formador, educador, intérprete y comunicador ambiental en diferentes partes del 
mundo: Castilla y León, islas Galápagos (Ecuador) y selva amazónica (Perú). Su principal campo 
de interés es la conservación de la naturaleza desde un punto de vista ético-estético. En concre-
to: estudiar como la felicidad y la percepción influyen y condicionan nuestra manera de habitar 
y conservar el mundo.

Toni Aragón Rebollo holds an Expert Degree in Management and Conservation of Wildlife 
and Protected Areas and a BS in Biology from the University of Salamanca, where he is cur-
rently finishing a BA in Philosophy too. He has done some research on vertebrates and has 
worked in environmental training, in communication and as an interpreter in different parts 
of the world: Castilla y León (Spain), Galapagos Islands (Ecuador) and the Amazon Rainforest 
(Perú). His deep interest in nature involves a twofold dimension, aesthetic and ethical, focusing 
on how our sense of happiness and our perception may influence and determine our ways of 
inhabiting and preserving the world.


