
Enrahonar. Quaderns de Filosofia 54, 2015  55-75

ISSN 0211-402X (paper), ISSN 2014-881X (digital)	 http://dx.doi.org/10.5565/rev/enrahonar.182

La descoberta «platònica» de Maimònides  
en Leo Strauss

Josep Monserrat Molas
Universitat de Barcelona 
jmonserrat@ub.edu

Resum

La presència de Maimònides en el pensament de Leo Strauss és singular per diversos 
motius. D’una banda, cal destacar-ne la dedicació constant a aquest autor. De l’altra, 
l’inici del seu estudi coincideix amb l’establiment de les aportacions straussianes principals 
(el problema teologicopolític, la relació entre persecució i escriptura i la superació de la 
síntesi fallida de la filosofia moderna). Volem mostrar, a més, que aquesta singularitat es 
reforça amb una «platonicitat» continuada de la perspectiva des de la qual Strauss estudiarà 
Maimònides.

Paraules clau: Plató; Al-Farabí; Maimònides; Leo Strauss; filosofia política.

Abstract. The platonic discovery of Maimonides in Leo Strauss

The presence of Maimonides in the thought of Leo Strauss is unique for several reasons. 
While Strauss’s continued commitment to this author should be noted, the beginning 
of his study coincides with the establishment of the main contributions of Strauss–the 
comprehension of the crisis of modern philosophy as a theological-political problem and 
the relationship between persecution and writing. It also shows that this uniqueness is 
reinforced with a continuous ‘Platonism’ of the perspective from which Strauss studied 
Maimonides.

Keywords: Plato; Farabi; Maimonides; Leo Strauss; political philosophy.

	 Data de recepció: 4-12-2013 
Data d’acceptació: 27-4-2014  

Sumari

1. La presència platònica

2. Maimònides i Strauss

3. L’accés a Plató  
i a la filosofia política clàssica

4. Conclusió

Apèndix: Leo Strauss,  
L’ensenyament secret de Maimònides

Referències bibliogràfiques



56    Enrahonar 54, 2015	 Josep Monserrat Molas

1. La presència platònica

Leo Strauss va enllestir el seu comentari a Les lleis de Plató la tardor de 1971, 
i fins a la seva mort, dos anys després, va poder corregir el manuscrit que va 
tardar encara dos anys més a ser publicat (Strauss, 1975). També va deixar 
gairebé a punt el recull de textos que constituiria Studies in Platonic Political 
Philosophy (Strauss, 1983; vegeu Monserrat, 1991), del qual només li faltava 
redactar la introducció i afegir-hi un capítol sobre el Gòrgias. Joseph Cropsey, 
que va ser el generós marmessor de l’obra del seu amic fins que va morir, el 
juliol de 2012, informava, al prefaci del comentari a Les lleis, que l’«interès 
continuat» de Strauss per la darrera obra de Plató provenia d’un seminari sobre 
el diàleg impartit a la Universitat de Chicago l’hivern de 1959. Si bé pot 
donar-se crèdit al testimoni segons el qual aquest és l’origen de l’interès conti­
nuat, cal notar, tanmateix, que aquest arrencava, però, de molt abans.

La interpretació que Strauss va fer de Plató hauria gravitat al voltant d’una 
citació d’Avicenna, concretament del llibre Sobre la divisió de les ciències racio­
nals, que diu el següent: «el tractament de la profecia i la llei divina està a [...] 
Les lleis», citació que Strauss posa assenyaladament al capdavant del seu comen-
tari al darrer diàleg del filòsof de l’Acadèmia. Un any abans d’acabar el llibre, 
Strauss comentava de viva veu, parlant dels començaments i del desenvolupa-
ment de la seva trajectòria investigadora a Alemanya, que el seu estudi del 
Tractat Teològico-Polític de Spinoza (Strauss, 1930) el portà, d’una banda, a 
Hobbes i, de l’altra, a Maimònides. D’entrada, el va trobar inintel·ligible i 
confessava que no va començar a entrellucar-ne alguna cosa fins que no es 
dedicà amb atenció a la seva profetologia i, de seguida, a la d’aquells filòsofs 
musulmans que l’havien precedit. Com passa sovint amb aquests «moments» 
de descoberta o d’inici d’un desplegament intel·lectual, que queden ben marcats 
a la memòria, Strauss recordava encara, molts anys després, com «un dia, tot 
llegint en una traducció llatina el Tractat d’Avicenna titulat Sobre la divisió de 
les ciències, vaig trobar-me la frase (cito de memòria): “l’obra de referència sobre 
la profecia i la revelació és Les lleis de Plató”» (Strauss i Klein, 1970: 3-4). És a 
partir d’aquest descobriment que es pot situar un interès especial sobre Les lleis 
que va marcar les passes següents del seu itinerari: la comprensió de la profeto-
logia de Maimònides i, de resultes, la clau per comprendre el tot de la Guia dels 
perplexos. La reflexió sobre aquella intuïció d’Avicenna va permetre a Strauss 
entendre que Maimònides mai no es considerà un filòsof, sinó que es presen-
tà com un adversari dels filòsofs. Així es redescobria, com li advertí en aquell 
moment el seu amic Jakob Klein, la forma d’escriptura exotèrica.

El problema que el judaisme posava a la «modernitat», que era el problema 
on se situaven les primeres investigacions straussianes, consistia en el fet que 
el judaisme no era entès com un producte «històric» de la «cultura» ni un 
model d’ètica racional, sinó com a religió revelada, és a dir, Llei. El problema 
que es troba al centre de la reflexió filosòfica straussiana és el del «retorn al 
judaisme» com a solució al problema de la crisi social i política de la moder-
nitat i com a solució a l’especialització de la ciència moderna, que seria incapaç 



La descoberta «platònica» de Maimònides en Leo Strauss	 Enrahonar 54, 2015    57

de dotar de sentit i significació la vida humana1. Ara bé, atès l’èxit de la crítica 
«defensiva» de la Il·lustració, l’aparentment oberta alternativa del «retorn» no es 
pot fer sense mediació2. Com que no era possible la solució liberal de la qüestió 
jueva (dins de les coordenades del liberalisme europeu), perquè aquesta no era 
una simple qüestió legal, i com que la proposta només secular del sionisme 
també esdevenia insuficient, perquè no resolia la pertinença religiosa, no era 
estrany que, davant de Strauss, apareguessin propostes diferents de «retorn» a la 
identitat jueva: l’aproximació liberal de Hermann Cohen, la historicista de Julius 
Guttmann, la sociològica de Franz Rosenzweig, la misticoexistencialista de Mar-
tin Buber, la messiànica de Scholem, etc. El problema, per tant, no era la mera 
alternativa entre «il·lustració o ortodòxia», sinó que, segons Strauss, més aviat 
es configurava com la qüestió de la superació del món modern3. En aquest 
sentit, Strauss va fer dos passos que ampliarien el seu horitzó: Hobbes simultà-
niament amb Maimònides i, cada vegada més intensivament, Plató. De fet, com 
molt bé indica Antonio Lastra a l’estudi preliminar de la seva edició de Philoso­
phie und Gesetz, aquesta obra de Strauss representa el comiat a la Wissenschaft 
des Judentums, on el jove Strauss havia situat els seus treballs acadèmics, i també, 
definitivament, al sionisme polític amb el qual havia combregat al llarg dels 
primers anys de la seva joventut (Lastra, 2012: 14).

El record straussià que citàvem, construït en un diàleg viu amb el seu amic 
Jakob Klein, ens dibuixa, doncs, un moment decisiu de la seva trajectòria 
intel·lectual, com és el trobament de la clau que li obrirà la qüestió a què l’ha-
via conduït el primerenc estudi sobre Spinoza. Aquest projecte continuava 
naturalment amb l’atenció que va posar sobre Hobbes i la filosofia moderna 
(Strauss, 1936a; cf. Monserrat, 1995). Strauss es va adonar que, mentre la 
ciència natural moderna s’havia convertit en l’arma de la victòria de la Il·lus-
tració sobre l’ortodòxia, el concepte antic de veritat seguia dominant els homes, 
inclosa la seva concepció de la ciència natural moderna. Fou per això que es va 
donar per fet que si el concepte antic de naturalesa fou un fonament suficient 
per a l’ideal antic, el nou concepte de naturalesa en seria per al nou ideal 
modern; però això no era més que una il·lusió, perquè no s’havia demostrat 
que una naturalesa sense finalitat i sense valors pogués dir res a l’home sobre 
finalitats i valors. Quan Strauss comentava, a les primeres pàgines del seu 
estudi sobre Maimònides, que l’ésser (Sein) que tracta la ciència natural moder-
na no diu res sobre «l’haver de ser» (Sollen) i que és absurd pensar la vida bona 
en conformitat amb la natura, estava recordant Nietzsche. Strauss es pregun-
tava retòricament si no era el cas que la ciència moderna estigués fonamentada 

1.	 El concepte clau de «retorn» o «penediment» (teshuvá) el comenta Antonio Lastra al seu 
estudi preliminar a Strauss (2012: 18 s.).

2.	 «Orthodoxy could be returned to only if Spinoza was wrong in every respect» (Strauss, 
1965: 15).

3.	 Carlo Altini (2003) proporciona, a l’extens estudi introductori a la traducció italiana de 
Philosophie und Gesetz, una visió completa de Strauss posant un èmfasi especial en els seus 
anys de formació i amb una atenció remarcable al context hebreu, en el qual apareixerien 
les seves primeres obres, escrit, però, amb un estil encara straussià.



58    Enrahonar 54, 2015	 Josep Monserrat Molas

en un «ideal» injustificat, si no era el cas que «una nova fe, més que un nou 
coneixement, és el que justifica la Il·lustració» («ob denn nicht also auch und 
gerade ein neuer Glaube eher als das neue Wissen die Aufklärung rechtfertigt»)4.

Va ser quan Strauss es va adonar que Maimònides no es podia entendre des 
de la modernitat, sinó des dels antics, i, més precisament, des de Plató, que van 
quedar assentades les bases que li permetrien portar el «tema» de les seves 
investigacions, el problema teologicopolític, a la «superació» de la ruptura 
moderna. L’estudi de Maimònides se li havia tancat abans perquè pretenia 
accedir-hi «des de» la modernitat. Calia arribar-hi des de Plató. I és almenys 
des d’aquesta obra de Strauss sobre Maimònides de 1937 que ja es mencionen 
Plató i Les lleis d’una manera tal que la referència adquireix una importància 
hermenèutica, perquè ja es llegeix Maimònides des de la premissa que si Plató 
havia escrit sobre la profecia, això significaria que havia viscut alguna experièn
cia en aquest domini i que ell mateix havia estat una mena de profeta (Strauss, 
1935)5. Seria en tant que profeta, doncs, que caldria llegir-lo, aplicant les regles 
d’interpretació emprades pels discursos profètics. Ara bé, Rémi Brague ja va 
fer notar, amb una crítica textual del fragment d’Avicenna al qual es refereix 
Strauss, que aquest text no descansa en un coneixement exhaustiu de Les lleis 
de Plató. Fins i tot semblaria que Avicenna podria referir-se a una obra apòcri-
fa titulada Les lleis de Plató, l’existència de la qual Strauss coneixia (Brague, 
1989: 317 i 322-323)6.

2. Maimònides i Strauss

Deixant de banda, per un moment, aquest tema, que ens portaria finalment a la 
qüestió debatuda del Plató straussià (Strauss, 2001)7, volem fer esment de  
la importància que la publicació d’El libro sobre Maimónides (Strauss, 2012) 
hauria de comportar en els estudis straussians i, de retruc, sobre els estudis de 
filosofia medieval. L’esperança dels editors i traductors, Antonio Lastra i Raúl 
Miranda, és que El libro sobre Maimónides sigui «un libro clave para la com-
prensión de la filosofia de Leo Strauss». Fins a quin punt han pogut aconse-
guir-ho? D’entrada, cal advertir que el text va més enllà de reunir els treballs 
de Strauss sobre Maimònides, perquè presenta, a més, un mètode d’edició de 
la seva obra, i no n’és aquest el valor menys remarcable: un mètode que es dóna 

4.	 La referencia és a F. Nietzsche (1886), Jenseits von Gut und Böse: Vorspiel einer Philosophie 
der Zukunft, §9. La citació és de Strauss (1935: 24). Sobre Strauss i Nietzsche, cf., per 
exemple, Lampert (1996) i Zuckert (1996).

5.	 Cf. Strauss (2012), referències a Les lleis, p. 120-122, 185, 188, 189n., 190, 191n.
6.	 La referència a Avicenna és a Strauss (1952: 123, nota 86). Si bé s’accepta generalment la 

filiació judaicomedieval de la visió straussiana de la filosofia grega, en general, i platònica, 
en particular, Rémi Brague ha volgut demostrar que el caràcter de la visió de Strauss és més 
«musulmà» que «jueu».

7.	 Es tracta d’una extensa recensió que Strauss va publicar l’any 1946 sobre l’obra de John 
Wild, Plato’s Theory of Man: Introduction to the Realistic Philosophy of Culture, Cambridge, 
Mass., Harvard University Press. Respecte a aquesta qüestió, podeu consultar Monserrat i 
Fussi (2013a, 2013b).



La descoberta «platònica» de Maimònides en Leo Strauss	 Enrahonar 54, 2015    59

en el mateix treball d’edició. Davant de les dificultats que comporten la plura-
litat lingüística o la pluralitat cultural dels diferents materials que es recullen 
al llibre, per no parlar de les diferents circumstàncies que n’envoltaven l’elabo-
ració i la publicació, qüestions que sempre cal considerar amb atenció respec-
te a l’autor de Persecution and the Art of Writing, els editors han provat de fer 
peu en la constant acadèmica d’aquests escrits i han provat d’assajar-ne els 
passos interpretatius a través d’ella. Si, d’una banda, com ja notava Rémi Bra-
gue en la seva edició dels textos sobre Maimònides de Strauss, l’ordre de lectu-
ra ha de seguir l’ordre cronològic de la seva publicació, perquè, malgrat que 
Strauss va modificar significativament la seva manera de llegir i escriure, seguint 
aquest ordre es poden copsar certs motius «à l’état naissant» i comprendre’ls 
aleshores millor; d’altra banda, el respecte escrupolós al grau d’erudició que 
manejava Strauss és la condició necessària per ser capaços d’atendre la necessi-
tat logogràfica que Strauss va saber reconèixer en els autors que estudiava8.

El libro de Maimónides comprèn, doncs, la traducció dels textos següents: 
Philosophie und Gesetz. Beiträge zum Verständniss Maimunis und seiner Vorläu­
fer (1935); «Quelques remarques sur la science politique de Maimonide et de 
Farabi» (1936); «Der Ort der Vorsehungslehre nach der Ansicht Maimunis» 
(1937); la recensió de Maimònides The Mishneh Torah (I) (1939); «The Lite-
rary Character of the Guide for the Perplexed» (1941); «Maimonides Statement 
on Political Science» (1953); «How To Begin To Study The Guide of the Per­
plexed» (1963); «Notes on the Maimonides’ Book of Knowledge» (1967), i les 
pòstumes «Notes on Maimonides’ Letter on Astrology» i «Notes on Maimoni-
des’ Treatise on the Art of Logic», que aparegueren a Studies on Platonic Politi­
cal Philosophy (1991). La lectura seguida de tots aquests textos proporciona 
l’evidència de la continuïtat de la reflexió straussiana, permet copsar la consi-
deració creixent de les claus de l’escriptura reticent i com es va configurant 
una visió coherent de Maimònides, a la vegada que es determina el marc 
teòric fonamental de la reflexió pròpia de Strauss. Una edició d’aquesta mena 
permet dir que aquest llibre, que no és de la mà de Strauss, és perfectament 
un llibre de Strauss. L’estudi preliminar en proporciona, a més, molts motius 
de reflexió i mostra amb quin rigor cal tractar l’obra de Strauss, si és que es 
vol que proporcioni el profit que sempre comporta encarar-se amb un pensa-
dor radical9.

8.	 Sobre la necessitat logogràfica en fa referència Lastra (2012: 12, nota 1). Brague (1988: 6) 
va ser el primer que va procurar realitzar una edició conjunta dels textos de Strauss sobre 
Maimònides, però no va poder obtenir els permisos per completar-la. Vegeu, respecte a 
aquesta qüestió, Brague (1985 i 1989). Una de les poques crítiques a la posició de Strauss 
sobre Maimònides, que no va ser tinguda gaire en compte, es pot veure a Buijs (1978). En 
podem llegir una primera exposició al nostre país a Grau (1989).

9. 	 En el curs de l’elaboració d’aquest article, ha aparegut una traducció a l’anglès (Strauss, 
2013) que inclou els textos sobre Maimònides que són part d’obres dedicades a uns altres 
autors, però no inclou una traducció completa de Philosophie und Gesetz. Com a apèndix 
d’aquest article, publiquem la traducció catalana d’un text inèdit de Strauss dedicat a Mai-
mònides.



60    Enrahonar 54, 2015	 Josep Monserrat Molas

La dedicació a Maimònides, a Hobbes i, anteriorment, a Spinoza marquen 
les fites de la superació de la juvenil adscripció al sionisme polític. Strauss havia 
afirmat, l’any 1928, a la revista Der jüdische Student, que la característica prin-
cipal del sionisme polític era la voluntat de normalitzar l’existència del poble 
jueu. Això implicava negar qualsevol valor a l’exili (Galup) i acceptar que el 
poder de la religió havia estat superat per l’alliberament de la raó crítica, de 
manera que el poble jueu estava per primera vegada capacitat per preguntar-se 
pel seu propi futur. El poble jueu, ja a l’edat de l’ateisme, «no pot seguir basant 
la seva existència en Déu, sinó únicament en si mateix, en la seva feina, la seva 
terra i el seu Estat». La posició que cal defensar és la de l’honestedat intel·lec-
tual (Redlichkeit) contra la mentida còmoda, en referència al sionisme cultural 
de Martin Buber, que és una posició deshonesta (unredlich), perquè es creu 
capaç de fer de mitjancera entre el passat i el present de la fe jueva. La distància 
entre creença i incredulitat no pot salvar-se amb aquest subterfugi (Strauss, 
1928, en resposta a Freud, 1927). Strauss pren partit per l’ateisme, tot fent 
referència a una citació de Goethe: «Das eigentliche, einzige und tiefste Thema 
der Welt- und Menschengeschichte, dem alle übringen untergeordnet sind, 
bleibt der Konflikt des Unglaubens und Glaubens»10.

Doncs bé, la dedicació a Maimònides mostrarà precisament de manera clara 
la modificació de les posicions de Strauss. Les primeres pàgines de Philosopie 
und Gesetz estaran encara emmarcades en aquesta posició «atea», però el mateix 
tractament de Maimònides portarà Strauss a comprendre la batalla entre fe i 
raó d’una manera totalment diferent. La convicció de la superació de la religió 
per la raó moderna es matisarà progressivament en la convicció d’una resistèn-
cia insalvable de la presència de les diferents formes de la religió en l’àmbit de 
la política. Presència de la qual cal que es protegeixi la filosofia crítica.

2.1. Filosofia i llei

L’estratègia de Strauss a la introducció de Philosophie und Gesetz és comprendre 
la polèmica entre ortodòxia i il·lustració com una polèmica en darrera instàn-
cia entre ortodòxia i ateisme (posició final de la probitat de la consciència). 
Però, què cal fer aleshores davant l’aspiració a un judaisme il·lustrat que hauria 
estat incapaç, en darrera instància, de refutar la revelació? Què cal fer davant 

10.	 J. W. Goethe, Noten und Abhandlungen zu besseren Verständnis der West-östlichen Divans, 
Berliner Ausgabe, Bd. 3, p. 256. La citació continua, en un sentit diferent del que Strauss 
usava el 1926: «Alle Epochen, in welchen der Glaube herrscht, unter welcher Gestalt er auch 
wolle, sind glänzend, herzerhebend und fruchtbar für Mitwelt und Nachwelt. Alle Epo
chen dagegen, in welchen der Unglaube, in welcher Form es sei, einen kümmerlichen Sieg 
behauptet, und wenn sie auch einen Augenblick mit einem Scheinglanze prahlen sollten, 
verschwinden vor der Nachwelt, weil sich niemand gern mit Erkenntnis des Unfruchtba-
ren abquälen mag». Quan torna a usar aquesta citació a Persecution and the Art of Writing 
(Strauss, 1952: 107, n. 35), Strauss restaura el sentit original del text de Goethe, en el qual 
es contraposa la fecunditat de les èpoques brillants on predomina la fe a l’esterilitat de les 
èpoques on predomina la incredulitat, malgrat la brillantor de la victòria momentània, 
perquè són incapaces de justificar cap sacrifici.



La descoberta «platònica» de Maimònides en Leo Strauss	 Enrahonar 54, 2015    61

del «persistent conflicte» entre revelació i ortodòxia (Strauss, 2012: 53)? Strauss 
proposaria la presentació de Maimònides d’una manera tal que permetria que 
el lector realitzés per si mateix el pas de pensar la negativa de Maimònides a 
considerar-se filòsof com el gest de reconeixement per part de Maimònides de 
la naturalesa de la filosofia com a oposada a la revelació. Per a Leo Strauss, el 
problema principal de la filosofia a l’edat mitjana era el de la conciliació entre 
filosofia i revelació. Totes dues mantenien una pugna que explicava la impor-
tància de la filosofia política entre jueus i musulmans. La religió jueva i la 
musulmana es presenten com la revelació d’una llei divina als homes, una llei 
que deixa clarament explícits els seus dominis. Per limitar-los, o sigui, per 
realitzar un tractament filosòfic de la llei divina, tractament que implica una 
anàlisi de la revelació independent de la revelació mateixa, no s’empra la teo-
logia, sinó la filosofia política. La reflexió sobre la revelació és faria, doncs, en 
la consideració de la comunitat política (Strauss, 1935: cap. 1-3).

L’estudi de la teoria de la profecia de Maimònides va revelar a Strauss que el 
profeta, fundador de l’ordre polític, s’entenia a partir del filòsof rei de La repú­
blica. La filosofia es justificava en la mesura que el fundador de la llei, a la qual 
el filòsof, com tot ésser humà, s’ha de sotmetre, s’entenia a si mateix com a 
filòsof perfecte. I el que caracteritza el profeta és la capacitat de copsar les 
veritats inintel·ligibles i transmetre-les al nombre més elevat possible dels que 
no són filòsofs gràcies a la imaginació: hi haurà qui es quedarà a les imatges o 
qui ho comprendrà tot11. La filosofia política s’adreçaria, aleshores, a aquells 
que fossin capaços d’entendre-la per si mateixos. D’aquí la necessitat de l’ex-
pressió esotèrica, perquè no pot dir-se d’una altra manera quins són els límits 
de la llei. La perillositat de l’ensenyament prevenia aquests filòsofs de fer-ho 
massa entenedor.

Seguidament a Filosofia i llei, Strauss va publicar una sèrie d’articles que 
completaven l’estudi fet sobre Maimònides, especialment respecte a la seva 

11. 	Ibídem, cap. 2. El problema plantejat a l’home per part de la religió no es pot compren-
dre basant-se en els conceptes elaborats per la Kulturphilosophie, i encara menys pel Neue 
Denken. Altini (2003: 82) entén la temptativa straussiana de retornar a comprendre el signi-
ficat originari de la idea de llei, provant, a través de Maimònides, d’elaborar un nou tipus de 
racionalisme, que, partint d’una crítica radical de tota «filosofia de la religió», defugi l’abisme 
del relativisme i del nihilisme polític. Amb aquestes argumentacions, Strauss obre la porta 
a les tesis sobre el fonament moral de la filosofia (política) moderna, tesis que desplegarà 
al llibre sobre Hobbes de 1936, en el qual sostindrà l’origen no científic de la «preferència 
moral» (antiaristotèlica i antiplatònica) i de la teoria de les passions que fonamenta la teoria 
política del filòsof anglès. «L’anàlisi filosòfica del problema teologicopolític no pot, per tant, 
renunciar a assumir de manera problemàtica la qüestió de l’origen moral de la ciència moder-
na» (p. 77, citació de la p. 78). A partir d’aquesta línia interpretativa anticientífica de l’origen 
de la modernitat, Strauss recupera, a través de l’anàlisi de la profetologia de Maimònides 
i dels seus predecessors, la dimensió «veritativa» de la imaginació, implícitament refusant 
la impostació filosoficopolítica elaborada al Leviathan i al Tractatus Theologico-Politicus. És 
molt important tenir en compte la valoració diferent de la imaginació en Maimònides i 
en Spinoza: pot considerar-se la diferència atenent el capítol 3, part ii, de Philosophie und 
Gesetz, especialment les pàgines 155 i següents de la traducció castellana d’El libro sobre 
Maimónides (Strauss, 2012).



62    Enrahonar 54, 2015	 Josep Monserrat Molas

relació amb Al-Farabí i remarcant sobretot la posició principal que prenia la 
filosofia política com el lloc on es dilucidava la naturalesa mateixa de la filoso-
fia medieval en el context jueu i musulmà en relació amb la revelació. Aquestes 
obres són: «Quelques remarques sur la science politique de Maimonide et de 
Farabi» (1936), «Der Ort der Vorsehungslehre nach der Ansicht Maimunis» 
(1937) i la recensió de la publicació del llibre primer del Mishneh Torah de 
Maimònides (1939). En aquests textos, hi reforça la posició expressada a Filo­
sofia i llei a partir d’una explicació més comprensiva d’Al-Farabí i dels detalls 
textuals que no emfasitzava prou a la primera obra. A més, la vinculació amb 
Plató, i especialment amb Les lleis, es va mostrant en tots els detalls (vegeu les 
pàgines 206, 207, 209-212, 218, 220, 221, 229n, 232, 234, 236, 238-241, 
243, 247-252, 264 i 268n de la traducció castellana).

2.2. Ocultació i exposició

El que estava en joc quan Strauss començava l’estudi de Maimònides era la 
possibilitat que s’obria d’accedir a la filosofia premoderna. Durant la conversa 
amb Jakob Klein a Annapolis, Strauss explicava com l’accés al pensament grec 
per part de Klein era quelcom radicalment diferent de la Destruktion heideg-
geriana (Strauss i Klein, 1970: 1)12. La reflexió sobre Maimònides significà per 
a Strauss assolir el punt sense retorn en l’evolució del seu pensament. Antonio 
Lastra remarca molt encertadament la importància del pla de publicació d’un 
llibre que Strauss mai no va acabar de confegir i que havia de portar per títol 
Philosophy and Law: Historical Essays (p. 20-24). Amb aquesta obra, que hauria 
estat la primera publicada per Strauss als Estats Units, es pretendria ocultar el 
llibre alemany de títol equivalent, Philosophie und Gesetz, el qual Strauss no va 
permetre traduir a l’anglès. La importància significativa d’aquest projecte es 
referma amb l’equivalència que Lastra proposa entre aquest llibre i la manera 
com Strauss va procurar ocultar Lessing en la seva escriptura pública, aquell 
autor que l’acompanyava tothora en l’estudi de Spinoza, Hobbes i Maimònides 
(Lastra, 2012: 20-24). Com digué Strauss parlant d’aquells temps que havien 
de ser els darrers de la seva vida a Alemanya: «Lessing was always at my elbow» 
(Strauss i Klein, 1970: 3).

En el pla d’aquest llibre, la presència de Maimònides esdevenia decisiva: 
tres capítols dedicats, respectivament, a la ciència política i l’ètica de Maimò-
nides, i al caràcter literari de la Guia dels perplexos. El conjunt de l’obra era, tot 
ell, una mena d’«estudis sobre la filosofia política de Maimònides» on s’inclou-
rien treballs sobre Sòcrates, Plató, Al-Farabí, Spinoza o Lessing, que s’haurien 
d’entendre en relació amb Maimònides, com després passarà en la darrera obra 
preparada per Strauss, Studies in Platonic Political Philosophy, respecte de Plató, 
on es tracten molts més autors a part de Plató.

D’aquest programa previst, n’hi va haver una quantitat ben important que 
va formar part de les obres capitals següents de Strauss, sobretot de Persecution 

12. 	Cf., respecte a aquesta qüestió, vegeu Strauss i Löwith (1988).



La descoberta «platònica» de Maimònides en Leo Strauss	 Enrahonar 54, 2015    63

and the Art of Writing. Certes parts no es van escriure i les que sí que es van 
escriure van ser publicades en uns altres llibres. Dels assaigs previstos sobre 
Maimònides, Strauss escriuria el que tractava del caràcter literari de la Guia 
dels perplexos i el que es dedicava a la seva ciència política. Aquests i un tercer 
estudi que Strauss dedicaria també a la Guia van ser publicats en el període en 
el qual Strauss ja tenia desenvolupades les seves idees fonamentals. A més de 
les aparicions primeres, respectivament, com a capítol de llibre col·lectiu, com 
a article d’unes actes i com a estudi introductori d’una traducció, aquests estu-
dis van formar part de tres de les obres més importants de Strauss i estaven 
situades en una posició interna destacada. Així, «The Literary Character of the 
Guide of the Perplexed» va ser publicat per primera vegada en una obra col·lec-
tiva Essays on Maimonides (editada per S. W. Baron, Nova York: Columbia UP, 
1941), i després com a capítol central (el tercer) de Persecution and the Art of 
Writing (Glencoe: The Free Press, 1952). «Maimonides Statement on Political 
Science» va aparèixer per primera vegada a Proceedings of the American Academy 
for Jewish Research l’any 1953 i després com a capítol sisè de deu, també al 
centre, de What is Political Philosophy? (Glencoe: The Free Press, 1959). «How 
to Begin to Study The Guide of the Perplexed» (1963), com a estudi introductori 
de Maimonides, The Guide of the Perplexed (traducció de S. Pines, Chicago: 
Chicago University Press, 1963), després inclòs com a capítol sisè de deu de 
Liberalism Ancient and Modern (Nova York: Basic Books, 1968). El lector  
de Strauss sap que, en aquell moment, ell ja escrivia de tal manera que la posi-
ció dels textos en el conjunt de l’obra esdevenia un suggeriment per llegir-los, 
i que el lloc privilegiat era el central.

En aquests tres estudis, Strauss ja posa en pràctica el seu art d’escriure13. 
Cal llegir-los, doncs, segons el lloc que ocupen, respectivament, a Persecution 
and the Art of Writing, What is Political Philosophy? i Liberalism Ancient and 
Modern, perquè aquesta és la primera intenció de Strauss en publicar-los acom-
panyats. Però també poden llegir-se en conjunt amb les obres sobre Maimòni-
des, per tal de provar de capturar la formació del pensament de Strauss en  
el seu tracte amb Maimònides i en la seva pròpia aparició singular. D’aquí ve el 
mèrit de l’edició conjunta de tots els textos. I encara en quedaria una tercera 
lectura, almenys, que seria la que seguiria una pauta pròpia de Maimònides i 
que Antonio Lastra recorda al seu estudi: «No em demanis aquí altra cosa que 
els encapçalaments dels capítols, i ni tan sols aquests encapçalaments segueixen, 
en aquest tractat, un ordre intern ni una seqüència qualsevol, sinó que estan 
disseminats i barrejats amb altres temes, dels quals tracta l’explicació» (Strauss, 
1952: 54; = 2012: 313).

A «The Literary Character of the Guide of the Perplexed» (1941) i «Maimo-
nides’ Statement on Political Science» (1953), Strauss ja escriurà tenint present 

13. 	La reflexió sobre l’esoterisme i l’exoterisme quedà formulada en una conferència de 1939 
sobre Lessing, tot just arribat a Amèrica, que Strauss va mantenir inèdita («Exoteric Teach
ing», ara a The Rebirth of Classical Political Rationalism, Chicago i Londres, The University 
of Chicago Press, 1989).



64    Enrahonar 54, 2015	 Josep Monserrat Molas

que la repetició li permetia anar introduint variacions, lleus però significatives. 
En continuïtat aparent amb el que ja havia tractat a Philosophie und Gesetz i els 
assaigs associats a aquell moment, en aquests textos, allò que s’hi deia ara es 
suggereix, i la confiança en la racionalitat que amarava l’escrit ara es fa molt 
més discreta, perquè només han d’entendre-ho aquells que són capaços de 
copsar-ho per si mateixos. Si cal salvar una certa mena de ciutat, aquell ordre 
que no posi en perill la vida filosòfica, aquesta salvació no serà des de la racio-
nalitat exposada, sinó des de l’evitació de l’efecte dissolvent de la racionalitat 
i, a la vegada, des de l’efecte protector d’un discurs d’aparença conservadora. 
La comprensió de la Guia dels perplexos no com un llibre de filosofia, sinó com 
un llibre jueu per a jueus, on l’excepcionalitat del lloc on queda la filosofia 
esdevé oculta per al lector de la fe, és la manera com Strauss mostra allò que 
serà també guia per a ell a l’hora de fer-ne l’exposició pública.

«How to Begin to Study the ‘Guide of the Perplexed’» (1963) apareixia per 
primera vegada com a introducció d’una traducció de la Guia. La posició 
aconseguida queda reforçada: del que es tracta és de mantenir vives les fonts 
de la pietat i d’evitar l’efecte contraproduent del desencant resultant de la raó 
crítica. És per aquest motiu que, com bé mostra Antonio Lastra, Strauss «no 
va abandonar mai la lectura de Maimònides, ni en la crítica de la modernitat 
ni en la recuperació de la filosofia política clàssica» (Lastra, 2000: 215). Mai-
mònides escriu una obra «encantadora»: «El caràcter encantador (enchanting) 
de la Guia no apareix immediatament. A primera vista, el llibre sembla estrany 
i, en concret, mancat d’ordre i de coherència. Però progressar en la comprensió 
dels seus textos és quedar-s’hi encantat (enchanted) progressivament. La com-
prensió encantada (enchanting understanding) és potser el tipus més alt d’edi-
ficació (edification)» (Strauss, 2012: 400). Aquests estudis en concret represen-
ten l’expressió culminant del treball de Leo Strauss sobre Maimònides, una 
relectura dels estudis anteriors i un exercici de l’escriptura avisada que Strauss 
va practicar amb el domini dels indicis (hints) i del silenci (silence), sense caure 
en xerrameques insignificants (insignificant talk) (Strauss, 2012: 313).

2.3. El testimoni de la dedicació

Les tres peces més curtes que tanquen El libro de Maimónides tancaven també 
l’obra pòstuma de Strauss (1983): Studies in Platonic Political Philosophy. La 
primera («Notes on the Maimonides’ Book of Knowledge») era l’única que havia 
estat publicada abans, el 1967, en un treball col·lectiu dedicat a Gershom 
Scholem. «Notes on Maimonides’ Letter on Astrology» i «Notes on Maimonides’ 
Treatise on the Art of Logic» romangueren inèdites fins que van aparèixer a l’obra 
de 1983, on estan situades després del capítol dedicat a Més enllà del Bé i del 
Mal de Nietzsche, que és el centre del llibre, i abans del tractament de Maquia-
vel. Nietzsche, que, com hem vist, era un interlocutor a les primeres pàgines 
de Philosophie und Gesetz, ara, en aquesta darrera obra preparada per Leo 
Strauss, està incrustat després d’una successió conceptual que comença amb el 
capítol dedicat al concepte «Llei natural» i conclou amb un altre que no és sinó 



La descoberta «platònica» de Maimònides en Leo Strauss	 Enrahonar 54, 2015    65

el famós text «Jerusalem i Atenes». Al capítol sobre Nietzsche, Leo Strauss pre-
sentava la voluntat de poder com una vindicació de Déu: la posició de Nietzsche 
davant de la filosofia anterior i el seu intent de capgirar-la a partir de la crítica 
del platonisme semblarien el signe de l’esgotament d’una manera de fer filosofia, 
la culminació d’una filosofia «moderna».

Però si els capítols sobre Maimònides a Studies in Platonic Political Philoso­
phy marquen, sobretot per la posició que ocupen, el senyal del retorn necessa-
ri a la posició anterior a la síntesi fallida, a El libro sobre Maimònides, s’hi pre-
senten al final: cal llegir Strauss des de perspectives diferents, una de les quals 
és la que concentra la lectura en les lectures de Strauss, lectures que coneixem 
a través, sobretot, de la seva escriptura, però que, presentades com es presenten 
en El libro de Maimónides, posen més de relleu el lector Strauss, perquè perme-
ten concentrar-se en els seus interessos, els interessos d’un lector que tenia a 
Maimònides pel pensador jueu par excellence, un model d’equilibri entre la 
filosofia, la religió, la moral i la política, segons l’opinió de Kenneth Hart 
Green (2013).

És des d’una consideració d’aquest tipus que es pot començar a respondre 
la qüestió que Green plantejava: «Does Strauss continue to focus on Maimo-
nides for purely philosophical reasons, or is there something in Maimonides 
“version” of esotericism wich helped Strauss both as a Jew ans as a philosopher, 
wich might suggest a special relation for Strauss between Maimonides’ Judaism 
and his approach to philosophy?» (Green, 2013: 128).

2.4. Maimònides i Plató

Bona part de Philosophie und Gesetz tracta de l’estatut de la filosofia de la reli-
gió en la filosofia jueva i musulmana medieval, en discussió amb Julius Gutt-
mann. La tesi de Strauss prova precisament de veure com allò que sembla 
secundari per a la filosofia medieval (la fonamentació filosòfica de la Llei) 
esdevé la tasca central de la interpretació de la filosofia medieval (Strauss, 2012: 
98-99). La reconeguda capacitat de Strauss per situar els textos que llegeix en 
els diferents caires que ells mateixos permeten i que mostren, a la vegada que 
amaguen, les seves troballes, realitza un paper fonamental en tota l’obra. Tan-
mateix, tot es torna a posar en joc al final, no fos cas que el lector, tot llegint 
un llibre, volgués sortir amb una resolució d’allò que no es resol. L’accés a 
Maimònides va ser definitiu per a Strauss, perquè li va permetre superar el sever 
prejudici segons el qual el retorn a la filosofia premoderna és impossible i res-
pondre positivament la qüestió de si «l’autodestrucció de la raó no era una 
conseqüència inevitable del racionalisme modern en allò que és distint del 
racionalisme premodern, especialment del racionalisme medieval jueu [Mai-
mònides] i la seva fonamentació clàssica (aristotèlica i platònica)» (Strauss, 
1956: 6). El text de Philosophie und Gesetz acaba amb una declaració ben forta 
(Strauss, 2012: 201): Maimònides i els falâsifa poden filosofar aristotèlicament 
perquè han comprès Plató. Com que la Llei els ha estat donada, no és el tema 
de les seves reflexions i per això la metafísica ocupa molt més espai que els 



66    Enrahonar 54, 2015	 Josep Monserrat Molas

temes morals o polítics. Ara bé, per comprendre la Llei donada, «Plató, només 
Plató» els ha facilitat una comprensió tal que els permetria defugir tot dogma-
tisme: «durch Platon, nur durch Platon».

3. L’accés a Plató i a la filosofia política clàssica

La monografia de Strauss sobre Maimònides acabava amb un referència ine-
quívoca a Plató, justament perquè la comprensió de Maimònides per part de 
Strauss havia començat mercès a una frase d’Al-Farabí sobre Plató. Ara bé, 
caldria aclarir fins a quin punt l’estudi de Maimònides i de la filosofia medie-
val jueva i musulmana van permetre que Strauss restaurés una «perspectiva» 
singular de Plató, que se sobreposaria, sense anul·lar-la, a les indicacions que 
li havia fet el seu amic Jakob Klein (Strauss i Klein, 1970: 3; cf. Klein, 1977).

Per a Strauss, el liberalisme no resolia definitivament el problema teologi-
copolític, i calia cercar una resposta d’aquest fracàs en el plantejament del 
problema que va provar de resoldre’s amb l’emancipador projecte il·lustrat 
respecte a la superstició. Per poder procedir, a Strauss li va caldre superar el 
sever prejudici segons el qual el retorn a la filosofia premoderna és impossible. 
Després d’això, tornar a Plató i a Sòcrates era, per al filòsof, com tornar a casa 
—o a la cova primera.

3.1. El Plató d’Al-Farabí

Ara bé, aquest retorn passava per la figura d’Al-Farabí. La seva presència en 
aquest moment crucial de l’obra de Leo Strauss és innegable (Strauss, 1936b, 
1945, 1958). Rémi Brague ha sostingut amb raó que el Plató de Strauss és 
«fondamentalement le même que celui de Farabi», perquè, en primer lloc, tant 
Strauss com Al-Farabí veuen Plató com un pensador polític, de manera que 
tots els aspectes que vagin més enllà d’aquest àmbit són sistemàticament des-
cartats. Això es pot comprovar amb l’absència de la doctrina de les idees, de la 
qüestió de la immortalitat de l’ànima, dels déus i dels aspectes religiosos en 
general. «Pour Farabi, les idees de Socrate sont bien distinctes de celles de 
Platon, pour ne pas dire radicalement opposées» (Brague, 1989: 31914. Igual 
com Al-Farabí descartaria la doctrina de les idees de Plató, així mateix faria 
Strauss, qui, certament, no estava gaire convençut de la importància de la 
«doctrina», tal com ens mostren textos com aquest: «it is utterly incredible, not 
to say that it appears to be phantastic [...] No one has ever succeded in giving 
a satisfactory or clear account of this doctrine of ideas» (Strauss, 1964a: 119 
(= 2000: 163) amb Strauss, 1953: 364).

Ara bé, coincideix aquesta situació, imperfectament descrita, amb la del 
món grec? Es pot pretendre fer una reinterpretació medieval de Plató? En 
primer lloc, caldria veure com considera Strauss la revelació en el món grec, o 
sigui, la religió i la poesia. Serà precisament des de la comprensió de la situació 

14. 	Vegeu, respectivament, Strauss, 1945: 362 (política), 364 (idees), 371 (ànima), 391 (déus).



La descoberta «platònica» de Maimònides en Leo Strauss	 Enrahonar 54, 2015    67

de la filosofia al món jueu i musulmà que Strauss endreçarà les coordenades de 
l’oposició entre «Jerusalem i Atenes», des de les quals va recomençar a llegir 
Aristòtil, Plató, Xenofont, Aristòfanes o Tucídides.

3.2. El problema teologicopolític: Jerusalem i Atenes

Un dels llocs on esdevé més extrema l’exposició del que havia restat per a 
Strauss el tema de les seves investigacions, el problema teologicopolític, és 
Jerusalem i Atenes15. Que l’origen d’aquestes «reflexions preliminars» fos una 
sèrie de conferències que Strauss impartí precisament a Jerusalem i que va 
publicar l’any 1967 no és aliè a la seva grapa. Strauss hi mostra dos moments 
del conflicte entre raó i revelació: en primer lloc, la revelació s’encara a les 
formes gregues de la mitologia i la filosofia natural; en segon lloc, Strauss hi 
presenta dos personatges antagonistes, el profeta i el filòsof. Tots dos divergei-
xen en el mètode, però s’acorden en el tema: la denúncia de l’actuació tiràni-
ca16. El text ajuda a fer el difícil pas des de la comuna i ambiental síntesi pro-
gressista entre raó i revelació fins a la consideració de la seva problemàtica 
relació que les manté radicalment diferenciades. Strauss no pretén altra cosa 
que mantenir la tensió entre dos elements que no són sintetitzables, perquè la 
presència d’una fe no purificada posaria en perill la integritat de la filosofia. 
Aparentment, Strauss esdevenia aliat dels elements més «conservadors»17, però 
mantenia un ateisme radical per als seus deixebles. La prudència de la filosofia 
es manifesta com l’única manera d’evitar-ne l’ocàs18.

15. 	«The theological-political problem has remained the theme of my investigations», comen-
tava Strauss en un text justificatiu de la pròpia trajectòria (Strauss, 1979: 2). La fórmula 
recorda la de la citació de Goethe que Strauss emprava (vegeu supra nota 9). Cf. Leo Strauss, 
«Jerusalem and Athens. Some Preliminar Reflexions» (1967), a Strauss (1983, capítol 7). 
Hi ha una traducció catalana de «Jerusalem i Atenes» a Sales i Monserrat (1991: 67-118). 
Caldria fer una interpretació d’aquesta controvèrsia encara que compartim la valoració 
que en fa Brague (1989: 314), quan diu, sobre el valor i la significació d’un text tan sibil·lí 
com «Jerusalem i Atenes», que «l’escapatòria menys deshonrosa és una franca declaració de 
perplexitat». La seva resposta, de llarg abast, cal veure-la a Brague 1992 (2002a) i 2002b. 
O bé, com deia Momigliano (1967: 1172, n. 2): «a Jerusalem i Atenes, el contrast entre raó 
i revelació el trobo exasperat: les implicacions no em semblen clares».

16. 	A diferència del que li passà amb el seu amic Alexandre Kojève, amb qui publicarien, el 
1954, a França, un llibre conjunt de comentari a l’Hieró de Xenofont centrat en la interpre-
tació de la tirania, l’edició més completa ara a Strauss (1991). Vegeu Monserrat (2007b).

17. 	Aliança que explicaria, segurament, que fos l’Instituto de Estudios Políticos qui edités la seva 
obra sobre Maquiavel (Strauss, 1964b) amb traducció de Carmela Gutiérrez de Gambra, 
reconeguda pels seus «servicios a la cultura católica» com a traductora i autora, amb pseudò-
nims, de novel·les, algunes de les quals eren emeses per ràdio. Malgrat això, no calia ser gaire 
avisat per advertir, com ara Cubbedu (1987: 26, 29), que Strauss veia «en la interpretació 
cristiana i tomista del dret natural, la fi del món clàssic». Vegeu, del mateix autor, la posició 
més recent respecte a aquesta qüestió (Cubbedu, 2010).

18. 	Sobre el sentit general de la trajectòria de Strauss, no ens podem estar encara de recomanar 
les obres d’Altini (2000) i Lastra (2000), a qui cal seguir en els seus escrits següents sobre 
Strauss. Recentment, en un assaig biogràfic, se’ns en dóna també una interpretació que cal 
tenir en compte: Luri (2012). Precisament, el joc del títol entre eros i phronesis, que algun 



68    Enrahonar 54, 2015	 Josep Monserrat Molas

A Jerusalem i Atenes, Strauss precisarà el sentit tradicional dels elements que 
es resisteixen a fer l’intent de síntesi: d’una banda, per a la tradició creient, la 
Bíblia és el relat vertader de les accions de Déu i dels homes des dels comença-
ments dels temps fins a la restauració després de l’exili de Babilònia. Les accions 
de Déu inclouen la seva Llei, així com la inspiració dels profetes; les accions dels 
homes inclouen les seves lloances i pregàries a Déu, així com també el consells 
que Ell inspira. Posteriorment, però, la primera crítica bíblica, que culmina en 
el Tractatus Theologico-Politicus de Spinoza, degrada aquest relat, perquè el 
redueix a una «memòria d’històries antigues» (Maquiavel, Discorsi, I, 16) i 
llegeix la Bíblia, el Talmud o l’Alcorà amb un resultat antiteològic. Aquesta 
lectura pressuposa la concepció mecanicista del món absolutitzada ontològi-
cament de tal manera que fa impossible els miracles. Amb això, la Bíblia 
esdevé, doncs, un conjunt d’afirmacions contradictòries i restes d’antics pre-
judicis, supersticions, efusions sentimentals i fantasies sense control, en un text 
mal compilat i pitjor conservat. Avui, després de l’estudi criticohistòric de la 
Bíblia, posseïm com a resultat una descripció dels diferents estrats de compo-
sició que presenta i la situació del context on circulaven: els fets i les paraules 
de la Bíblia, com a fets «històrics», són igualment accessibles a creients i a no 
creients. El problema que Strauss planteja sobre aquesta primera afirmació de 
la crítica bíblica interpel·la les bases del possible significat del conjunt i ho fa 
en termes d’explicitació d’una tensió constitutiva de la identitat occidental. 
Així, diríem que la Bíblia conté «mite» i «història». Ara bé, Strauss observa 
agudament que aquesta distinció entre mite i història és aliena a la Bíblia, car 
és una distinció grega (Strauss, 1989: 150).

4. Conclusió

Leo Strauss estava convençut que la clau per entendre els treballs de Plató i de 
Xenofont era el reconeixement que els havien compost en part com una res-
posta al poderós atac d’Aristòfanes a la filosofia. Aquest atac era l’últim capítol 
de la «lluita entre filosofia i poesia» (Resp. 607b; Monserrat, 2013)19. És així 
que Strauss considera els Núvols d’Aristòfanes com la resposta a la rebel·lió dels 
filòsofs contra la saviesa divina i la dels poetes. La filosofia representa, origi-
nàriament, una rebel·lió contra l’autoritat espiritual de la societat civil (Strauss, 

recensionador no ha entès, té a veure amb el que comentàvem al text i que Luri va explici-
tant amb tota mena de detalls rics i suggerents. Sobre com es mostrava Strauss als deixebles, 
un exemple directe el proporciona Rosen (1987: cap. iii).

19. Abans de considerar el Sòcrates de Xenofont, Strauss fa unes precisions sobre la mala fama 
injustificada que tenia, que podríem exemplificar amb el que diu Burnet (2013: §§ 99, 
115). És curiós que, mentre que Xenofont és titllat de simple historiador i poc dotat, només 
hagi escrit una obra pròpiament històrica, les Hel·lèniques. Strauss proposa considerar Xeno-
font segons una expressió del mateix autor: «Xenofont l’Orador». Aquesta expressió significa 
no tant que fou un orador públic com que posseïa totalment l’art de parlar en públic. L’art 
de parlar en públic exposat als escrits de Xenofont és un art d’escriure, un art que mostra 
les coses bones i que amaga les dolentes. La retòrica de Xenofont es podria considerar una 
variació de la retòrica socràtica.



La descoberta «platònica» de Maimònides en Leo Strauss	 Enrahonar 54, 2015    69

1953: cap. 3). La presentació straussiana de la crítica d’Aristòfanes se centra 
en tres punts: primer, el filòsof està absurdament mancat de prudència o de 
saviesa pràctica. El seu intent d’amagar les seves doctrines i defensar-se dels 
atacs dels ciutadans indignats pel seu comportament i alarmats per la perillo-
sitat que comporten és inadequat. I la raó d’aquesta inadequació és el segon 
punt: el filòsof és còmicament ignorant de l’ànima humana i de la seva gran 
heterogeneïtat. Sobretot ho és de les seves pròpies necessitats pel que fa al 
tracte amb la gent, amb els deixebles, etc. El tercer punt que Aristòfanes cri-
tica a Sòcrates és que aquest nega Zeus, però el seu ateisme aniria més enllà 
del de Parmènides o Empèdocles (Strauss, 1966: 173). Ara bé, atesa la igno-
rància de Sòcrates pel que feia a l’ànima, la seva doctrina podia donar poques 
raons per a l’ateisme. De fet, deixa sense resoldre la natura o «divinitat» de déu 
o dels déus (Strauss, 1966: 52-53 i 313).

Què era el que feia inevitable aquest conflicte? S’observa fàcilment que la 
religió i la poesia, d’una banda, i la filosofia, de l’altra, eren pretensions d’ex-
plicació global. Atès el seu caràcter eminentment educatiu, havien de confron-
tar-se en la pugna sobre què era el bon viure. De fet, apunta aquí la qüestió de 
la justícia. No esdevé inconvenient que ens preguntem quina és la concepció 
del problema de la justícia en Plató. Segons Strauss, està lligada amb què és el 
bé comú i amb la mateixa idea d’orientar l’home envers la virtut, identificada 
com la millor manera de viure. El consens es trenca a partir del moment en 
què es vol aclarir tot això. Neix una disputa l’arrel de la qual no és tant si les 
virtuts existeixen o quines són en general, sinó quines són superiors a quines. 
Aquestes disputes s’intensifiquen si les veiem com la lluita per la superioritat 
dels diferents tipus humans i la seva exigència a ocupar l’autoritat moral i 
política més alta: sacerdots, soldats, comerciants, pagesos, advocats, etc. Tots 
volen tenir una preponderància política i ho justifiquen amb una defensa de 
les seves virtuts peculiars. Cadascuna d’aquestes fraccions té una visió sobre la 
distribució de béns i sobre la manera de viure en comunitat, o sigui, represen-
ta el que Plató en diu un «règim» (politeia). Els conflictes entre els diferents 
règims són els conflictes que es troben a l’arrel mateixa de la vida política. La 
filosofia política vol arbitrar entre aquests conflictes20. I és aleshores, segons 
Strauss, quan es pot comprendre la posició socràtica com una posició davant 
l’irreductible. D’aquí que, segons Strauss, la versió àrab i jueva medievals repre-
sentades per Al-Farabí i Maimònides trobessin en Plató la comprensió de la 
seva pròpia situació i un model d’actuació davant el fet de la revelació. És per 
això que el nucli filosòfic no esdevindria una epistemologia ni una ontologia, 
sinó una «filosofia política», a la manera straussiana, que no és sinó una vari-
ació del «problema de Sòcrates»21. No és, doncs, estrany, que, altra vegada, ens 
quedi Plató (Monserrat, 2011).

20. Tota la segona part d’El polític de Plató es construeix sobre aquesta separació dels que pug-
nen per ocupar el lloc de vertader polític.

21. 	Sobre el «problema socràtic», vegeu, del mateix Strauss, 1989: 103-183 (= Strauss, 2006, 
2008). De l’atopia de Sócrates, cf., per exemple, els comentaris de Sales (1996: 118-122) i 
Monserrat (2007a: 35-56).



70    Enrahonar 54, 2015	 Josep Monserrat Molas

Apèndix: Leo Strauss, L’ensenyament secret de Maimònides*22

The Secret Teaching of Maimonides és el títol que porta un full mecanoscrit 
descobert per Yiftach Ofech a l’arxiu Leo Strauss de la Universitat de Chicago, 
i que fou publicat per primera vegada el 2013 com a apèndix a l’obra de Leo 
Strauss, On Maimonides: The Complete Writings (Chicago i Londres: The Uni-
versity of Chicago Press, 2013, p. 615-618). Kenneth H. Green, que n’és 
l’editor, suposa que va ser escrit entre 1937 i 1940 com a proposta de recerca 
feta al Departament d’Història de la Universitat de Columbia, on Strauss va 
estar un any com a visitant, o bé al Departament de Filosofia de la New Scho-
ol for Social Research de Nova York, on va ser investigador convidat entre 
1938 i 1949. Green el considera el primer senyal d’un major turn en el pen-
sament de Strauss (p. 84). Tot i que usa encara termes com ara «ensenyament 
filosòfic» i «parts filosòfiques i no filosòfiques», que després es matisaran, 
l’èmfasi en l’ensenyament secret i en diferències fonamentals de comprensió 
ja indiquen el camí encetat. Leo Strauss fa notar com a novetat que Maimò-
nides és «conscientment [...] enigmàtic» i que empra «al·lusions i insinuacions» 
—«secret» o «esoterisme» que els comentadors medievals coneixien, però no 
amb l’abast que ara Strauss es proposa estudiar—. El text destaca també el 
principi segons el qual la Guia s’ha de llegir com la Guia llegeix la Bíblia 
(principi de lectura que Strauss empraria en el seu treball sobre el Tractatus 
Theologico-Politicus de Spinoza). S’hi fa notar també la necessitat d’establir un 
«vocabulari», així com també es dóna una importància significativa al lloc que 
ocupa un argument, tant com a l’argument mateix.

Leo Strauss

L’ensenyament secret de Maimònides

Abans d’intentar interpretar l’ensenyament filosòfic de Maimònides, caldria saber 
exactament què és aquest ensenyament. La intenció de l’estudi que em proposo portar 
a terme durant aquest any acadèmic que ara comença és establir el contingut essencial 
de l’ensenyament filosòfic de Maimònides.

La dificultat específica que l’estudiant ha de superar per començar és una conse-
qüència del fet que el text principal de Maimònides, Guia dels perplexos, és, conscient
ment i intencionadament, una obra enigmàtica: el seu ensenyament no es concreta 
en un llenguatge planer, sinó per al·lusions i insinuacions. Potser seria impossible 
resoldre’n els enigmes si no estigués dedicada a resoldre els enigmes d’una altra obra 
enigmàtica. Aquesta altra obra enigmàtica és la Bíblia. En conseqüència, serem capaços 
d’entendre l’ensenyament de la Guia llegint aquesta obra de la mateixa manera que 
Maimònides va llegir la Bíblia. Quan llegeix la Bíblia, Maimònides fa una distinció 
entre el seu significat literal i el seu significat interior. De la mateixa manera, l’intèrpret 
de la Guia ha de distingir entre el significat literal i el significat interior de la Guia. 
Només el seu significat interior pot acceptar-se com el seu significat vertader.

* � La traducció del text s’ha fet amb el permís de la Universitat de Chicago i dels marmessors 
literaris de Leo Strauss.



La descoberta «platònica» de Maimònides en Leo Strauss	 Enrahonar 54, 2015    71

Es pot obtenir més d’una norma per interpretar la Guia amb l’observació dels 
mètodes d’interpretació bíblics de Maimònides, però la norma que té el camp d’aplica-
ció més ampli és la següent. Maimònides comença la seva obra discutint els significats 
d’una quantitat de paraules bíbliques que tenen, segons ell, un sentit secret. Seguint 
aquest procediment, començaré distingint les paraules secretes usades per Maimònides 
a la Guia.

El que em proposo fer, doncs, és una mena de diccionari de la terminologia secreta 
de Maimònides. Aquesta terminologia secreta no té res a veure amb la de la tradició 
aristotèlica, perquè la d’aquesta tradició no és secreta. Tampoc no és una terminologia 
mística, perquè Maimònides no fou un místic. Més aviat es tracta d’un conjunt d’ex-
pressions que tenen a veure amb la relació entre filosofia i llei religiosa.

Aquestes expressions s’han de reunir i endreçar; el significat que els és vinculat 
a la Guia i arreu ha de ser establert; els capítols o parts llargues de l’obra en què 
apareixen o no apareixen s’han d’anotar. Perquè no menys significatiu que el sig-
nificat absolut d’aquelles expressions és el lloc en el qual es troben: precisament, és 
per emprar o no emprar l’una o l’altra de les paraules secretes a les diferents parts 
de la seva obra que Maimònides posa la distinció entre les parts filosòfiques i les no 
filosòfiques de la Guia. En conseqüència, emprant aquelles paraules com a senyals 
indicadors [signposts], serem capaços de reconèixer la línia de demarcació que separa 
aquestes dues parts, i. e., la composició oculta de l’obra en conjunt. Quan puguem 
distingir clarament entre la part filosòfica i la no filosòfica de la Guia, haurem des-
cobert l’ensenyament secret de Maimònides, perquè aquest ensenyament és idèntic 
a l’ensenyament de la part filosòfica de la Guia, mentre que la part no filosòfica és 
merament de natura exotèrica.

Referències bibliogràfiques

Altini, C. (2000). Leo Strauss: Linguaggio del potere e linguaggio della filosofía. 
Bolònia: Il Mulino.

— 	(2003). «Oltre il nichilismo. “Ritorno” all’ebraismo e crisi della moderni-
tà politica in Leo Strauss». A: Strauss, L. (2003). Filosofia e Legge: Con­
tributi per la comprensione di Maimonide e dei suoi predecessori. A cura de 
Carlo Altini. Florència: Giuntina, 7-125.

Benardete, S. (1978). «Leo Strauss’ The City and Man». Political Science 
Reviewer, 8, 1-20.

Brague, R. (1985). «Leo Strauss et Maïmonide». A: Pinès, S. i Yovel, Y. 
(ed.). Maimonides and Philosophy. Comunicació presentada a Sixth Jeru-
salem Philosophical Encounter (1985). Dordrecht-Boston-Lancaster: 
Nijhoff (= Archives internationals d’Histoire des Idées, 114, 264-268).

— 	(1988). «Avant-propos du traducteur». A: Strauss, L. Maïmonide: Essais 
rassemblés et traduits par Rémi Brague. París: PUF.

Brague, R. (1989). «Athènes, Jérusalem, La Mecque: L’interprétation “musul-
mane” de la philosophie grecque chez Leo Strauss». Revue de Métaphysique 
et de Morale, 94 (3), 309-336.

— 	(1992, 2002a). Europa, la voie romaine. París: Criterion, 1992. Versió cata-
lana: Europa, la via romana. Traducció de Jordi Galí. 2a ed. revisada i 
augmentada. Barcelona: Barcelonesa d’Edicions, 2002.



72    Enrahonar 54, 2015	 Josep Monserrat Molas

— 	(2002b). El passat per endavant. Traducció de Jordi Galí. Barcelona: Bar-
celonesa d’Edicions.

Buijs, J. A. (1978). «The philosophical character of Maimonide’s Guide: A 
critique of Strauss’ interpretation». Judaism: A Quaterly Journal, 27 (4), 
448-457.

Burnet, J. (1914). Greek Philosophy: Thales to Plato. Londres: McMillan, 1964.
— 	(2013). Filosofia grega: De Tales a Plató. Traduït per Harold Roig. Barcelo-

na: Societat Catalana de Filosofia. Institut d’Estudis Catalans.
Cubbedu, R. (1987). «La critica della modernità in Leo Strauss», Filosofia, 38 (4).
— 	(2010). Tra le righe: Leo Strauss su Cristianesimo e Liberalismo. Lungro di 

Cosenza: Marco Editore.
Freud, S. (1927). Die Zukunft einer Illusion. Leipzig, Viena i Zuric: Interna-

tionaler Psychoanalytischer Verlag.
Gaiser, K. (1984). Platone come scritore filosofico. Nàpols: Bibliopolis.
Grau Arau, A. (1989). «La política a Maimònides». Anuari de la Societat 

Catalana de Filosofia, 3, 161-165.
Green, K. H. (1993). Jew and Philosopher: The Return to Maimonides in the 

Jewish Tought of Leo Strauss. Albany: State University of New York Press.
— 	(2013). Leo Strauss and the Rediscovery of Maimonides [en línia]. Chicago i 

Londres: The University of Chicago Press.
	 <http://dx.doi.org/10.7208/chicago/9780226307039.001.0001>
Klein, J. (1977). Plato’s Trilogy. Chicago i Londres: Chicago University Press.
Lampert, L. (1996). Leo Strauss and Nietzsche. Chicago: The University of 

Chicago Press.
Lastra, A. (2000). La naturaleza de la filosofía política: Un ensayo sobre Leo 

Strauss. Múrcia: Res Publica.
— 	(2012). «Estudio Preliminar». A: Strauss, L. El libro sobre Maimónides. 

València: Pre-Textos.
Luri, G. (2012). Erotismo y prudencia: Biografía intelectual de Leo Strauss. 

Madrid: Encuentro.
Momigliano, A. (1967). «Ermeneutica e Pensiero Politico in Leo Strauss». 

Rivista Storica Italiana, 79.
Monserrat Molas, J. (1991). «Estudis de filosofia política platònica». Anua­

ri de la Societat Catalana de Filosofia, IV, 117-121.
— 	(1995). «Obres de Leo Strauss dedicades a Thomas Hobbes». Anuari de la 

Societat Catalana de Filosofia, VII, 87-96.
— 	(2007a). Estranys, setciències i pentatletes: Cinc estudis de filosofia política 

clàssica. Barcelona: Barcelonesa d’Edicions.
— 	(2007b). «La pretendida actualidad del debate entre L. Strauss y A. Kojève 

sobre las tiranías». Isegoría [en línia], 36, 261-273.
	 <http://dx.doi.org/10.3989/isegoria.2007.i36.68>
— 	(2011). «Receptes platòniques a propòsit de La república». Mirmanda, 6, 

66-76.
— (2013). «El conflicte entre filosofia i religió en Leo Strauss». Diàlegs: Revis­

ta d’Estudis Polítics i Socials, 61, 35-50.



La descoberta «platònica» de Maimònides en Leo Strauss	 Enrahonar 54, 2015    73

Monserrat Molas, J. i Fussi, A. (2013a). «Discusión sobre Leo Strauss». 
Revista de Libros de la Torre del Virrey [en línia], 28 de maig.

	 <http://latorredelvirrey.org/rdl/?p=186>
— (2013b). «A propòsit de Leo Strauss, Xenofont i Plató». Anuari de la Socie­

tat Catalana de Filosofia [en línia], 24, 181-196.
	 <http://dx.doi.org/10.2436/20.3001.01.32>
Rosen, S. (1987). Hermeneutics as Politics. Nova York: Oxford University 

Press. Versió catalana: Hermenèutica com a política. Traduït per Xavier Ibá-
ñez Puig. Barcelona: Barcelonesa d’Edicions, 1993.

Sales Coderch, J. (1996). A la flama del vi: El «Convit» platònic, filosofia de 
la transmissió. Barcelona: Barcelonesa d’Edicions.

— 	«Situació natural i història política (sobre els extrems i el centre de la filo-
sofia straussiana)». Diàlegs, 61, 51-66.

Sales, J. i Monserrat, J. (1991). Leo Strauss: Jerusalem i Atenes. Barcelona: 
Barcelonesa d’Edicions.

Strauss, L. (1928). «Die Zukunft einer Illusion». Der Jüdische Student, 25 
(4), 16-22.

— 	(1930). Die Religionskritik Spinozas als Grundlage seiner Bibelwissenschaft: 
Untersuchungen zu Spinozas Theologish-politischen Traktat. Berlín: Akade-
mie Verlag.

— 	(1935). Philosophie und Gesetz: Beiträge zum Verständniss Maimunis und 
seiner Vorläufer. Berlín: Schoken Verlag, 1932 [traduccions a Strauss, 1988, 
2003, 2012 i 2013].

— 	(1936a). The Political Philosophy of Hobbes. Traduït per E. M. Sinclair. 
Oxford: Clarendon Press. Reedició: Chicago: The University of Chicago 
Press, 1956. 

— 	(1936b). «Eine vermisste Schrift Farabis». Monatschrift für Geschichte und 
Wissenschaft des Judentums, 80, 96-106.

— 	(1945). «Farabi’s Plato». A: Louis Ginzberg Jubilee Volume. Nova York: The 
American Academy for Jewish Research, 357-393 (cf. introducció de 
Strauss 1952).

— 	(1952). Persecution and the Art of Writing. Chicago i Londres: The Univer-
sity of Chicago Press, 1980.

— 	(1953). Natural Right and History. Chicago: The University of Chicago 
Press.

— 	(1956). «Preface to the American Edition». The Political Philosophy of Hob­
bes. Traduït per E. M. Sinclair. Chicago: The University of Chicago Press.

— 	(1958). «How Farabi Read Plato’s Laws». A: Mélanges Louis Massignon. Vol. 
3. Damas: Institut Français de Damas, p. 319-344 (després a Strauss 
1959).

— 	(1959). What is Political Philosophy? Glencoe, Ill.: Free Press.
— 	(1964a). The City and Man. Chicago i Londres: The University of Chica-

go Press (traducció catalana a Strauss 2000).
— 	(1964b). Meditación sobre Maquiavelo. Madrid: Instituto de Estudios Polí-

ticos. Traduït per Carmela Gutiérrez de Gambra.



74    Enrahonar 54, 2015	 Josep Monserrat Molas

— 	(1965). Spinoza’s Critique of Religion. «Preface to the English Translation». 
Nova York: Schocken Books. Chicago i Londres: The University of Chi-
cago Press, 1997.

— 	(1966). Socrates and Aristophanes. Nova York: Basic Books.
— 	(1975). The Argument and the Action of Plato’s Laws. Chicago i Londres: 

The University of Chicago Press.
— 	(1979). «Preface to Hobbes Politische Wissenschaft». Interpretation, 8 (1), 

1-10. Traducció de D. J. Maletz del prefaci del llibre publicat a Neuweid 
am Rhein: Hermann Luchterland, 1965.

— 	(1983). Studies in Platonical Political Philosophy. Chicago i Londres: The 
University of Chicago Press.

— 	(1988). Maïmonide: Essais rassemblés et traduits par Rémi Brague. París: 
PUF.

— 	(1989). «The Problem of Socrates: Five Lectures». En: The Rebirth of Clas­
sical Political Rationalism: An Introduction to the Thought of Leo Strauss. 
Assajos i lectures de Leo Strauss seleccionats i introduïts per Thomas L. 
Pangle. Chicago i Londres: The University of Chicago Press.

— 	(1991). On Tyranny: Revised and expanded edition including the Strauss-
Kojève correspondence. Editat per Victor Gourevitch i Michael S. Roth. 
Nova York: Free Press.

— 	(2000). La ciutat i l’home. Traduït per Jordi Galí i Josep Monserrat. Barce-
lona: Barcelonesa d’Edicions.

— 	(2001). «Sobre una nova interpretació de la filosofia política de Plató». 
Anuari de la Societat Catalana de Filosofia, XIII, 49-76.

— 	(2003). Filosofia e Legge: Contributi per la comprensione di Maimonide e dei 
suoi predecessori. A cura de Carlo Altini. Florència: Giuntina.

— 	(2006). El problema de Sòcrates. Traduït per J. Monserrat i V. Olivares. 
Estudi introductori de J. Sales i J. Monserrat. Barcelona: Pòrtic.

— 	(2008). «El problema de Sòcrates: Primera conferència». Traduït per Àngel 
Pascual. Anuari de la Societat Catalana de Filosofia, XIX, 113-123.

— 	(2012). El libro sobre Maimónides. Editat i traduït per Antonio Lastra i 
Raúl Miranda. València: Pre-Textos.

— 	(2013). On Maimonides: The Complete Writings [en línia]. Editat per Ken-
neth Hart Green. Chicago i Londres: The University of Chicago Press. 
<http://dx.doi.org/10.7208/chicago/9780226776798.001.0001>

Strauss, L. i Klein, J. (1970). «A Giving of Accounts». The College, 22 (1), 
1-5.

Strauss, L. i Löwith, K. (1988). «Correspondence between Karl Löwith and 
Leo Strauss». The Independent Journal of Philosophy, 5/6, 177-192.

Zuckert, K. H. (1996). Postmodern Platos: Nietzsche, Heidegger, Gadamer, 
Strauss, Derrida. Chicago: The University of Chicago Press.



La descoberta «platònica» de Maimònides en Leo Strauss	 Enrahonar 54, 2015    75

Josep Monserrat Molas és professor agregat Serra Hunter del Departament de Filosofia Teorèti-
ca i Pràctica de la Universitat de Barcelona, degà de la Facultat de Filosofia de la Universitat de 
Barcelona i president de la Societat Catalana de Filosofia, filial de l’Institut d’Estudis Catalans.

Josep Monserrat Molas is a Serra Hunter Fellow at the Departament de Filosofia Teorètica i 
Pràctica, Dean of the Faculty of Philosophy at the University of Barcelona, and President of the 
Societat Catalana de Filosofia (Institut d’Estudis Catalans).


