
Enrahonar. Supplement Issue, 2018  103-112

ISBN 978-84-490-8043-2

La qüestió Utrum Philosophus convenienter assignet et 
sufficienter tres modos relativorum d’Antoni Andreu: 
Comparació amb Duns Escot1

Jaume Mensa i Valls
Universitat Autònoma de Barcelona
jaume.mensa@uab.cat

Resum

Antoni Andreu va escriure un extens Scriptum super Metaphysican Aristotelis, format origi-
nàriament per una Expositio literal (inspirada en part en el comentari de Tomàs d’Aquino) 
i unes Quaestiones (reelaboració de les d’Escot). L’objectiu d’aquest article consisteix a 
estudiar la qüestió Utrum Philosophus convenienter assignet et sufficienter tres modos relati-
vorum d’Antoni Andreu (còdex de la Real Biblioteca del monasterio de San Lorenzo del 
Escorial, G.III.25, f. 56a-b), de la seva obra Quaestiones metaphysicae, i comparar-la amb 
la corresponent qüestió de Duns Escot, Utrum convenienter ponat Philosophus tres modos 
relativorum (Quaestiones super libros Metaphysicorum, V, 12). Aquestes qüestions es referei-
xen a la Metafísica d’Aristòtil, V, 15, 1020b26-32.

Ens preguntarem si Antoni Andreu és un simple compilador fidel al mestre, com decla-
ra, o si la seva reelaboració d’aquesta qüestió, i en general la seva obra sencera, interpreta 
la doctrina escotista en una determinada direcció.

Paraules clau: Aristòtil; metafísica; relació, fonament; Quaestiones Metaphysicae

Abstract. The question Utrum Philosophus convenienter assignet et sufficienter tres modos 
relativorum by Antoni Andreu: Comparing it with Duns Scotus

Antoni Andreu wrote a long Scriptum super Metaphysican Aristotelis, originally composed 
of a literal Expositio (inspired in part by Thomas Aquinas’ commentary) and some Quaes-
tiones (a reelaboration of the commentary on Scotus). The aim of this paper is to study 
the question Utrum Philosophus convenienter assignet et sufficienter tres modos relativorum by 
Antoni Andreu (ms. Real Biblioteca, San Lorenzo del Escorial, G.III.25, f. 56a-b), in his 
work Quaestiones metaphysicae, and to compare it with the related question of Duns Scotus, 
Utrum convenienter ponat Philosophus tres modos relativorum (Quaestiones super libros Met-
aphysicorum, V, 12). These questions refer to Aristotle’s Metaphysics, V, 12, 1020b26-32. 

We are going to ask whether Antoni Andreu is a simple, loyal compiler of Duns Scotus, 
as he declares, or his reelaboration on this matter, and in general his whole work, interprets 
the Scotist doctrine in any specific sense. 

Keywords: Aristotle; metaphysics; relation; fundament; Quaestiones Metaphysicae

1.	 Aquest article ha estat redactat dins del projecte de recerca «Corpus Digital d’Arnau de 
Vilanova: Filosofia i ciència a la Corona d’Aragó (segles xiii-xiv)», Ministerio de Educación 
y Competitividad, FFI 2014-53050-C5-2-P.

	
 



104    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Jaume Mensa Valls

Inter philosophos semper fuit disputatio de relativis 
Albertus Magnus, Summa Theologiae, I, tr. 13, q. 52, sol.

1. Introducció

Aristòtil tracta de ‘la relació’ (prós ti) en diversos llocs de la seva obra: Metafí-
sica, Α, 9, 990b-10-22; α, 1003b; Γ, 6, 1011a20; Δ, 7, 1017a-b; Δ, 15, 
1020b25-1021b11; Ι, 6, 1046b32-1057b2; Κ, 12, 1068a9-14; Ν, 1, 1087a29-
1090a15; Categories, 7, 6a37-8b24; 10, 11b16-13b35; 13, 14b24-15a13; 
Tòpics, 4,4, 124b-15-125b14; Refutacions sofístiques, 13, 173a32-b16; 31, 
181b25-182a7; Física, 7, 3, 246b3-248a9. D’aquests textos, els principals són 
el de les Categories, 7, 6a37-8b24; i el de la Metafísica, Δ, 15, 1020b25-
1021b11 (Sarrate, 1993, 1995; Lanham, 2004). 

Aristòtil dedica tot el capítol 7 de les Categories a reflexionar sobre la rela-
ció2. Ja al començament defineix la relació de la manera següent (Aristòtil, 
1999: 100): «Diem que estan en relació amb quelcom aquelles coses de les 
quals diem que precisament allò que són depèn d’altres coses o hi fa referència 
d’alguna manera». Tot seguit, Aristòtil posa diversos exemples i considera les 
propietats de la relació. I per solucionar una dificultat que hom podria fer-li 
considera una definició més precisa de relació (Aristòtil, 1999: 109): «solament 
són relatives aquelles coses l’ésser propi de les quals consisteix a tenir, d’una 
manera o d’altra, una relació amb quelcom». Segons la primera definició, la 
relació seria una dependència originada en l’atribució lingüística, és a dir, seria 
secundum dici. Segons la segona definició, la relació és «real», secundum esse. 

La dificultat que ha fet reconsiderar a Aristòtil la primera definició és la 
següent: algunes substàncies segones, concretament les que són part d’un tot, 
com el «cap d’algú» o la «mà d’algú», poden ser considerades «relatius» (Aris-
tòtil, 1999: 109) segons la primera definició, però, això no obstant, «podem 
saber què són exactament en si mateixes sense que per força hàgim de saber 
en relació amb què les diem, car no tenim per què saber de qui és aquest cap 
o de qui és aquesta mà. Per tant, aquestes coses no serien res de relatiu» (Aris-
tòtil, 1999: 110). La segona definició evita que aquest tipus de substàncies 
puguin ser considerades com a relatives.

Les coses relatives, de vegades, admeten la contrarietat (virtut i vici), però 
no sempre (el doble no té contrari). De vegades, les coses relatives admeten el 
més i el menys (una cosa pot ser més o menys semblant a una altra), però no 

2.	 Cf. Aristòtil, 1999: 100-110.

Sumari

1. Introducció

2. Antoni Andreu i el seu comentari  
a la Metafísica

3. Anàlisi de la qüestió: semblances  
i diferències amb Escot

Referències bibliogràfiques



La qüestió Utrum Philosophus convenienter assignet et sufficienter 	 Supplement Issue, 2018    105

sempre (no té sentit dir més o menys el doble). Sempre, però, les coses relati-
ves són recíproques. De vegades, no ho sembla, perquè no hem establert la 
seva relació de manera pertinent. Però, «si establim pertinentment allò en 
relació amb què parlem d’una cosa —un cop eliminades totes les altres coses 
que són accidentals talment que només resti allò amb què establim pertinent-
ment la relació—, llavors pervindrem sempre a parlar d’allò amb què relacio-
nem la cosa» (Aristòtil, 1999: 110).

El segon text important és el de Metafísica, Δ, 15, 1020b25-1021b11. És 
el text clàssic de la divisió de la relació. El llibre Δ és dedicat a trenta concep-
tes filosòfics destacats. Segurament és el llibre al·ludit en la Vida dels filòsofs 
il·lustres, V, 23, de Diògenes Laerci (1988: 281), amb aquestes paraules: «Dels 
diversos significats dels conceptes o expressions». Probablement fou escrit com 
una obra autònoma, que posteriorment fou inclosa en la Metafísica. Les cate-
gories són alguns dels conceptes més significatius del llibre. En la versió llatina, 
l’apartat dedicat a la relació comença amb aquesta distinció (García Yebra, 
1998: 269-271):3

Ad aliquid dicuntur alia quidem ut duplum ad dimidium, et triplum ad ter-
tiam partem, et totaliter multiplicatum ad multiplicati partem, et continens 
ad contentum. Alia ut calefactivum ad calefatibile, et sectivum ad secabile, et 
omnino activum ad passivum. Alia ut mensurabile ad mensuram, et scibile ad 
scientiam, et sensibile ad sensum.

Prós ti és traduït al llatí per ad aliquid. Les relacions de la primera classe es 
refereixen a un ordre numèric, determinat (com el doble respecte de l’u) o 
indeterminat (com el múltiple respecte de l’u o d’allò que excedeix respecte 
d’allò excedit). Les relacions de la segona classe s’anomenen relacions segons 
la potència activa i passiva i els actes de les potències: el foc respecte de la fusta. 
Aquestes dues primeres classes de relatius (segons nombre i segons potència) 
ho són «porque lo que ellas son se expresa por lo que es de otro» (García Yebra, 
1998: 269-271). En canvi, en les relacions de la tercera classe, les coses relati-
ves segons elles mateixes (com el mensurable respecte de la mesura) ho són 
perquè una altra cosa es diu relativa a ella (mesura). 

Duns Escot dedica tres qüestions del llibre V a aquest fragment de la Meta-
física aristotèlica: 

Utrum conuenienter ponat Philosophus tres modos relatiuorum (Ioannes Duns 
Scotus, 1997: 615-617, qüestió 12);

Utrum tertius modus distinguitur a segundo (Ioannes Duns Scotus, 1997: 617-
618, qüestió 13);

3.	 La traducció al castellà (García Yebra, 1998: 269-270) diu: «Relativo se dice, de unas cosas, 
como lo doble en orden a la mitad y lo triple en orden a la tercera parte, y en general el 
múltiple en orden al submúltiplo, y lo que excede en orden a lo excedido; de otras, como 
lo que puede calentar en orden a lo que puede ser calentado, y lo cortante en orden a lo 
cortable, y, en una palabra, lo activo en orden a lo pasivo; de otras, como lo medible en 
orden a la medida, y lo escible en orden a la ciencia, y lo sensible en orden a la sensación».



106    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Jaume Mensa Valls

Utrum idem referatur ad duo per se (Ioannes Duns Scotus, 1997: 618-640, 
qüestió 14).

Escot distingeix entre l’ésser absolut i l’ésser relatiu4. Les categories d’ésser 
absolut són Substància, Quantitat i Qualitat; les altres set, especialment la 
Relació, d’ésser relatiu. A diferència de les altres sis categories d’ésser relatiu, 
la Relació és l’única categoria que és definida completament per la referència 
a una cosa diferent. Per a Escot la relació no s’identifica amb el fonament. 
Qualsevol relació té una característica distintiva (ser ad aliquid), que la fa 
diferent del subjecte i de qualsevol altre accident. Tenim, per exemple, que X 
pesa més que Y. X i Y tenen cadascú un accident que és pesar x. El pes de X és 
el fonament (fundamentum) de la relació i el pes de Y n’és terme (terminus). 
Els pes de X i el pes de Y són condicions necessàries per a l’existència d’aques-
ta relació, però no són suficients: els pes de X i el pes de Y podrien augmentar 
o minvar fins a invertir la relació. La relació no s’estableix entre el pes de X 
(fonament) i el pes de Y (terme), sinó entre X i Y. La relació de pes entre X i 
Y és un accident particular diferent del pes de X i del pes de Y (King, 2002: 
34-35).

Per a Escot les relacions de primera classe es fonamenten en la categoria de 
Quantitat; les de la segona classe en una categoria absoluta (Substància, Qua-
litat o Quantitat); i les de tercera classe es poden fonamentar en qualsevol 
categoria. 

El nostre objectiu, però, no consisteix a estudiar principalment la interpre-
tació de Duns Escot d’aquest fragment de la Metafísica aristotèlica, sinó la del 
seu deixeble Antoni Andreu, conegut com a «segon fundador de l’escotisme», 
l’Scotulus o l’Scotellus. Concretament, analitzarem la seva qüestió Utrum Phi-
losophus conuenienter et sufficienter assignet tres modos relatiuorum (còdex de 
San Lorenzo de El Escorial, Real Biblioteca, ms. g.III.25) i la compararem amb 
la del mestre. Esperem així copsar el sentit de la tasca que Antoni Andreu porta 
a terme en el seu comentari a la Metafísica d’Aristòtil.

2. Antoni Andreu i el seu comentari a la Metafísica

Antoni Andreu és autor d’un Scriptum super Metaphysicam Aristotelis, obra que 
integra un comentari literal i unes 90 qüestions intercalades5. El comentari 
literal, conegut com a Expositio Metaphysicae, segueix el fil de l’obra homòni-
ma de Tomàs d’Aquino (Thomas Aquinatis, 1915), el comentari per antono-
màsia de la Metafísica aristotèlica, i se’n serveix. Els tomistes acusaren Antoni 
Andreu de ser un imitator Aquinatis. Òbviament, en molts passatges critica 

4.	 Cf. King, 2003: 33-38. Per a la interpretació d’Escot de les categories aristotèliques, en el 
context de la filosofia del la seva època, vegeu Pini, 2002.

5.	 Pel que fa a les obres d’Antoni Andreu i a la seva bibliografia, vegeu Mensa i Valls (2017). 
Vegeu també l’interessant article de Lanza (2003). Per a una presentació general del comen-
tari a la Metafísica d’Antoni Andreu, vegeu: Duba (2014: 414-440) i Cabré Duran (2018). 
La tesi de la Dra. Cabré Duran és dedicada concretament a la univocitat.



La qüestió Utrum Philosophus convenienter assignet et sufficienter 	 Supplement Issue, 2018    107

veladament o explícitament (sense esmentar mai, però, el nom de Tomàs 
d’Aquino, ans referint-s’hi amb l’expressió quidam expositor) la interpretació 
tomista i en proposa l’alternativa escotista. Antoni Andreu, però, encara vol 
anar més enllà i superar el comentari de Tomàs d’Aquino: per això hi interca-
la qüestions sobre els aspectes més nuclears (Pini, 1991, 1995a). Aquestes 
qüestions d’Antoni Andreu són una revisió de l’obra primerenca Quaestiones 
super libros Metaphysicorum Aristotelis d’Escot a partir d’elements doctrinals, 
com per exemple la univocitat, de l’Ordinatio i el Quodlibet (Pini, 1995a, 
1995b). L’Scriptum super Metaphysicam sencer només s’ha conservat en un sol 
manuscrit: Oxford, Oriel College Library, LXV. Ja a primera hora les qüestions 
(Quaestiones Metaphysicae) circulaven autònomament: actualment tenim notí-
cia de cinquanta-sis manuscrits. A partir de l’any 1471 foren editades diverses 
vegades: Segons un estudi de Marek Gensler (1992), se’n feren quinze edicions 
incunables, més sis dels primers anys del segle xvi. L’Expositio Metaphysicae 
fou impresa sis vegades fins l’any 1520.

Com hem dit, el còdex que prenem com a base és el de la Real Biblioteca 
de San Lorenzo de El Escorial, g.III.25 (= SLE). És un còdex format per 201 
folis de paper, de 228 x 156 mm., escrits a doble columna per una mà del 
segle xvi.

3. Anàlisi de la qüestió: semblances i diferències amb Escot

Les tres qüestions d’Escot relatives al nostre fragment són reelaborades per 
Antoni Andreu i transformades en sis:

Utrum Philosophus conuenienter assignet et sufficienter tres modos relatiuorum 
(SLE, f. 56a-b; Ioannes Duns Scotus, 1495: f. 26b-c, qüestió 13);

Utrum primus modus fuerit sufficienter assignatus (SLE, f. 56a-57a; Ioannes 
Duns Scotus, 1495: f. 26c-d, qüestió 14);

Utrum 2us modus relationis sit bene assignatus (SLE, f. 57a; Ioannes Duns Sco-
tus, 1495: f. 26d, qüestió 15);

Utrum 3us modus sit bene assignatus (SLE, f. 57b-c; Ioannes Duns Scotus, 1495: 
f. 26d-27a, qüestió 16);

Utrum 3us modus distinguatur a duobus primis (SLE, f. 57c-58b; Ioannes Duns 
Scotus, 1495: f. 27a-b, qüestió 17); 

Utrum idem referatur ad duo vel ad plura (SLE, f. 58b-59a; Ioannes Duns 
Scotus, 1495: f. 27b-d, qüestió 18).

Andreu, doncs, ha transformat les tres qüestions d’Escot en sis, de la mane-
ra següent. La q. 12 d’Escot, tot i conservar-ne pràcticament el mateix títol, 
l’ha dividit en tres (les 13, 14, 15 de l’edició de Venècia de 1495). La q. 13 
d’Escot ha estat desdoblada en dues: les 16 i 17. I, finalment, la 14 d’Escot es 
correspon amb la 18 d’Andreu.



108    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Jaume Mensa Valls

L’estructura de la qüestió (sempre segons l’esmentat manuscrit) és la 
següent:

Videdur. Dues raons contràries:
1. 	Aquests tres modes es fonamenten sobre «diversa generalissima», per tant 

no pertanyen a un sol gènere (SLE, f. 56a):

Videtur quod non, nam isti tres modi fundantur super diuersa generalissima, 
ergo non sunt relationes vnius generis, sed sunt in diuersis generalissimis, quod 
videtur absurdum. Probatio consequentie, quia relatio uel est idem cum fun-
damento vel est aliud. Si idem, habet propositum, quia sicut fundamenta sunt 
in diuersis praedicamentis ita relationes. Si relationes sunt aliud a fundamento, 
tum cum accipiunt speciem et distinctionem a fundamentis tanta distinctio 
in relationibus quanta est in fundamentis distinguentibus, sed fundamenta 
distinguuntur genere, ergo et relationes6.

2. 	El relatiu «secundum genus», que és relatiu per se, no és inclòs en cap 
d’aquests tres modes (SLE, f. 56a):

Preterea, aliqua sunt per se relativa, que non continentur sub aliquo istorum 
modorum, ergo isti modi insufficienter sunt assignati. Consequens est eui-
dens. Sed probatur antecedens, quia multa sunt relativa secundum genus, 
sicut medicina refertur quia scientia, et sunt relativa per se, quia quicquid est 
in intellectu generis est de intellectu speciei. Si ergo genus dependet ad ali-
quid, sequitur quod similiter et species; huiusmodi aut[em] secundum genus 
non continentur sub aliquo istorum modorum trium. Contra Philosophus 
in littera7.

Respondeo: Els tres modes de relatius estan assignats correctament i sufi
cientment segons els seus fonaments (SLE, f. 56a): 

Respondeo quod isti tres modi sunt bene et sufficienter assignati, vbi sciendum 
est quod quamuis relationes habeant distinctiones specificas secundum pro
prias differentias, sicut et alia, tamen, quia latent nos et sunt ignote nobis, acci-
pimus distinctiones earum per fundamenta per que circumloquimur earum 
differentias specificas, que forte propter earum modicam entitatem latent nos, 
ita quod ex fundamentis innotescit nobis distinctio earum relationum, sive 
effectiue sive materialiter, ita quod ista distinctio sit extrinseca8.

6.	 Cf. Ioannes Duns Scotus (1997: 615/6-12, q. 12): «Isti diversi modi fundantur super 
diversa generalissima, ergo relationes sunt in diversis generalissimis. Probatio consequentiae: 
si relatio idem cum fundamento, tunc patet. Si aliud, cum accipiat speciem et distinctionem 
a fundamento, tunc tantum differrent relationes quantum fundamenta; quare si funda-
menta distinguuntur genere, et relationes».

7.	 Cf. Ioannes Duns Scotus (1997: 615/17-21, q. 12): «Item, isti modi non sufficiunt. Quia 
relativa secundum genus sunt per se relativa, et non continentur sub istis modis. Probatio 
primi: quidquid est de intellectu generis, est de intellectu speciei; ergo si genus dependeat 
ad aliud, et species similiter. — Philosophus, quoad secundum, dicit in littera».

8.	 Cf. Ioannes Duns Scotus (1997: 622/18-623/2, q. 14): «Ad quaestionem in generali: quod 
distinctio est conveniens. Ubi notandum quod quamvis relationes, sicut alia, habent dis-



La qüestió Utrum Philosophus convenienter assignet et sufficienter 	 Supplement Issue, 2018    109

Ad obiectiones:
Ad primam. Nega la conseqüència. Encara que els «generalissima» siguin 

diversos, es poden fonamentar sobre un mateix gènere.
Ad secundam. Nega l’antecedent. Encara que els relatius «secundum genus» 

no pertanyin directament a alguns d’aquests tres modes, s’hi poden reduir.

Quines són les diferències de contingut entre Antoni Andreu i Duns Escot? 
Diguem, d’entrada, que pràcticament no hi ha cap diferència doctrinal. Els 
dos arguments contraris del videtur i la seva solució són extrets de les qüestions 
d’Escot. La conclusió també és pràcticament la mateixa. Andreu, però, ha 
utilitzat una idea de l’Ordinatio per donar més força argumentativa i expres-
siva al corpus9.

Les diferències més importants, però, les trobem en el nivell de l’organitza-
ció dels continguts. Hem vist que en mans d’Antoni Andreu les tres qüestions 
d’Escot han donat lloc a set qüestions. L’ordre d’Antoni Andreu és més clar. 
Així, per exemple, la qüestió 12 d’Escot conté les objeccions generals contra la 
triple divisió dels relatius segons Aristòtil i les particulars dels dos primers 
modes. Andreu crea una qüestió per a cada un dels modes (14, 15, 16) i en elles 
hi tracta de les objeccions particulars de cadascuna d’aquestes qüestions. En la 
qüestió 13 només conserva les objeccions generals. En la qüestió 12 d’Escot 
només hi ha les objeccions, en canvi la «solutio autoris» i les respostes a les 
objeccions són a la qüestió 14. Andreu extreu aquest material i el porta cap el 
seu lloc natural. Crea així una qüestió pràcticament nova, que com a tal no 
existeix en l’obra escotista, però feta de material genuí d’Escot.

Des del punt de vista estilístic Antoni Andreu poleix el text d’Escot: hi 
afegeix aclariments, arrodoneix les frases, les desenvolupa, elimina reiteracions. 
La tasca d’Antoni Andreu, ens sembla, està orientada per tres criteris:

tinctiones specificas per proprias differentias, tamen quia latent nos, accipimus distinctio-
nem earum per fundamenta, ex quibus innotescit distinctio relativorum sive relationum, 
scilicet effective sive materialiter». 

9.	 Ioannes Duns Scotus, Ordinatio, I., d. 7, q. 1, n. 54 (1959: 130): «Sed secundo modo 
accipiendo, numquam distinguentia tantum conveniunt quantum conveniunt illa quae per 
illa distinguuntur, sicut patet discurrendo per omnia distinguentia. Differentiae enim spe-
cificae non includunt genus in quo conveniant, species autem distinctae per illas includitur 
genus in quo conveniant: et ratio est, quia distinguentia aliquid praesupponunt in ipsis 
distinctis quod ipsa distinguentia non includunt in intellectu suo, distincta tamen per illa 
includunt illud; ideo distincta conveniunt in eo, distinguentia autem non conveniunt in 
illo»; i Ioannes Duns Scotus, Ordinatio, I., d. 13, q. u., n. 80 (1963: 107): «Differentiae 
specificae non sunt a se effective et tamen sunt se ipsis primo distinctae formaliter, ab eo 
tamen sunt distinctae effective a quo sunt effective. Distingui autem ‘primo formaliter’ non 
est distingui per aliquid inclusum in uno, et in alio convenire, sed se toto formaliter dis-
tingui, etiam si per impossibile omne aliud a ratione sua circumscribatur; ita dico quod si 
differentiae ultimae compositae essent, se totis distinguerentur et se totis essent primo 
distinctae formaliter». Afirma Antoni Andreu (ad primum): «Similiter etiam nec est neces-
sarium loquendo de distinguentibus intrinsicis, nam due species specialissime distinguntur 
non tamen se totis quia conveniunt in genere et tamen differentie specifice distinguntur se 
totis» (SLE, f. 56b).



110    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Jaume Mensa Valls

a) 	 Sistematització. Antoni Andreu té una visió de conjunt del tema, de les 
diverses qüestions que l’integren, de la seva interrelació, de les conclusions 
i de les premisses sobre les quals es fonamenten. I escriu pensant en aquest 
tot. L’arquitectura estructural i argumentativa està molt ben travada. 
Aquesta visió de conjunt li permet de suprimir repeticions, arguments 
reiteratius, detectar i suplir mancances.

b) 	Simplificació. L’estil de Duns Escot és complex, difícil, enrevessat i Andreu 
intenta —i sovint se’n surt— de simplificar-lo, tant pel que fa a la seva 
formulació lingüística com pel que fa al seu fil argumentatiu. 

c) 	 Claredat. En resulta un text i una exposició molt més llegible i compren-
sible, més diàfan sense perdre la seva profunditat conceptual10.

S’entén, des d’aquesta perspectiva, que les obres d’Andreu fossin més uti-
litzades que les d’Escot en els grans centres universitaris escotistes dels segles 
xv i xvi. L’escotisme tal com el coneixem és obra d’Escot però també d’Anto-
ni Andreu: amb raó ha estat considerat per Bérubé (1979: 387) com el «segon 
fundador de l’escotisme».

Al final del comentari de la Metafísica d’Escot (1892: 600), llegim aquestes 
paraules11:

segueixo la doctrina d’aquell subtilíssim i excel·lentíssim doctor, la fama i la 
memòria del qual seran sempre beneïdes, com és natural que així sigui per 
a aquella persona que amb la seva sagrada i profunda doctrina omple i fa 
ressonar tot l’univers, és a dir mestre Joan Duns, de nació escocès i d’hàbit 
franciscà […] Lector, si trobes alguna cosa ben dita en aquesta obra, sàpigues 
que ha rajat de la font i la profunditat de la seva doctrina. Si hi hagués alguna 
cosa menys ben dita o que d’alguna manera contradigués la seva doctrina, 
atribueix-la a la meva imperícia (Mensa, 2015: 28-29).

10.	 Pini (1995b: 294-298) ha comparat globalment la relació entre les qüestions d’Antoni 
Andreu i les d’Escot, des del punt de vista de les aportacions d’Andreu i ha arribat a la 
conclusió següent. En funció de la manera com Antoni Andreu reelabora les qüestions 
d’Escot, aquestes qüestions es poden classificar en cinc grups. Un primer grup integra les 
setze qüestions que Andreu pràcticament no toca, o en tot cas només revisa aspectes lin-
güístics. Un segon grup és format per les vint-i-vuit qüestions que segueixen força fidelment 
el text d’Escot, però en els qual Andreu ha afegit o suprimit fragments. El tercer grup és el 
de les catorze qüestions que desenvolupen temes no presents en l’obra d’Escot. El quart 
grup és constituït per les quatre qüestions en les quals Andreu proposa una solució nova. 
Finalment, el cinquè grup reuneix les qüestions noves, és a dir, les que no tenen paral·lel 
en l’obra d’Escot, sigui perquè pertanyen als llibres X-XII de la Metafísica (que Escot no va 
comentar), sigui perquè tracten de temes dels nou primers llibres de la Metafísica que 
Andreu creu importants, però als quals Escot no va dedicar una qüestió pròpia.

11.	 En llatí (Antonius Andreae, 1892: 600): «secutus sum doctrinam illius subtilissimi et excel
lentissimi Doctoris, cujus fama et memoria in benedictione est, utpote qui sua sacra et 
profunda doctrina totum orbem adimplevit et facit resonare, scilicet Magistri Joannis Duns, 
qui fuit natione Scotus, Religione Minor […] Si aliquid bene dictum in isto opere reperies, 
scias a fonte et profunditate suae doctrinae, ac scientiae emanasse. Si quid vero minus bene 
dictum, aut ejus doctrinae quomodolibet contradicens, meae imperitiae adscribatur».



La qüestió Utrum Philosophus convenienter assignet et sufficienter 	 Supplement Issue, 2018    111

Referències bibliogràfiques

Antonius Andreae (1892). Expositio in XII libros Metaphysicae Aristotelis. 
París: Ludovico Vives (Ioannes Duns Scotus, Opera Omnia, VI).

Aristòtil (1991). Categories. Text revisat i traducció de Josep Batalla. Barce-
lona: Fundació Bernat Metge.

— 	(1495). Quaestiones super duodecim libros Metaphysice. Venècia: De Gregoriis.
Bérubé, Camille (1979). «Antoine André, témoin et intèrprete de Scot». Anto-

nianum, 54, 386-446.
Cabré Duran, Maria (2018). Antoni Andreu (ca. 1280-1335), comentador de 

la «Metafísica» d’Aristòtil. Una reconstrucció de la univocitat del concepte 
d’ésser. Tesi doctoral. Doctorat en Filosofia. Universitat Autònoma de Bar-
celona, Departament de Filosofia: 2018.

Diògenes Laerci (1988). Vides dels filòsofs, I. Traducció i edició a cura d’An-
toni Piqué Angordans. Barcelona: Laia (Textos Filosòfics, 50).

Duba, William O. (2014). «Three franciscan Metaphysicians after Scotus: 
Antonius Andreae, Francis of Marchia, and Nicolas Bonet». A: A Compa-
nion to the Latin Medieval Commentaries on Aristotle’s Metaphysics. Edited 
by Fabrizio Amerini and Gabriele Galluzzo. Leiden-Boston: Brill (Brill’s 
Companion to the Christian Tradition, 43), 413-493.

García Yebra, Valentín (ed. i trad.) (1998). Aristotelis Metaphysica. Edición 
trilingüe. Segunda edición revisada. Madrid: Gredos.

Gensler, Marek (1992). «Catalogue of Works by or Ascribed to Antonius 
Andreae». Medaevalia philosophica Polonorum, 31, 146-155.

Hood, Pamela (2004). Aristotle on the Categorie of Relation. Lanham: Univesity 
Press of America.

Ioannes Duns Scotus (1959). Ordinatio, I, d. 11-25. A: Opera Omnia, IV, 
Ciutat del Vaticà.

—	(1963). Ordinatio, I, d. 26-48. A: Opera Omnia, V, Ciutat del Vaticà.
—	(1997). Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristotelis, libri I-V. R. 

Andrews, G. Etzkorn, G. Gál, R. Green, F. Kelley (†), G. Marcil (†), T., 
Noone, R. Wood (eds.). St. Bonaventure (N.Y): The Franciscan Institute, 
St. Bonaventure University.

King, Peter (2003). «Scotus on Metaphysics». A: Th. Williams, The Cambridge 
Companion to Duns Scotus. Cambridge: University Press, 15-68.

Krempel, A. (1952). La doctrine de la relation chez S. Thomas. París: J. Vrin. 
Lanza, Lidia (2003). «Antonius Andreae». A: CALMA. Compendium Aucto-

rum Latinorum Medii Aevii, I. Florència: SISMEL, Edizioni del Galluzzo, 
309-312.

Mensa i Valls, Jaume (2015). «Antoni Andreu, deixeble català de Duns 
Escot». Revista de Catalunya, 291, 26-36.

— 	(2017). Antoni Andreu, mestre escotista. Balanç d’un segle d’estudis. Barcelo-
na: Institut d’Estudis Catalans.

Philippe, M.-D. (1958). «Le relatif dans la philosophie d’Aristote», Revue des 
Sciences Philosophiques et Théologiques, 42, 689-710. 



112    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Jaume Mensa Valls

Pini, Giorgio (1991). «Una lettura scotista della Metafísica di Aristotele: L’Ex-
positio in libros Metaphysicorum di Antonio Andrea». Documenti e studi sulla 
tradizione filosofica medievale, 2/2, 529-586.

— (1995a). «Scotistic Aristotelianism: Antonius Andreas’ Expositio and Quaes
tiones on the Metaphysics». A: Sileo, Leonardo (ed.). Via Scoti: Methodo-
logica ad mentem Joanem Duns Scoti. Atti del Congresso Scotistico Inter-
nazionale, Romae, 9-11 marzo 1993. Roma: PAA, Edizioni Antonianum, 
375-389.

— (1995b). «Sulla fortuna delle Quaestiones super Metaphysicam di Duns 
Scoto: le Quaestiones super Metaphysicam di Antonio Andrea». Documenti 
e studi sulla tradizione filosofica medievale, 6, 281-361.

— (2002). Categories and Logic in Duns Scotus. An interpretation of Aristotle’s 
Categories in the late thirteenth Century. Leiden-Boston: Brill.

Sarrate, Carles (1993). «La relació a Aristòtil (I)». Anvari de la Societat Cata-
lana de Filosofia, 5, 15-50.

— (1995). «La relació a Aristòtil (i II)». Anvari de la Societat Catalana de 
Filosofia, 6, 23-49.

Thomas Aquinatis (1915). In Metaphysicam Aristotelis commentaria. Cura et 
studio M.-R. Cathala. Torí: Marietti.

Jaume Mensa i Valls és professor titular de Filosofia medieval al Departament de Filosofia de 
la Universitat Autònoma de Barcelona i membre numerari de l’Institut d’Estudis Catalans. És 
llicenciat i doctor en Filosofia (UAB), llicenciat en Teologia (FTC) i Paleographus-Archivarius 
(Scuola Vaticana di Paleografia, Diplomatica e Archivistica, Archivio Segreto Vaticano). La seva 
recerca s’ha centrat sobretot en autors medievals catalans. Actualment treballa en l’edició críti-
ca de les obres espirituals d’Arnau de Vilanova. El seu últim llibre publicat és Antoni Andreu, 
mestre escotista. Balanç d’un segle d’estudis (Barcelona, IEC, 2017).

Jaume Mensa i Valls is Senior Lecturer of Medieval Philosophy at the Department of Philoso-
phy at the Autonomous University of Barcelona and numerary member of the Institute of 
Catalan Studies. He graduated in Philosophy (UAB) and in Theology (FTC) and obtained a 
PhD in Philosophy (UAB) and the title Paleographus-Archivarius (Scuola Vaticana di Paleogra-
fia, Diplomatica e Archivistica, Archivio Segreto Vaticano). His research has been especially 
centred on Catalan medieval authors. He is currently preparing the critical edition of Arnau de 
Vilanova’s spiritual works. The last book which he published is Antoni Andreu, mestre escotista. 
Balanç d’un segle d’estudis (Barcelona, IEC, 2017).


	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk482201592
	_Hlk482201313
	_Hlk498073223
	_Hlk496541268
	_Hlk496540765
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk517088999
	_Hlk502053266
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk518588034
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk518473534
	_GoBack
	_GoBack

