Enrahonar. Supplement Issue, 2018  103-112

La qiiestié Utrum Philosophus convenienter assignet et
suffficienter tres modos relativorum d’Antoni Andreu:
Comparacié amb Duns Escot!

Jaume Mensa i Valls
Universitat Autdnoma de Barcelona

jaume.mensa@uab.cat

Resum

Antoni Andreu va escriure un extens Scriptum super Metaphysican Aristotelis, format origi-
nariament per una Expositio literal (inspirada en part en el comentari de Tomas d’Aquino)
i unes Quaestiones (reelaboracié de les d’Escot). Lobjectiu d’aquest article consisteix a
estudiar la qiiestié Usrum Philosophus convenienter assignet et sufficienter tres modos relati-
vorum d’Antoni Andreu (codex de la Real Biblioteca del monasterio de San Lorenzo del
Escorial, G.II1.25, f. 56a-b), de la seva obra Quaestiones metaphysicae, i comparar-la amb
la corresponent qiiestié de Duns Escot, Usrum convenienter ponat Philosophus tres modos
relativorum (Quaestiones super libros Metaphysicorum, V, 12). Aquestes qiiestions es referei-
xen a la Merzafisica d’Aristotl, V, 15, 1020b26-32.

Ens preguntarem si Antoni Andreu és un simple compilador fidel al mestre, com decla-
ra, o si la seva reelaboracié d’aquesta qiiestid, i en general la seva obra sencera, interpreta
la doctrina escotista en una determinada direccié.

Paraules clau: Aristotil; metafisica; relacid, fonament; Quaestiones Metaphysicae

Abstract. The question Utrum Philosophus convenienter assignet et sufficienter tres modos
relativorum by Antoni Andren: Comparing it with Duns Scotus

Antoni Andreu wrote a long Scriptum super Metaphysican Aristotelss, originally composed
of a literal Expositio (inspired in part by Thomas Aquinas’ commentary) and some Quaes-
tiones (a reelaboration of the commentary on Scotus). The aim of this paper is to study
the question Utrum Philosophus convenienter assignet et sufficienter tres modos relativorum by
Antoni Andreu (ms. Real Biblioteca, San Lorenzo del Escorial, G.III1.25, f. 56a-b), in his
work Quaestiones metaphysicae, and to compare it with the related question of Duns Scotus,
Utrum convenienter ponat Philosophus tres modos relativorum (Quaestiones super libros Met-
aphysicorum, V, 12). These questions refer to Aristotle’s Mezaphysics, V, 12, 1020b26-32.

We are going to ask whether Antoni Andreu is a simple, loyal compiler of Duns Scotus,
as he declares, or his reelaboration on this matter, and in general his whole work, interprets
the Scotist doctrine in any specific sense.

Keywords: Aristotle; metaphysics; relation; fundament; Quaestiones Metaphysicae

1. Aquest article ha estat redactat dins del projecte de recerca «Corpus Digital d’Arnau de
Vilanova: Filosofia i ci¢ncia a la Corona d’Aragé (segles x111-x1v)», Ministerio de Educacién
y Competitividad, FFI 2014-53050-C5-2-P.

ISBN 978-84-490-8043-2



104 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Jaume Mensa Valls

Sumari

1. Introduccié 3. Analisi de la qiiestié: semblances

2. Antoni Andreu i el seu comentari i diferencies amb Escot

ala Metafisica  Referencies bibliografiques

Inter philosophos semper fuit disputatio de relativis
Albertus Magnus, Summa Theologiae, 1, tr. 13, q. 52, sol.

1. Introduccid

Aristotil tracta de ‘la relacié’ (prds #) en diversos llocs de la seva obra: Mezafi-
sica, A, 9, 990b-10-22; a, 1003b; I', 6, 1011a20; A, 7, 1017a-b; A, 15,
1020b25-1021b11; 1, 6, 1046b32-1057b2; K, 12, 1068a9-14; N, 1, 1087a29-
1090a15; Categories, 7, 6a37-8b24; 10, 11b16-13b35; 13, 14b24-15a13;
Topics, 4,4, 124b-15-125b14; Refutacions sofistiques, 13, 173a32-b16; 31,
181b25-182a7; Fisica, 7, 3, 246b3-248a9. D’aquests textos, els principals sén
el de les Categories, 7, 6a37-8b24; i el de la Metafisica, A, 15, 1020b25-
1021b11 (Sarrate, 1993, 1995; Lanham, 2004).

Aristotil dedica tot el capitol 7 de les Caregories a reflexionar sobre la rela-
ci6®. Ja al comengament defineix la relacié de la manera segiient (Aristotil,
1999: 100): «Diem que estan en relacié amb quelcom aquelles coses de les
quals diem que precisament allo que sén depen d’altres coses o hi fa referéncia
d’alguna manera». Tot seguit, Aristotil posa diversos exemples i considera les
propietats de la relacid. I per solucionar una dificultat que hom podria fer-li
considera una definicié més precisa de relacié (Aristotil, 1999: 109): «solament
sén relatives aquelles coses I'ésser propi de les quals consisteix a tenir, d’'una
manera o d’altra, una relacié amb quelcom». Segons la primera definicid, la
relacié seria una dependencia originada en l'atribucid lingiiistica, és a dir, seria
secundum dici. Segons la segona definicid, la relacié és «realy, secundum esse.

La dificultat que ha fet reconsiderar a Aristotil la primera definicié és la
segiient: algunes substancies segones, concretament les que sén part d’un tot,
com el «cap d’algi» o la «<ma d’algii», poden ser considerades «relatius» (Aris-
totil, 1999: 109) segons la prlmera definicid, perd, aixd no obstant, «podem
saber que s6n exactament en si mateixes sense que per forca haglm de saber
en relacié amb que les diem, car no tenim per que saber de qui és aquest cap
o de qui és aquesta ma. Per tant, aquestes coses no serien res de relatiu» (Aris-
totil, 1999: 110). La segona definicié evita que aquest tipus de substancies
puguin ser considerades com a relatives.

Les coses relatives, de vegades, admeten la contrarietat (virtut i vici), perd
no sempre (el doble no té contrari). De vegades, les coses relatives admeten el
més i el menys (una cosa pot ser més o menys semblant a una altra), perd no

2. Cf. Aristotil, 1999: 100-110.



La qiiestié Utrum Philosophus convenienter assignet et sufficienter Supplement Issue, 2018 105

sempre (no té sentit dir més o menys el doble). Sempre, perd, les coses relati-
ves sén reciproques. De vegades, no ho sembla, perqué no hem establert la
seva relacié de manera pertinent. Perd, «si establim pertinentment allo en
relacié amb que parlem d’una cosa —un cop eliminades totes les altres coses
que sén accidentals talment que només resti allo amb que establim pertinent-
ment la relacié—, llavors pervindrem sempre a parlar d’allo amb que relacio-
nem la cosa» (Aristotil, 1999: 110). )
El segon text important és el de Metafisica, A, 15, 1020b25-1021b11. Es
el text classic de la divisi6 de la relacié. El llibre A és dedicat a trenta concep-
tes filosofics destacats. Segurament és el llibre al-ludit en la Vida dels filosofs
il-lustres, V, 23, de Didgenes Laerci (1988: 281), amb aquestes paraules: «Dels
diversos significats dels conceptes o expressions». Probablement fou escrit com
una obra autdbnoma, que posteriorment fou inclosa en la Metafisica. Les cate-
gories son alguns dels conceptes més significatius del llibre. En la versi llatina,
'apartat dedicat a la relacié comen¢a amb aquesta distincié (Garcfa Yebra,

1998: 269-271):3

Ad aliquid dicuntur alia guidem ut duplum ad dimidium, et triplum ad ter-
tiam partem, et totaliter multiplicacum ad multiplicati partem, et continens
ad contentum. Alia ut calefactivum ad calefatibile, et sectivum ad secabile, et
omnino activum ad passivum. Alia ut mensurabile ad mensuram, et scibile ad
scientiam, et sensibile ad sensum.

Prés ti és traduit al llati per ad aliquid. Les relacions de la primera classe es
refereixen a un ordre numeric, determinat (com el doble respecte de I'u) o
indeterminat (com el multiple respecte de 'u o d’alld que excedeix respecte
d’alld excedit). Les relacions de la segona classe sanomenen relacions segons
la potencia activa i passiva i els actes de les poténcies: el foc respecte de la fusta.
Aquestes dues primeres classes de relatius (segons nombre i segons potencia)
ho sén «porque lo que ellas son se expresa por lo que es de otro» (Garcfa Yebra,
1998: 269-271). En canvi, en les relacions de la tercera classe, les coses relati-
ves segons elles mateixes (com el mensurable respecte de la mesura) ho sén
perqueé una altra cosa es diu relativa a ella (mesura).

Duns Escot dedica tres qiiestions del llibre V a aquest fragment de la Meza-
fisica aristotelica:

Utrum conuenienter ponat Philosophus tres modos relatiuorum (Ioannes Duns
Scotus, 1997: 615-617, qiiestié 12);

Utrum tertius modus distinguitur a segundo (loannes Duns Scotus, 1997: 617-
618, qiiestié 13);

3. Latraduccid al castella (Garcia Yebra, 1998: 269-270) diu: «Relativo se dice, de unas cosas,
como lo doble en orden a la mitad y lo triple en orden a la tercera parte, y en general el
multiple en orden al submultiplo, y lo que excede en orden a lo excedido; de otras, como
lo que puede calentar en orden a lo que puede ser calentado, y lo cortante en orden a lo
cortable, y, en una palabra, lo activo en orden a lo pasivo; de otras, como lo medible en
orden a la medida, y lo escible en orden a la ciencia, y lo sensible en orden a la sensacién».



106 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Jaume Mensa Valls

Utrum idem referatur ad duo per se (loannes Duns Scotus, 1997: 618-640,
qiiestié 14).

Escot distingeix entre I'ésser absolut i I'ésser relatiu®. Les categories d’ésser
absolut sén Substancia, Quantitat i Qualitat; les altres set, especialment la
Relacié, d’ésser relatiu. A diferéncia de les altres sis categories d’ésser relatiu,
la Relacié és I'inica categoria que és definida completament per la referencia
a una cosa diferent. Per a Escot la relacié no s’identifica amb el fonament.
Qualsevol relacié té una caracteristica distintiva (ser ad aliquid), que la fa
diferent del subjecte i de qualsevol altre accident. Tenim, per exemple, que X
pesa més que Y. Xi Ytenen cadascti un accident que és pesar x. El pes de X és
el fonament (fundamentum) de la relacié i el pes de Y n’és terme (zerminus).
Els pes de X i el pes de Y's6n condicions necessaries per a 'existéncia d’aques-
ta relacid, perd no sén suficients: els pes de Xi el pes de ¥ podrien augmentar
o minvar fins a invertir la relacié. La relacié no s'estableix entre el pes de X
(fonament) i el pes de Y (terme), sind entre X'i Y. La relacié de pes entre X i
Y és un accident particular diferent del pes de X'i del pes de ¥ (King, 2002:
34-35).

Per a Escot les relacions de primera classe es fonamenten en la categoria de
Quantitat; les de la segona classe en una categoria absoluta (Substancia, Qua-
litat o Quantitat); i les de tercera classe es poden fonamentar en qualsevol
categoria.

El nostre objectiu, perd, no consisteix a estudiar principalment la interpre-
tacié de Duns Escot d’aquest fragment de la Metafisica aristotelica, siné la del
seu deixeble Antoni Andreu, conegut com a «segon fundador de I'escotisme,
I'Scotulus o I Scotellus. Concretament, analitzarem la seva qiiestié Utrum Phi-
losophus conuenienter et sufficienter assignet tres modos relativorum (cdodex de
San Lorenzo de El Escorial, Real Biblioteca, ms. g.I11.25) i la compararem amb
la del mestre. Esperem aixi copsar el sentit de la tasca que Antoni Andreu porta
a terme en el seu comentari a la Mezafisica d’ Aristotil.

2. Antoni Andreu i el seu comentari a la Metafisica

Antoni Andreu és autor d’un Scriptum super Metaphysicam Aristotelis, obra que
integra un comentari literal i unes 90 qiiestions intercalades’. El comentari
literal, conegut com a Expositio Metaphysicae, segueix el fil de I'obra homoni-
ma de Tomas d’Aquino (Thomas Aquinatis, 1915), el comentari per antono-
masia de la Metafisica aristotelica, i se’'n serveix. Els tomistes acusaren Antoni
Andreu de ser un imitator Aquinatis. Obviament, en molts passatges critica

4. Cf. King, 2003: 33-38. Per a la interpretacié d’Escot de les categories aristoteliques, en el
context de la filosofia del la seva &época, vegeu Pini, 2002.

5. Pel que fa ales obres d’Antoni Andreu i a la seva bibliografia, vegeu Mensa i Valls (2017).
Vegeu també linteressant article de Lanza (2003). Per a una presentacié general del comen-
tari a la Metafisica d’Antoni Andreu, vegeu: Duba (2014: 414-440) i Cabré Duran (2018).

La tesi de la Dra. Cabré Duran és dedicada concretament a la univocitat.



La qiiestié Utrum Philosophus convenienter assignet et sufficienter Supplement Issue, 2018 107

veladament o explicitament (sense esmentar mai, perd, el nom de Tomas
d’Aquino, ans referint-s’hi amb I'expressié quidam expositor) la interpretacié
tomista i en proposa l'alternativa escotista. Antoni Andreu, perd, encara vol
anar més enlla i superar el comentari de Tomas d’Aquino: per aixo hi interca-
la qgiiestions sobre els aspectes més nuclears (Pini, 1991, 1995a). Aquestes
qiiestions d’Antoni Andreu sén una revisié de I'obra primerenca Quaestiones
super libros Metaphysicorum Aristotelis d’Escot a partir d’elements doctrinals,
com per exemple la univocitat, de I'Ordinatio i el Quodlibet (Pini, 1995a,
1995b). LSeriptum super Metaphysicam sencer només s’ha conservat en un sol
manuscrit: Oxford, Oriel College Library, LXV. Ja a primera hora les qiiestions
(Quaestiones Metaphysicae) circulaven autdbnomament: actualment tenim noti-
cia de cinquanta-sis manuscrits. A partir de 'any 1471 foren editades diverses
vegades: Segons un estudi de Marek Gensler (1992), se’n feren quinze edicions
incunables, més sis dels primers anys del segle xv1. L Expositio Metaphysicae
fou impresa sis vegades fins 'any 1520.

Com hem dit, el codex que prenem com a base és el de la Real Biblioteca
de San Lorenzo de El Escorial, g.I11.25 (= SLE). Es un codex format per 201
folis de paper, de 228 x 156 mm., escrits a doble columna per una ma del
segle xv1.

3. Analisi de la qiiestié: semblances i diferéncies amb Escot

Les tres qiiestions d’Escot relatives al nostre fragment sén reelaborades per
Antoni Andreu i transformades en sis:

Utrum Philosophus conuenienter assignet et sufficienter tres modos relatinorum

(SLE, f. 56a-b; Ioannes Duns Scotus, 1495: f. 26b-c, giiestié 13);

Utrum primus modus fuerit sufficienter assignatus (SLE, f. 56a-57a; loannes
Duns Scotus, 1495: f. 26¢-d, qiiestié 14);

Utrum 2 modus relationis sit bene assignatus (SLE, f. 57a; loannes Duns Sco-

tus, 1495: f. 26d, qiiestié 15);

Utrum 3" modus sit bene assignatus (SLE, . 57b-c; loannes Duns Scotus, 1495:
f. 26d-27a, qiiesti 16);

Utrum 3" modus distinguatur a duobus primis (SLE, f. 57¢-58b; loannes Duns
Scotus, 1495: f. 27a-b, qiiestié 17);

Utrum idem referatur ad duo vel ad plura (SLE, f. 58b-59a; Ioannes Duns
Scotus, 1495: £. 27b-d, qiiestié 18).

Andreu, doncs, ha transformat les tres qiiestions d’Escot en sis, de la mane-
ra segiient. La q. 12 d’Escot, tot i conservar-ne practicament el mateix titol,
'ha dividit en tres (les 13, 14, 15 de I'edicié de Venecia de 1495). La q. 13
d’Escot ha estat desdoblada en dues: les 161 17. I, finalment, la 14 d’Escot es
correspon amb la 18 d’Andreu.



108 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Jaume Mensa Valls

Lestructura de la qiiestié (sempre segons I'esmentat manuscrit) és la
seglient:

Videdur. Dues raons contraries:
1. Aquests tres modes es fonamenten sobre «diversa generalissima», per tant
no pertanyen a un sol génere (SLE, f. 56a):

Videtur quod non, nam isti tres modi fundantur super diuersa generalissima,
ergo non sunt relationes vnius generis, sed sunt in diuersis generalissimis, quod
videtur absurdum. Probatio consequentie, quia relatio uel est idem cum fun-
damento vel est aliud. Si idem, habet propositum, quia sicut fundamenta sunt
in diuersis praedicamentis ita relationes. Si relationes sunt aliud a fundamento,
tum cum accipiunt speciem et distinctionem a fundamentis tanta distinctio
in relationibus quanta est in fundamentis distinguentibus, sed fundamenta

distinguuntur genere, ergo et relationes®.

2. El relatiu «<secundum genus», que és relatiu per se, no és inclos en cap

d’aquests tres modes (SLE, f. 56a):

Preterea, aliqua sunt per se relativa, que non continentur sub aliquo istorum
modorum, ergo isti modi insufficienter sunt assignati. Consequens est eui-
dens. Sed probatur antecedens, quia multa sunt relativa secundum genus,
sicut medicina refertur quia scientia, et sunt relativa per se, quia quicquid est
in intellectu generis est de intellectu speciei. Si ergo genus dependet ad ali-
quid, sequitur quod similiter et species; huiusmodi aut[em] secundum genus
non continentur sub aliquo istorum modorum trium. Contra Philosophus

in littera’.

Respondeo: Els tres modes de relatius estan assignats correctament i sufi-
cientment segons els seus fonaments (SLE, f. 56a):

Respondeo quod isti tres modi sunt bene et sufficienter assignati, vbi sciendum
est quod quamuis relationes habeant distinctiones specificas secundum pro-
prias differentias, sicut et alia, tamen, quia latent nos et sunt ignote nobis, acci-
pimus distinctiones earum per fundamenta per que circumloquimur earum
differentias specificas, que forte propter earum modicam entitatem latent nos,
ita quod ex fundamentis innotescit nobis distinctio earum relationum, sive
effectiue sive materialiter, ita quod ista distinctio sit extrinseca®.

6. Cf. Ioannes Duns Scotus (1997: 615/6-12, q. 12): «Isti diversi modi fundantur super
diversa generalissima, ergo relationes sunt in diversis generalissimis. Probatio consequentiae:
si relatio idem cum fundamento, tunc patet. Si aliud, cum accipiat speciem et distinctionem
a fundamento, tunc tantum differrent relationes quantum fundamenta; quare si funda-
menta distinguuntur genere, et relationes.

7. Cf. Ioannes Duns Scotus (1997: 615/17-21, q. 12): «Item, isti modi non sufficiunt. Quia
relativa secundum genus sunt per se relativa, et non continentur sub istis modis. Probatio
primi: quidquid est de intellectu generis, est de intellectu speciei; ergo si genus dependeat
ad aliud, et species similiter. — Philosophus, quoad secundum, dicit in littera».

8. Cf. lIoannes Duns Scotus (1997: 622/18-623/2, q. 14): «Ad quaestionem in generali: quod
distinctio est conveniens. Ubi notandum quod quamvis relationes, sicut alia, habent dis-



La qiiestié Utrum Philosophus convenienter assignet et sufficienter Supplement Issue, 2018 109

Ad obiectiones:

Ad primam. Nega la conseqii¢ncia. Encara que els «generalissima» siguin
diversos, es poden fonamentar sobre un mateix genere.

Ad secundam. Nega I'antecedent. Encara que els relatius «<secundum genus»
no pertanyin directament a alguns d’aquests tres modes, s’hi poden reduir.

Quines sén les difereéncies de contingut entre Antoni Andreu i Duns Escot?
Diguem, d’entrada, que practicament no hi ha cap diferéncia doctrinal. Els
dos arguments contraris del viderur i la seva solucié sén extrets de les qiiestions
d’Escot. La conclusié també és practicament la mateixa. Andreu, perd, ha
utilitzat una idea de I'Ordinatio per donar més forca argumentativa i expres-
siva al corpus’.

Les diferéncies més importants, pero, les trobem en el nivell de I'organitza-
ci6 dels continguts. Hem vist que en mans d’Antoni Andreu les tres qiiestions
d’Escot han donat lloc a set giiestions. Lordre d’Antoni Andreu és més clar.
Aixi, per exemple, la qiiestié 12 d’Escot conté les objeccions generals contra la
triple divisié dels relatius segons Aristotil i les particulars dels dos primers
modes. Andreu crea una qiiestié per a cada un dels modes (14, 15, 16) i en elles
hi tracta de les objeccions particulars de cadascuna d’aquestes giiestions. En la
qiiestié 13 només conserva les objeccions generals. En la qgiiestié 12 d’Escot
només hi ha les objeccions, en canvi la «solutio autoris» i les respostes a les
objeccions sén a la qiiestié 14. Andreu extreu aquest material i el porta cap el
seu lloc natural. Crea aix{ una qiiestié practicament nova, que com a tal no
existeix en ['obra escotista, perd feta de material genui d’Escot.

Des del punt de vista estilistic Antoni Andreu poleix el text d’Escot: hi
afegeix aclariments, arrodoneix les frases, les desenvolupa, elimina reiteracions.
La tasca d’Antoni Andreu, ens sembla, esta orientada per tres criteris:

tinctiones specificas per proprias differentias, tamen quia latent nos, accipimus distinctio-
nem earum per fundamenta, ex quibus innotescit distinctio relativorum sive relationum,
scilicet effective sive materialiter».

9. Ioannes Duns Scotus, Ordinatio, 1., d. 7, q. 1, n. 54 (1959: 130): «Sed secundo modo
accipiendo, numquam distinguentia tantum conveniunt quantum conveniunt illa quae per
illa distinguuntur, sicut patet discurrendo per omnia distinguentia. Differentiae enim spe-
cificae non includunt genus in quo conveniant, species autem distinctae per illas includitur
genus in quo conveniant: et ratio est, quia distinguentia aliquid praesupponunt in ipsis
distinctis quod ipsa distinguentia non includunt in intellectu suo, distincta tamen per illa
includunt illud; ideo distincta conveniunt in eo, distinguentia autem non conveniunt in
illo»; i Ioannes Duns Scotus, Ordinatio, 1., d. 13, q. u., n. 80 (1963: 107): «Differentiae
specificae non sunt a se effective et tamen sunt se ipsis primo distinctae formaliter, ab eo
tamen sunt distinctae effective a quo sunt effective. Distingui autem ‘primo formaliter’ non
est distingui per aliquid inclusum in uno, et in alio convenire, sed se toto formaliter dis-
tingui, etiam si per impossibile omne aliud a ratione sua circumscribatur; ita dico quod si
differentiae ultimae compositae essent, se totis distinguerentur et se totis essent primo
distinctae formaliter». Afirma Antoni Andreu (ad primum): «Similiter etiam nec est neces-
sarium loquendo de distinguentibus intrinsicis, nam due species specialissime distinguntur
non tamen se totis quia conveniunt in genere et tamen differentie specifice distinguntur se

totis» (SLE, f. 56b).



110 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Jaume Mensa Valls

b)

<)

Sistematitzacid. Antoni Andreu té una visié de conjunt del tema, de les
diverses qiiestions que I'integren, de la seva interrelacié, de les conclusions
i de les premisses sobre les quals es fonamenten. I escriu pensant en aquest
tot. Larquitectura estructural i argumentativa estad molt ben travada.
Aquesta visi6 de conjunt li permet de suprimir repeticions, arguments
reiteratius, detectar i suplir mancances.

Simplificacié. Lestil de Duns Escot és complex, dificil, enrevessat i Andreu
intenta —i sovint se’n surt— de simplificar-lo, tant pel que fa a la seva
formulacié lingiiistica com pel que fa al seu fil argumentatiu.

Claredat. En resulta un text i una exposicié molt més llegible i compren-
sible, més diafan sense perdre la seva profunditat conceptual'®.

S’entén, des d’aquesta perspectiva, que les obres d’Andreu fossin més uti-

litzades que les d’Escot en els grans centres universitaris escotistes dels segles
xv i xvI. Lescotisme tal com el coneixem és obra d’Escot perd també d’Anto-
ni Andreu: amb raé ha estat considerat per Bérubé (1979: 387) com el «segon
fundador de I'escotisme».

Al final del comentari de la Mezafisica d’Escot (1892: 600), llegim aquestes

paraules!!:

segueixo la doctrina d’aquell subtilissim i excel-lentissim doctor, la fama i la
memoria del qual seran sempre beneides, com és natural que aix{ sigui per
a aquella persona que amb la seva sagrada i profunda doctrina omple i fa
ressonar tot I'univers, és a dir mestre Joan Duns, de nacié escoces i d’habit
francisca [...] Lector, si trobes alguna cosa ben dita en aquesta obra, sapigues
que ha rajat de la font i la profunditat de la seva doctrina. Si hi hagués alguna
cosa menys ben dita o que d’alguna manera contradigués la seva doctrina,
atribueix-la a la meva impericia (Mensa, 2015: 28-29).

10. Pini (1995b: 294-298) ha comparat globalment la relacié entre les qiiestions d’Antoni

11.

Andreu i les d’Escot, des del punt de vista de les aportacions d’Andreu i ha arribat a la
conclusié segiient. En funcié de la manera com Antoni Andreu reelabora les giiestions
d’Escot, aquestes giiestions es poden classificar en cinc grups. Un primer grup integra les
setze qiiestions que Andreu practicament no toca, o en tot cas només revisa aspectes lin-
giifstics. Un segon grup és format per les vint-i-vuit giiestions que segueixen fora fidelment
el text d’Escot, pero en els qual Andreu ha afegit o suprimit fragments. El tercer grup és el
de les catorze qiiestions que desenvolupen temes no presents en 'obra d’Escot. El quart
grup és constituit per les quatre qiiestions en les quals Andreu proposa una solucié nova.
Finalment, el cinque grup reuneix les qiiestions noves, és a dir, les que no tenen paral-lel
en 'obra d’Escot, sigui perque pertanyen als llibres X-XII de la Mezafisica (que Escot no va
comentar), sigui perqué tracten de temes dels nou primers llibres de la Mezafisica que
Andreu creu importants, perd als quals Escot no va dedicar una qiiestié propia.

En llati (Antonius Andreae, 1892: 600): «secutus sum doctrinam illius subtilissimi et excel-
lentissimi Doctoris, cujus fama et memoria in benedictione est, utpote qui sua sacra et
profunda doctrina totum orbem adimplevit et facit resonare, scilicet Magistri Joannis Duns,
qui fuit natione Scotus, Religione Minor [...] Si aliquid bene dictum in isto opere reperies,
scias a fonte et profunditate suae doctrinae, ac scientiac emanasse. Si quid vero minus bene
dictum, aut ejus doctrinae quomodolibet contradicens, meae imperitiae adscribatur».



La qiiestié Utrum Philosophus convenienter assignet et sufficienter Supplement Issue, 2018 111

Referencies bibliografiques

ANTONIUS ANDREAE (1892). Expositio in XII libros Metaphysicae Aristotelis.
Paris: Ludovico Vives (IoanNEs Duns Scotus, Opera Omnia, V1).

ARISTOTIL (1991). Categories. Text revisat i traduccié de Josep Batalla. Barce-
lona: Fundacié Bernat Metge.

— (1495). Quaestiones super duodecim libros Metaphysice. Venecia: De Gregoriis.

BEruBE, Camille (1979). «Antoine André, témoin et interprete de Scot». Anto-
nianum, 54, 386-446.

CaBRE DURAN, Maria (2018). Antoni Andreu (ca. 1280-1335), comentador de
la «Metafisica» d’Aristotil. Una reconstruccid de la univocitat del concepte
d ésser. Tesi doctoral. Doctorat en Filosofia. Universitat Autbnoma de Bar-
celona, Departament de Filosofia: 2018.

D10GENES LAErct (1988). Vides dels filosofs, 1. Traduccié i edicié a cura d’An-
toni Piqué Angordans. Barcelona: Laia (Textos Filosofics, 50).

Duga, William O. (2014). «Three franciscan Metaphysicians after Scotus:
Antonius Andreae, Francis of Marchia, and Nicolas Bonet. A: A Compa-
nion to the Latin Medieval Commentaries on Aristotles Metaphysics. Edited
by Fabrizio Amerini and Gabriele Galluzzo. Leiden-Boston: Brill (Brill’s
Companion to the Christian Tradition, 43), 413-493.

GaRcfa YEBRA, Valentin (ed. i trad.) (1998). Aristotelis Metaphysica. Edicién
trilingiie. Segunda edicién revisada. Madrid: Gredos.

GENSLER, Marek (1992). «Catalogue of Works by or Ascribed to Antonius
Andreaer. Medaevalia philosophica Polonorum, 31, 146-155.

Hoob, Pamela (2004). Aristotle on the Categorie of Relation. Lanham: Univesity
Press of America.

loannes Duns Scotus (1959). Ordinatio, 1, d. 11-25. A: Opera Omnia, 1V,
Ciutat del Vatica.

— (1963). Ordinatio, 1, d. 26-48. A: Opera Omnia, V, Ciutat del Vatica.

— (1997). Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristorelis, libri I-V. R.
Andrews, G. Etzkorn, G. Gdl, R. Green, E Kelley (1), G. Marcil (1), T.,
Noone, R. Wood (eds.). St. Bonaventure (N.Y): The Franciscan Institute,
St. Bonaventure University.

King, Peter (2003). «Scotus on Metaphysics». A: Th. Williams, 7he Cambridge
Companion to Duns Scotus. Cambridge: University Press, 15-68.

KrempeL, A. (1952). La doctrine de la relation chez S. Thomas. Paris: J. Vrin.

Lanza, Lidia (2003). «Antonius Andreaer. A: CALMA. Compendium Aucto-
rum Latinorum Medii Aevii, 1. Floréncia: SISMEL, Edizioni del Galluzzo,
309-312.

MENSA 1 VALLS, Jaume (2015). «Antoni Andreu, deixeble catald de Duns
Escot». Revista de Catalunya, 291, 26-36.

— (2017). Antoni Andreu, mestre escotista. Balang d'un segle d'estudis. Barcelo-
na: Institut d’Estudis Catalans.

PuiLippE, M.-D. (1958). «Le relatif dans la philosophie d’Aristote», Revue des
Sciences Philosophiques et Théologiques, 42, 689-710.



112 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Jaume Mensa Valls

Pin1, Giorgio (1991). «Una lettura scotista della Mezafisica di Aristotele: L Ex-
positio in libros Metaphysicorum di Antonio Andrea». Documenti e studi sulla
tradizione filosofica medievale, 2/2, 529-586.

— (1995a). «Scotistic Aristotelianism: Antonius Andreas’ Expositio and Quaes-
tiones on the Metaphysics». A: Sileo, Leonardo (ed.). Via Scoti: Methodo-
logica ad mentem Joanem Duns Scoti. Atti del Congresso Scotistico Inter-
nazionale, Romae, 9-11 marzo 1993. Roma: PAA, Edizioni Antonianum,
375-389.

— (1995b). «Sulla fortuna delle Quaestiones super Metaphysicam di Duns
Scoto: le Quaestiones super Metaphysicam di Antonio Andrea». Documenti
e studi sulla tradizione filosofica medievale, 6, 281-3061.

— (2002). Categories and Logic in Duns Scotus. An interpretation of Aristotle’s
Categories in the late thirteenth Century. Leiden-Boston: Brill.

SARRATE, Carles (1993). «La relacié a Aristotil (I)». Anvari de la Societat Cata-
lana de Filosofia, 5, 15-50.

— (1995). «La relacié a Aristotil (i I1)». Anvari de la Societat Catalana de
Filosofia, 6, 23-49.

Tuomas AQuINATIs (1915). In Metaphysicam Aristotelis commentaria. Cura et
studio M.-R. Cathala. Tor{: Marietti.

Jaume Mensa i Valls és professor titular de Filosofia medieval al Departament de Filosofia de
la Universitat Autdbnoma de Barcelona i membre numerari de I'Institut d’Estudis Catalans. Es
llicenciat i doctor en Filosofia (UAB), llicenciat en Teologia (FTC) i Paleographus-Archivarius
(Scuola Vaticana di Paleografia, Diplomatica e Archivistica, Archivio Segreto Vaticano). La seva
recerca s’ha centrat sobretot en autors medievals catalans. Actualment treballa en I'edicié criti-
ca de les obres espirituals d’Arnau de Vilanova. El seu dltim llibre publicat és Antoni Andreu,
mestre escotista. Balang d’'un segle d'estudis (Barcelona, IEC, 2017).

Jaume Mensa i Valls is Senior Lecturer of Medieval Philosophy at the Department of Philoso-
phy at the Autonomous University of Barcelona and numerary member of the Institute of
Catalan Studies. He graduated in Philosophy (UAB) and in Theology (FTC) and obtained a
PhD in Philosophy (UAB) and the title Paleographus-Archivarius (Scuola Vaticana di Paleogra-
fia, Diplomatica e Archivistica, Archivio Segreto Vaticano). His research has been especially
centred on Catalan medieval authors. He is currently preparing the critical edition of Arnau de
Vilanova’s spiritual works. The last book which he published is Antoni Andreu, mestre escotista.
Balang d’un segle d'estudis (Barcelona, IEC, 2017).




	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk482201592
	_Hlk482201313
	_Hlk498073223
	_Hlk496541268
	_Hlk496540765
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk517088999
	_Hlk502053266
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk518588034
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk518473534
	_GoBack
	_GoBack

