
Enrahonar. Supplement Issue, 2018  185-204

ISBN 978-84-490-8043-2

A relação corpo-alma no homem, segundo Santo 
Agostinho: dualismo ou unidade substancial?1

Marcos Roberto Nunes Costa2

Universidade Federal de Pernambuco (Brasil)
marcosnunescosta@hotmail.com

Resumo

Antes de se converter ao cristianismo Agostinho compartilhou de duas concepções dualistas 
de homem: a maniqueia e a neoplatônica, as quais defendiam ser o homem um composto 
entre duas sustâncias opostas, ambas co-eternas na sua existência, com a diferença que na 
última a alma é de natureza espiritual, enquanto que para a primeira ser ela de natureza 
corpórea. Mas em relação ao corpo, ambas correntes defendiam ser este de natureza física 
e má. Com o cristianismo, Agostinho aprendeu que corpo e alma são duas substâncias 
criadas ex nihilo por um único ser Deus, que não poderia fazer senão o bem. Mas apesar 
de ter criado todas as coisas do nada, Deus não criou todas no mesmo nível de perfei-
ção, havendo uma hierarquia de perfeição no universo. Tal é o caso do homem, um ser 
dotado de duas sustâncias distintas criadas que se completam para juntas formarem um 
novo ser — o homem: alma e corpo, sendo a primeira, de natureza espiritual, imutável e 
eterna, e a segunda, o corpo, de natureza física, mutável e mortal, menos bom ou menos 
perfeito do que a alma, a qual tem a tarefa de governar o corpo. Nesta concepção, o corpo, 
apesar de inferior, é algo útil e necessário, pois é através dele que a alma realizada várias 
de suas funções, dentre as quais as sensações dos objetos sensíveis. Tal é a cooperação 
entre alma e corpo em Agostinho que alguns comentadores chegam a interpretar que este 
teria defendido a unidade substancial entre alma e corpo, o aproximando de Aristóteles. 
Nosso propósito neste artigo é demonstrar que Agostinho não defende nem um dualismo 
radical, como o maniqueísmo e o neoplatonismo, nem a unidade substancial nos moldes 
da doutrina hilemófica de Aristóteles, mas uma posição intermediária, a que chamaremos 
de «concepção dual ou relacional», em que as duas sustâncias não se excluem, antes pelo 
contrário se inter-relacionam como co-participantes de tal forma que só ao composto das 
duas pode-se chamar de homem, mas que, ao mesmo tempo, são substâncias distintas, 
subsistem ontologicamente cada uma em si, mantendo a dualidade substancial.

Palavras chave: homem; corpo; alma; dualismo; unidade substancial

Abstract. The Relation Body-Soul in Man According to Saint Augustine: Dualism or 
Substantial Unity?

Before converting to Christianity, Augustine held two dualistic conceptions of man: the 
Manichaean and the Neoplatonic one, which both claimed that man is a compound of 
two opposing substances, both of which are co-eternal in their existence, with the dif-

1.	 Artigo produzido durante o Pós-doutorado em Filosofia pela Universidade do Porto, sob 
a orientação do Prof. Dr. José Meirinhos.

2.	 Professor da Graduação e Pós-Graduação (Mestrado e Doutorado) em Filosofia da UFPE. 

	
 



186    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Marcos Roberto Nunes Costa

ference that according to the Neoplatonists the soul is a spiritual nature, while for the 
Manichaeans it is corporeal. In relation to the body, both these schools maintained that 
it is physical and evil in nature. From Christianity, Augustine learned that body and soul 
are substances created ex nihilo by a single God, who can do nothing but good. Yet, in 
spite of having created all things out of nothing, God did not create them all on the same 
level of perfection, there being a hierarchy of perfection in the universe. Such is the case 
of man, a being endowed with two substances created separately which complement each 
other in order to form a new being — man. These two substances are soul and body, the 
first being of a spiritual nature, immutable and eternal, and the second, the body, of a 
physical one, changeable and mortal, less good or less perfect than the soul, which has the 
task of governing the body. In this conception, the body, although inferior, is something 
useful and necessary, because it is through the body that the soul realizes several of its 
functions, among which is the perception of the sensible objects. Such is the cooperation 
between soul and body in Augustine that some scholars have concluded that he would have 
maintained a substantial unity between soul and body, in line with Aristotle. Our purpose 
in this article is to demonstrate that Augustine does not advocate a radical dualism, such 
as Manichaeism and Neoplatonism do, nor substantial unity along the lines of Aristotle’s 
hylomorphic doctrine, but an intermediate position, which we will call a “dual or relational 
conception” in which the two substances do not exclude each other, but rather interact as 
co-participants in such a way that only the compound of the two can be called man. At 
the same time they are distinct substances, subsisting ontologically each one in itself and 
thus maintaining a substantial duality.

Keywords: mankind; body; soul; dualism; substantial unity

Introdução

Antes de se converter ao cristianismo, Agostinho comungou de duas concep-
ções dualistas de homem: a maniqueia e a platônica, ou melhor a neoplatôni-
ca, que foi a versão filosófica do platonismo que Agostinho conheceu em 
Milão3, as quais defendiam ser o homem um composto entre duas sustâncias 
opostas e/ou antagônicas, ambas co-eternas na sua existência, com a diferença 
que no platonismo e/ou neoplatonismo, a alma é de natureza espiritual, 
enquanto que para a o maniqueísmo ser ela também de natureza corpórea.

Com o neoplatonismo, que Agostinho absorveu simultaneamente aos ensi-
namentos cristãos do Bispo Ambrosio, que era a versão cristão do neoplato-

3.	 Por conta disso, doravante usaremos apenas a nomenclatura «neoplatônica/neoplatonismo», 
que a foi a versão da filosofia platônica que Agostinho conheceu através das traduções 
latinas de Mário Vitorino.

Sumario

Introdução

I. Da «interpretação dualista ad litteram» 
da relação corpo-alma no homem,  

em Agostinho

II. Defesa da dualidade do composto 
corpo-alma no homem, em Agostinho

Conclusão

Referências bibliográficas



A relação corpo-alma no homem, segundo Santo Agostinho	 Supplement Issue, 2018    187

nismo em Milão, Agostinho dava os primeiros passados rumo a uma superação 
do dualismo materialista maniqueu, quando com estes —Ambrósio/neopla-
tônicos— despertou para o conceito de «substância espiritual», ou da possibi-
lidade de se falar de uma substância para além da matéria, nomeadamente no 
que se refere a Deus e a alma, coisa que os maniqueus não conheciam. Daí 
a grande crítica destes a doutrina judaico-cristã de que «o homem fora criado à 
imagem e semelhança de Deus», o que para eles cairia necessariamente em 
antropomorfismo. Isto se dava, como comenta Maria del Carmen Dolby 
Mugica, pela 

incapacidade destes para elevar-se por cima das meras imagens corpóreas até 
às realidades espirituais. E o próprio Agostinho sofreu desta visão corpórea, 
que faz tanto da alma como de Deus uma massa corpórea, impedindo-lhe 
o acesso à verdadeira fé […]. Mais tarde, pelos ensinamentos de Ambrósio, 
Agostinho compreenderia que a imagem e semelhança de Deus no homem 
está precisamente no que este tem de espiritual, em sua alma, aspecto que em 
nenhum momento os maniqueus ousaram compreender4. 

Com isto, Agostinho dava o primeiro passo rumo a uma superação do 
maniqueísmo. Entretanto, em dois outros pontos o neoplatonismo coincidia 
com a seita de Mani: 1. a alma, embora de natureza espiritual para o primeiro, 
e corpórea, para o segundo, é pré-existente ao homem, e coeterna com a maté-
ria e, 2. que para ambas correntes, destes dois principios coeternos, um é 
essencialmente bom e fonte de bem, o principio espiritual; e outro é essencial-
mente mau e origem do mal, a matéria. 

Só mais tarde, com a conversão ao cristianismo, Agostinho aprendeu que 
Deus, Ser único, criou todas as coisas do nada (ex nihilo), ou melhor, sem 
precisar de nada ou de nenhuma matéria pré-existente5. Com isto, superando 
as duas concepções anteriores, agora —na concepção cristã—, corpo e alma 
são vistas como duas substâncias criadas ex nihilo por um único Ser sumamen-
te bom, que não poderia fazer senão o bem, logo corpo e alma não podem ser 
senão o bem. Mas, apesar de ter criado todas as coisas do nada, Deus não criou 
todas no mesmo nível de bondade, havendo uma hierarquia de perfeição no 
universo. Tal é o caso do homem, um ser dotado de duas sustâncias distintas 
criadas ex nihilo que se completam para juntas formarem um novo ser —o 

4.	 Dolby Múgica, 1993: 61-63. Ao que completo Victorino Capánaga: «Ambrósio o ajudou 
a descobrir um novo universo, em que nem tudo era matéria, mas onde também havia seres 
espirituais. Porque, quando Agostinho chegou a Milão, o materialismo era o peso de maior 
impedimento para avançar em seu caminho. Ele impedia o acesso à fé no Salvador que 
ensinava a fé católica. Os sermões de Ambrósio o guiaram à ontologia do espiritualismo, 
retificando três imagens adulteradas pelo maniqueísmo: a imagem de Deus, a imagem da 
alma e a imagem das Divinas Escrituras» (Capánaga, 1974: 19). 

5.	 Para Azcone, 1996: 30, a noção judaico-cristã de criação é o que torna a cosmologia/
antropologia agostiniana diferente das que o antecederam, pois, «no pensamento grego, o 
mundo é eterno ou pelo menos a matéria de que foi formado é pré-existente e independen-
te da divindade […]. O cristianismo defende que o mundo foi criado, vale dizer, sua origem 
não se encontra em um ser pré-existente e independente de Deus, mas no nada». 



188    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Marcos Roberto Nunes Costa

homem: alma e corpo, sendo a primeira —a alma—, de natureza espiritual, 
imutável e eterna, e a segunda —o corpo—, de natureza física, mutável e 
mortal, menos bom ou menos perfeito do que a alma, a qual tem a tarefa de 
governá-lo6. Nesta nova concepção cristã, o corpo, apesar de inferior a alma, 
é algo bom, útil e necessário, pois é através dele que ela realizada várias de suas 
funções, dentre as quais as sensações dos objetos sensíveis. E tal é a cooperação 
entre alma e corpo na antropologia agostiniana que alguns comentadores che-
gam a interpretar que Agostinho teria defendido uma «unidade substancial» 
entre alma e corpo, no homem, o aproximando-o da concepção hilemófica de 
Aristóteles. Nosso propósito neste artigo é demonstrar que Agostinho não 
defendeu nem um «dualismo radical», como era o caso do maniqueísmo e 
neoplatonismo, nem a «unidade substancial» nos moldes aristotélicos, como 
querem alguns comentadores, mas uma posição intermediária, a que chama-
remos de «concepção dual ou relacional», em que as duas sustâncias não se 
excluem, ou não são antagônicas, antes pelo contrário se inter-relacionam de 
tal forma que só ao composto das duas pode-se chamar de homem, mas ao 
mesmo tempo são substâncias distintas, auto-suficientes, ou que subsistem 
ontologicamente cada uma em si, mantendo a dualidade substancial.

I. �Da «interpretação dualista ad litteram» da relação corpo-alma  
no homem, em Agostinho

Embora tenha se convertido ao cristianismo, no que concerne a relação cor-
po-alma, à primeira vista, nos primeiros escritos de Agostinho, obras marca-
damente influenciadas pelo neoplatonismo, parece haver uma estreita proxi-
midade entre a sua concepção de homem e as visões dualistas das duas 
supracitadas correntes de pensamentos dualistas que Agostinho comungou 
antes de sua conversão. Essa proximidade pode ver-se, por exemplo, nas refe-
rências que Agostinho faz ao corpo como mero acidente, algo desnecessário e 
prejudicial à alma, e que, portanto, deve ser desprezado pelo homem. De facto, 
no diálogo Contra os Acadêmicos, obra escrita no «retiro de Cassicíaco», Agos-
tinho refere-se ao corpo como «um cárcere tenebroso»7, do qual a alma deve 
se libertar, uma vez que este a prende e a sufoca impedindo-a de enxergar a 
verdade, pois, como diz mais adiante na mesma obra, «vivemos com grande 
tranquilidade espiritual, quando protegemos os nossa alma de toda mancha 
do corpo»8.

6.	 Várias são as passagens nas obras agostinianas em que a alma, por sua superioridade, tem 
o poder de vivificar e governar o corpo, por exemplo: «A alma é uma substância que parti-
cipa da razão, constituída para reger um corpo» (Agustín, De quant. an., XIII, 22). E no 
Sermão 223: «Evidentemente, tu vives; tens corpo, tens alma. Visível é o corpo; invisível a 
alma. O corpo é a morada; a alma quem mora. O corpo, o veículo; a alma quem se serve 
do veículo; o corpo é como um veículo que é dirigido, a alma, o cocheiro do teu corpo» 
(id., Serm., 223).

7.	 Agustín, Contra acad., I, 3, 9. 
8.	 Ibid., I, 4, 11.



A relação corpo-alma no homem, segundo Santo Agostinho	 Supplement Issue, 2018    189

A partir desta e outras passagens esparsas que se podem ler nas obras de 
Agostinho9, alguns comentadores deduzem que há uma clara evidência de uma 
filiação direta de Agostinho ao chamado «dualismo radical antigo», especial-
mente àquele de origem maniqueia10 e, principalmente, a neoplatônica (que, 
paradoxalmente, é a filosofia usada por Agostinho para combater o «dualismo 
maniqueu»), dando margem a uma «interpretação dualista ad litteram». Alguns 
comentadores defendem que, em Agostinho, o homem aparece como um 
composto de duas substâncias não só distintas, mas ontologicamente opostas 
ou antagônicas11: uma boa —a alma, de natureza inteligível ou espiritual, 
imutável e eterna, e outra má— o corpo, de natureza física, mutável e mortal. 
Daí a tendência nos sistemas dualistas descendentes de Platão, como é o caso 
do neoplatonismo, de identificarem a essência (ou substância) do homem com 
sua alma, sendo, portando, a união do composto corpo-alma no homem não 
essencial, mas acidental ou antinatural, motivo pelo qual se defende uma  
 

  9.	 Em muitas outras passagens lemos uma descrição negativa de corpo por parte de Agostinho, 
como algo que obscurece a alma, impedindo-a de ver a verdade: cf. Agustín, Enarr. in Ps., 
147, 22 e 148, 4; id., De civ. Dei., XII, 21,1.

10.	 Não só em relação ao homem, mas em outros pontos, alguns comentadores acusam Agos-
tinho de dualismo maniqueu, ou pelo menos de ter permanecido, ainda que inconsciente-
mente, maniqueu até o resto de sua vida, ou de haver resquícios do maniqueísmo, no 
pensamento agostiniano, pós-convertido, fruto do seu envolvimento com a referida seita, 
por aproximadamente nove anos, durante a sua juventude. Tal é o caso do comentador 
Gustave Combès que, referindo-se à influência do maniqueísmo na obra A Cidade de Deus, 
escreve: «Ele chorará mais tarde por seus erros. Mas suas lágrimas não podem apagar tudo. 
Faz esforços para livrar-se das ideias da juventude, mas elas deixam sempre um vestígio no 
fundo da alma, e esse vestígio é tanto mais durável quanto mais tem lutado a alma por 
defender-se delas e mais dor e sofrimento tem custado abandoná-las.» (Combés, 1976: 36). 
Entretanto, contestamos, não se trata de dualismo ontológico, como no platonismo e no 
maniqueísmo, que admitiam a existência co-eterna e incriada dos dois mundos, mas «dua-
lismo ético-moral»; não entre duas substâncias ou naturezas opostas, mas entre duas atitu-
des humanas, frente a uma única realidade boa — o mundo criado por Deus, conforme 
observa Étienne Gilson: «Segundo Mani e seus seguidores, havia oposição entre as ‘duas 
Cidades’, uma por natureza boa, má por natureza a outra; segundo Santo Agostinho, a ideia 
de uma natureza má é contraditória em si mesma, a tal ponto que até mesmo a Cidade 
terrena é boa por natureza e má somente pela perversidade da sua vontade. Por conseguin-
te, dado que o agostinianismo seja uma doutrina segundo a qual até mesmo as trevas, 
enquanto ser, são boas, ela se constitui na negação mesma do dualismo maniqueu» (Gilson, 
1949: 211). Ou seja, ontologicamente, Agostinho é monista, visto que, para ele, tudo 
deriva de um único Ser —Deus, que criou tudo do nada, ou melhor, sem precisar de 
matéria pré-existente.

11.	 Seguindo as pegadas do comentador Francisco Rego, denominamos aqui de «interpretação 
dualista ad litteram» aquela interpretação que vê Agostinho como um seguidor direto ou 
literal da visão dualista platônica de homem (cf. Rego, 2001: 2). Entre os defensores desta 
linha de interpretação veja-se, por exemplo, Enrique Dussel, para quem, em Agostinho «a 
estrutura do composto humano fora expressa tal como o fizeram os dualistas neoplatônicos» 
(Dussel, 1974: 179). Também, Francisco Rego apresenta como defensores desta linha de 
interpretação os comentadores: J. Hessen, Emerich Coreth, G. Manser, Régis Jolivet, Mar-
tin Grabmann, Guilhermo Fraile, Maurice de Wulf, Frederick Copleston, Fernand van 
Steenberghen, Josep-Ignasi Saranyana e Jaime Vélez Correa (cf. Rego, 2001: 652). 



190    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Marcos Roberto Nunes Costa

rejeição do corpo, visto como um mal e um obstáculo para a sabedoria e a 
verdadeira felicidade12.

Entretanto, como observa Victorino Capánaga, diferentemente dos mani-
queus e neoplatônicos, «o que o Santo algumas vezes chama de cárcere é a 
situação/consequência do homem decaído pelo pecado original, porém não 
no sentido ontológico, senão moral, o equivalente a corrupção»13. Daí ter dito 
Agostino, comentando alegoricamente as palavras do salmista: Tira do cárcere 
minha alma; «Se a carne é cárcere, não é cárcere teu corpo, senão a corrupção 
de teu corpo. Pois teu corpo o fez bom Deus, por ser Ele bom»14. 

Portanto, para Agostinho, o corpo não forma uma substância ontologica-
mente má ou um mal em si, como defendiam os maniqueus e os neoplatôni-
cos, o que justificaria uma «concepção dualista radical» do composto alma-
corpo em Agostino, como defende a supracitada «interpretação dualista ad 
litteram». Tanto é assim que, paralelamente a supracitada visão de negativida-
de do corpo, já no diálogo Solilóquios, outra obra escrita no «retiro de Cassi-
cíaco», encontramos um visão dualista de homem mais branda, quando o 
corpo aparece não mais como um mal em si, mas, apenas, como um bem 
inferior à alma. Ali, comentando as palavras de Cornélio Celso acerca da dor 
física, Agostinho diz: «E a razão dada por ele não me parece absurda: somos 
compostos de duas partes, a alma e o corpo. A melhor é a alma, e a menos boa, 
o corpo»15.

Como se vê, a dualidade aqui não é entre duas substâncias opostas ou 
antagônicas: uma boa e outra má, como para o maniqueísmo e o neoplatonis-
mo, mas entre duas substâncias distintas, porém ambas boas, não obstante ser 

12.	 Vemos, por exemplo, um reflexo dessa visão radical de negatividade do corpo no neopla-
tonismo, especialmente em Plotino, o qual, nas Enéadas, depois de considerar a união 
corpo-alma como um acidente, pregar a necessidade de fuga do corpo por parte da alma 
como forma de seu retorno ao divino, lugar da verdadeira felicidade, quando diz: «Um 
caminho seguro até onde este conhecimento (da alma superior) consiste em separar, pri-
meiro, a alma do corpo: superar-te a ti mesmo de teu corpo; logo, descartar […] o sistema 
dos sentidos junto com os desejos e impulsos e todas as vaidades semelhantes […], e aí o 
que fica é a alma que declaramos ser uma imagem do intelecto divino» (Plotino, En. V, 
3,9), pois já havia anunciado no início da supracitada obra que «o verdadeiro bem da alma 
consiste em sua união com o princípio-intelectual» (id., I, 2,4).

13.	 Capánaga, 1974: 228. Muito antes, na p. 85, Victorino Capánaga já havia mostrado que 
a prisão do corpo, de que fala Agostinho, não tem sentido ontológico, mas moral, quando 
disse: «Compartilhou ele com os platônicos, e com os maniqueus, e com São Paulo, e com 
todos os grandes espíritos do reino da devoção no cristianismo o sentimento do desterro e 
peregrinação, o que chama ele peregrinationem nostram in gemitu sentire; mas não era a 
prisão do corpo no sentido ontológico, senão o distanciamento da pátria verdadeira, a 
morada em um vale de lágrimas e miséria». Reforça esta tese o comentador Francisco Rego, 
ao dizer que «a compreensão do corpo como um cárcere da alma é rara em Agostinho, o 
que faz pensar que somente se pode entender como um resquício involuntário de sua 
formação neoplatônica. Mas, dada a sua formação cristã, segundo a qual todo o criado é 
intrinsecamente bom, aquela expressão órfica não pode entender-se em sentido metafísico» 
(Rego, 2001: 110-111).

14.	 Agustín, Enarr. in. Ps., 141, 18.
15.	 Id., Sol., II, 21.



A relação corpo-alma no homem, segundo Santo Agostinho	 Supplement Issue, 2018    191

uma mais perfeita do que a outra. E esta dualidade hierárquica, entre bom 
(superior) e menos bom (inferior) é uma condição natural, ou seja, ontologi-
camente a alma é superior ao corpo. Tanto é assim que é através da alma que 
o homem é considerado imagem e semelhança de Deus16. Daí Agostinho dizer 
que mesmo uma alma corrompida é sempre superior a um corpo incorrupto, 
conforme vemos na obra A natureza do bem, em sua exposição da disposição 
hierárquica dos bens, onde, segundo a ordem natural das coisas,

pode acontecer que uma certa natureza superiormente ordenada segundo o 
modo e a espécie natural seja, mesmo corrompida, melhor do que outra incor-
rupta, segundo seu modo de grau mais baixo e uma espécie natural inferior. 
Assim […], nas naturezas superiores e espirituais, é melhor um espírito racio-
nal mesmo corrompido por uma vontade má, do que um irracional incor-
rupto. E qualquer espírito, mesmo corrompido, é melhor do que qualquer 
corpo incorrupto […]. Por muito corrompido que seja um espírito, ele pode 
dar vida a um corpo. Por isso, mesmo corrompido ele é melhor do que um 
corpo incorrupto17.

Inclusive, Agostinho transpõe essa condição ontológica de superioridade 
da alma sobre o corpo para além da temporalidade, para a eternidade, após a 
ressurreição, quando diz que, apesar de, na ressurreição, recebermos um corpo 
restaurado, igual ao seu estado originário antes do pecado original, ao que 
chama de «corpo espiritual», mesmo assim, na escatologia o corpo será inferior 
à alma, conforme está escrito no Comentário aos Salmos: «Ainda quando nosso 
corpo for já celeste e espiritual, corpo angélico na companhia dos anjos, nem 
assim dará conselhos a alma, porque, por ser corpo, o corpo sempre está abai-
xo da alma, e qualquer alma vil resulta ser mais excelente que o mais excelen-
te corpo»18. 

O que não impede de dizer que o corpo seja um bem, mas, tão somente, 
que é um bem menor dentro da hierarquia dos seres criados, consoante o grau 
de participação dos mesmos no Sumo Bem —Deus. Além disso, com o adven-
to do pecado original o corpo sofreu os seus efeitos e corrompeu-se, tornando-
se ainda mais inferior à alma.

Essa dualidade hierárquica entre um bem mais elevado, que é superior, e 
menos bom, que lhe é inferior, será defendida por Agostinho ao longo de toda 
a sua obra, sendo possível encontrar diversas passagens onde argumenta a 
favor da superioridade da alma sobre o corpo, principalmente por sua capa-
cidade de raciocínio. No diálogo Sobre o Livre Arbítrio, por exemplo, procu-
rando demonstrar que, por possuir uma alma portadora da capacidade de 
raciocínio, o homem é superior não só aos inanimados, os quais apenas exis-

16.	 A esse respeito diz no tratado Sobre a Trindade: «Cada homem individual, que é dito ima-
gem de Deus não segundo as coisas que pertencem à sua natureza, mas apenas segundo a 
mente, é uma só pessoa e imagem da Trindade na mente» (XV, 7, 11). Cf. também, De 
Gen. ad litt., III, 20, 30.

17.	 Agustín, De nat. boni, I, 5.
18.	 Id., Enarr. in Ps., 145, 3.



192    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Marcos Roberto Nunes Costa

tem, mas também aos animados, que, tal como os homens, possuem vida, diz 
Agostinho:

É inegável, com efeito, que não só temos corpo (existência), mas também certa 
vida […], fenômenos que verificamos também nos animais. Temos, além disso, 
um terceiro princípio, por assim dizer cabeça ou vista da nossa alma, ou o que 
mais adequadamente se possa chamar de razão ou inteligência […] Assentamos 
igualmente que das três realidades é prevalente a que só o homem possui além 
das outras duas, ou seja, a de entender19.

II. �Defesa da dualidade do composto corpo-alma no homem,  
em Agostinho

A supervalorização da alma, como parte mais importante no homem, levou 
Agostinho, em certos momentos, a denominar o homem simplesmente de 
alma, como, por exemplo, no tratado Sobre a Trindade:

Quando dizemos que Jacó não é Abraão, e que Isaac não é Abraão nem Jacó, 
declaramos por aí que são três: Abraão, Isaac e Jacó. Mas quando se pergunta 
o que são os três, respondemos que são três homens […]. E, se nos valêssemos 
da terminologia costumeira das Escrituras, diríamos ‘três almas’, denominando 
o conjunto pela parte mais nobre, ou seja, a alma, abrangendo nela o homem 
todo. É o que está escrito: ‘com Jacó desceram ao Egito setenta e cinco almas’, ou 
seja, setenta e cinco pessoas (Gn 46,27)20.

Mais um motivo para que os adeptos da «interpretação dualista ad litteram» 
visualizassem em Agostinho uma redução da essência do homem à sua alma 
e, consequentemente, a exclusão do corpo como elemento ontológico consti-

19.	 Id., De lib. arb., II, 6, 13. O mesmo seria dito na obra A Cidade de Deus: «Deus fez o 
homem à sua imagem e deu-lhe alma, dotada de razão e inteligência, que o tornou superior 
a todos os restantes animais terrestres, nadadores e voadores, destituídos de mente» (Agus-
tín, De civ. Dei, XII, 23). Igualmente, no tratado Sobre a Trindade, Agostinho chega à 
mesma certeza, quando diz: «Ninguém duvida que aquele que entende está vivo; e aquele 
que está vivo é porque existe. Portanto, o ser que entende existe e vive, o que não acontece 
com o cadáver que não vive. Nem acontece com a alma dos animais, que vive, mas não 
entende. A alma humana, porém, vive, entende e existe, de modo peculiar e mais nobre» 
(id., De Trin., X, 10, 13). Bem como na obra A Verdadeira Religião, quando diz: «Ninguém 
contesta que os animais irracionais vivem e sentem. Do mesmo modo é aceito ser superior 
a eles a alma humana. Não pelo fato de ela perceber o sensível, mas pelo poder que ele tem 
de julgar. Com efeito, são encontrados muitos animais cuja vista é mais penetrante que a 
dos homens. Mas para levantar um julgamento sobre isso, não é possível a vida exclusiva-
mente sensível. É preciso possuir razão. O que está ausente nos animais é o que faz a nossa 
superioridade. O ser que julga é superior à coisa julgada — isso é facílimo de constatar. 
Além do mais, o ser racional não julga somente a respeito dos objetos sensíveis, mas também 
sobre seus próprios sentidos» (id., De vera rel., I, 29, 53).

20.	 Agustín, De Trin., VII, 4, 7. Igualmente no Comentário à 1ª Epístola de São João, Agostinho 
chega a dizer que o homem é «uma alma racional que habita em um corpo» (Inarr. in 1a 
Ep. Joan, XIX, 15).



A relação corpo-alma no homem, segundo Santo Agostinho	 Supplement Issue, 2018    193

tutivo da natureza do homem, a exemplo do «dualismo radical» presente no 
maniqueísmo e no neoplatonismo. Entretanto, no caso de Agostinho, isso não 
passa de uma linguagem alegórica, para demonstrar a superioridade da alma 
sobre o corpo, pois, apesar de considerar a alma ontologicamente superior ao 
corpo, nem por isso o corpo, considerado como parte inferior, deixa de fazer 
parte da natureza humana, conforme vemos já nas obras do período do Agos-
tinho recém-convertido, como, por exemplo, nos dois diálogos Solilóquios I,12 
e Sobre a Vida Feliz, II, 2, e, principalmente, na obra Sobre os Costumes da 
Igreja Católica e os Costumes dos Maniqueus, onde diz: 

Que bem pode existir superior ao homem? É difícil saber se não se examina e 
resolve antes qual a natureza do homem. Não se trata aqui agora da exigência 
de definir que é o homem, quando quase todo mundo, ou pelo menos meus 
adversários (os maniqueus) e eu, estamos de acordo com a afirmação de que 
somos um composto de corpo e alma. A questão é muito distinta: qual das 
substâncias que mencionamos é a que constitui o homem? São as duas, ou o 
corpo somente, o só a alma? - Resposta: O corpo e a alma são duas realidades 
distintas e nem uma das duas sem a outra é homem; não é o corpo sem a alma 
que o anima, nem a alma sem o corpo a que dá vida […]. O que chamamos, 
pois, homem? É o corpo e a alma, unidos como dos cavalos que puxam uma 
carruagem ou a maneira de um centauro21. 

Essa posição seria reforçada nas obras da maturidade, como, por exemplo, 
no tratado Sobre a Cidade de Deus, onde diz que não podemos denominar o 
homem nem só pela alma, nem só pelo corpo: «É grande verdade não ser a 
alma do homem todo homem, mas sua parte superior, nem seu corpo todo 
o homem, mas sua parte inferior; são os dois reunidos que merecem o nome 
homem»22.

Ou seja, mesmo que a alma seja uma substância superior, e subsistente em 
si, de natureza incorruptível e imortal, ela necessita de um corpo para com ele 
formar uma substância nova ou um novo ser: o homem.

Temos então uma visão positiva do corpo, como algo que faz parte, tam-
bém, juntamente com a alma, da natureza do homem, conforme diz na supra-
citada obra: «Com efeito, o corpo não é apenas ornamento do homem, adju-
tório exterior; faz parte de sua natureza»23. 

21.	 Id., De mor. Eccl. cath. et mor. man., I, 4, 6. Essa analogia do composto humano com uma 
carruagem puxada por dois cavalos reaparece no tratado sobre a Cidade de Deus, quando, 
ao examinar a concepção de Varrão acerca do homem, chega à conclusão de que «nem só 
a alma, nem apenas o corpo, senão juntamente um e outro formam o homem, e constando 
todo ele de ambas partes para que seja homem, assim como nós chamamos de biga a dois 
cavalos atrelados ou uma párea de cavalos, onde, quer o da direita, quer o da esquerda, são 
parte da biga e a nenhum dos dois, mas unicamente aos dois juntos» (id., De civ. Dei, XIX, 
3). Passagens estas que, segundo Francisco Rego, remete ao Fedro 246, de Platão, em que 
faz semelhante analogia com a figura do carro alado (cf. Rego, 2001: 75, nota 11).

22.	  Id., De civ. Dei, XIII, 24
23.	 Id., De mor. Eccl. cath. et mor. man., I, 8. Igualmente, no tratado Sobre a Natureza e Origem 

da Alma, uma obra da maturidade, diz: «A natureza do homem certamente está constituí-



194    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Marcos Roberto Nunes Costa

Nesse sentido, Agostinho superaria os dualismos maniqueu e neoplatônico, 
nos quais o corpo não passa de um acidente, de algo desnecessário à alma e 
que, portanto, deva ser desprezado ou neutralizado pelo homem, conforme 
comenta Stephen Duffy:

Agostinho contempla a pessoa humana como estruturada hierarquicamente, 
sendo a alma superior ao corpo. Sem embargo, seria precipitado concluir que 
ele adere simplesmente às tendências neoplatônicas, ao dualismo metafísico. O 
modelo clássico de pessoa é o de uma mescla ou justaposição de alma e corpo 
[…]. O modelo do cristianismo primitivo é o de uma unidade e integração […]. 
Agostinho se desviou da antropologia neoplatônica em pontos cruciais: para 
ele o corpo não é uma prisão da alma; nem tampouco a presença da alma no 
corpo representa um castigo divino. Antes, pelo contrário, Deus quis que os 
seres humanos sejam corpo e alma, e os criou desta maneira24.

Portanto, contrariamente aos maniqueus e aos neoplatônicos que viam o 
corpo como o mal em si25, Agostinho, baseado no princípio ontológico judaico-
cristão de que Deus, Ser único, criou todas as coisas por um ato livre de amor a 
partir do nada, ou melhor, sem precisar de nenhuma matéria pré-existente (cria-
ção ex nihilo), defende que tudo que Ele criou, inclusive o corpo humano, é um 
bem26, ou que no universo criado e governado por Deus não pode existir senão 

da por uma alma e um corpo, e é néscio excluir o corpo da natureza humana» (id., De nat. 
et orig. an., IV, 2,3). E no Sermão 123 Agostinho diz que «teu corpo o templo do Espírito 
Santo […] logo, se deprecias teu corpo, considera teu preço» (id., Serm., 123, 13). Daí 
Pieretti, 1998, p. 361, comentando Agostinho, dizer que, «muito longe de ser um elemen-
to extrínseco ao homem, o corpo é, pois, parte integrante de sua essência».

24.	  Duffy, 2001: 86. Igualmente diz Rigby, 2001: 1025: «Agostinho não condenava o corpo. 
A ideia de que o corpo seja a prisão da alma é uma ideia alheia a doutrina de Agostinho. 
Ele se esforça muito para rechaçar qualquer sugestão de que haja duas naturezas ou dois 
princípios. A ideia de que o corpo se encontra em conflito com a alma, ou que é um meio 
pelo qual a alma é arrastada para baixo, são ideias que repugnam a Agostinho. A divisão 
está na vontade, não na natureza. Sempre é a mesma alma que quer diferentes fins, seja o 
fim eterno ou o fim ínfimo, ou ambos. É a vontade a que quer carnalmente, assim como é 
também a vontade que quer espiritualmente. A vontade não está atada pelo corpo. A von-
tade se ata a si mesma […]». Daí Agostinho não aceitar a ideia platônica do corpo como 
acidente, conforme diz Gilson, 1965: 153: «Por mais influencia que tenha sofrido do 
neoplatonismo, Agostinho não admitiu um só instante que a matéria fosse ruim, nem que 
a alma fosse unida ao corpo como castigo do pecado». 

25.	 No tratado sobre a Natureza do Bem, criticando a negatividade do corpo por parte dos mani-
queus, diz: «Esses, errando, delirando ou pior ainda, verdadeiramente enlouquecidos, não 
vêem que naquilo a que chamam natureza do mal [o copo] colocam tantos bens, como, por 
exemplo, a vida, o poder, a saúde, a temperança, a força […]» (Agustín, De nat. boni, I, 41).

26.	 Para Azcone, 1996: 30, a noção judaico-cristã de criação é o que torna a ontologia/antro-
pologia agostiniana diferente das que o antecederam, pois, «no pensamento grego, o mundo 
é eterno ou pelo menos a matéria de que foi formado é preexistente e independente da 
divindade […]. O cristianismo defende que o mundo foi criado, vale dizer, sua origem não 
se encontra em um ser pré-existente e independente de Deus, mas no nada». Por isso, 
enquanto criado, o corpo é sempre um bem, ainda que presente nos seres mais ínfimos, 
pois por mais ínfimos que sejam, guardam neles certo número, peso e medida, conforme 
diz no tratado Sobre a Natureza do Bem: «As coisas em que o número, o peso e a medida 



A relação corpo-alma no homem, segundo Santo Agostinho	 Supplement Issue, 2018    195

o bem, conforme diz no tratado Sobre a Natureza do Bem: «Todas as coisas, quer 
grandes ou pequenas, em qualquer dos seus graus, não podem existir senão por 
Deus e toda a natureza, enquanto natureza, é um bem»27. 

Portanto, o corpo, como os demais seres do universo, foi criado bom, 
embora inferior à alma, e tendo sido corrompido pelo primeiro pecado do 
homem (pecado original) tornou-se ainda menos bom ou ainda mais inferior 
em relação a alma28, e transmitido aos seus descendentes, de forma que até 

são grandes, são grandes bens; as coisas em que são pequenas, são pequenos bens; onde não 
existem, nenhum bem existe. Finalmente, onde estas três coisas são grandes, são grandes as 
naturezas; onde são pequenas, são pequenas as naturezas; onde não existem, nenhuma 
natureza existe. Logo, toda a natureza é boa» (Agustín, De nat. boni, 3).

27.	 Agustín, De nat. boni, 1. A esse respeito diz Bettetini, 1999: 93: «Para os neoplatônicos, de 
fato, a reclusão da alma em um corpo era a suficiente punição de uma culpa originária […]. 
Mas Agostinho não pode entender o corpo como uma punição ou uma prisão, como 
coerentemente mostrará no De civitate Dei (XXII, 22; XIV, 2; XXII, 1-5), porque também 
o corpo é um bonum […]». 

28.	 Diversas são as obras em que Agostinho apresenta o pecado original como primeiro agra-
vador da situação de inferioridade do corpo em relação à alma, como, por exemplo, no 
tratado De Gen. contra man., II, 7, 8; no tratado De mor. Eccl. cath. et mor. man. (I, 22, 40; 
no Enarr. in Ps., 141, 17-19 e na Ep., 164, 16), a qual traria como consequência, mais 
pecado e, consequentemente, mais corrupção e mais danificação do corpo (cf. Agustín, De 
quant. an., XIV, 24). Daí ter dito Gilson, 1965: 153, que, apesar de que «o corpo do 
homem não é a prisão da alma, tornou-se tal por efeito do pecado original, e o primeiro 
objeto da vida moral é nos libertar dele». Entretanto, como observa Musatti, 1989: 69-70, 
apesar de falar da corrupção do corpo e do poder que este tem em se voltar contra a alma, 
«Agostinho, porém, não fala jamais de corrupção corpórea em si mesma. Nunca a liga a 
natureza própria do homem. É o homem que permite a desobediência da alma que se 
rebela à sua vontade e que se turba: é o homem que se concebe como carne […]». E, mais 
adiante, baseado no princípio agostiniano de que a alma é ativa e o corpo um instrumento 
a serviço da alma, completa: «Portanto, ao falar de corrupção da carne se deve pensar que 
na concepção agostiniana essa segue a corrupção da alma, que em tudo é condutora. A 
corrupção está, porém, na carne no sentido que a alma a essa se volta de modo não correto; 
a corrupção tem sua razão de ser e a sua causa na corrupção da alma. Sem esta não pode 
existir, como não pode existir nenhum apetite. A corrupção da carne é, portanto, a corrup-
ção da alma incapaz de gerir adequadamente o corpo seu instrumento. Deve-se, portanto, 
dizer que é essa que o corrompe». Portanto, a corrupção não nasce do corpo, mas da alma, 
e estende-se ao corpo, ou seja, ao homem todo. O mesmo comentador, falando acerca da 
insistência de Agostinho em demonstrar que, em si, o corpo (e com ele o sexo) é um bem 
e que o pecado da concupiscência não está no corpo, mas na alma, que usa mal do corpo, 
diz: «A concupiscência, fruto do orgulho do homem, conduz a um uso incorreto do ins-
trumento corpo por parte da alma, como o carpinteiro que usa mal o martelo […]. A 
concupiscência é um sinal evidente do decaimento ontológico da alma, de um estado da 
alma que possui menos ser» (ibid., 127). E, mais adiante, completa: «A concupiscência é 
portanto a incapacidade intrínseca da alma de determinar e gerir a si mesma segundo a sua 
natureza. O papel do corpo na concupiscência é semelhante àquele da sensação e do obje-
to: a concupiscência provém da alma» (ibid.). Por fim, para não nos alongarmos muito, o 
próprio Agostinho, em no tratado Sobre os Costumes da Igreja Católica e os Costumes dos 
Maniqueus, falando acerca dos vícios e virtudes do homem, diz explicitamente que estes 
dois elementos pertencem a alma: «Mas seguramente […], não é para o corpo que se dá 
preceitos, não para o corpo que se coloca à procura de uma disciplina. Enfim, a tarefa que 
nós temos a empreender é de descobrir e aprender os bons costumes: coisas próprias da 
alma. Não é, pois, do corpo quando nós nos esforçamos de adquirir a virtude» (Agustín, 



196    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Marcos Roberto Nunes Costa

hoje se encontra danificado, não totalmente, pois continua nele certa medida, 
espécie e peso, daí que nem por isso deixa de ser um bem, um bem inferior, 
mas um bem, visto que, segundo Agostinho, só o bem existe; ou, onde não 
existir o bem não existe o ser e vice-versa, conforme diz no tratado Sobre a 
Natureza do Bem: «Nenhuma natureza, enquanto natureza é má29. E em 
nenhuma natureza existe o mal, mas apenas uma diminuição do bem. Se este 
diminuir a ponto de desaparecer, não havendo nenhum bem, também não se 
conservará nenhuma natureza»30. 

Em suma, ser, bem e existência são sinônimos; onde não existir um não 
existe o outro:

As coisas em que o número, o peso e a medida são grandes, são grandes bens; 
as coisas em que são pequenas, são pequenos bens; onde não existem, nenhum 
bem existe. Finalmente, onde estas três coisas são grandes, são grandes as 
naturezas; onde são pequenas, são pequenas as naturezas; onde não existem, 
nenhuma natureza existe. Logo, toda a natureza é boa31.

Assim, ao falar do corpo como parte integrante da natureza do homem, 
Agostinho reconhece que o corpo não só é um bem (um bem inferior, mas 
que não deixa de ser um bem), mas, contrariamente aos maniqueus e os neo-
platônicos, é algo necessário. 

Isto aparece claramente, por exemplo, na chamada «teoria do conheci-
mento» de Agostinho, na qual, ao falar da sensação (primeiro nível do pro-
cesso do conhecimento humano, da qual nascem as imagens — fantasmas 
— das coisas sensíveis) como algo própria da alma, diz que, para que essa 
aconteça, a alma necessita do corpo (sentidos corpóreos). Entretanto, longe 
de ser algo ativo, o corpo é passivo, é apenas um veículo, um meio utilizado 
pela alma para realização da sensação. A alma, ao contrário, é algo ativo, que 
se utiliza do corpo para produzir sensação (conhecimento). Daí que no diá-
logo Sobre a Ordem, Agostinho fala do corpo como «um instrumento da 
alma»32, instrumento este que no tratado Sobre a Cidade de Deus (X, 6) e no 
Comentário Literal ao Livro do Genesis (IX, 11) aparecem «como um servo», 
ou como diz no Comentário aos Salmos: «Somos uma alma racional que se 
serve de um corpo mortal terreno»33. 

De mor. Eccl. cath. et mor. man., V, 8). Muito embora pertençam a alma, não podemos 
esquecer que a ação desta incide diretamente sobre o corpo, daí Agostinho dizer que «o 
corpo governado por uma alma virtuosa é muito melhor regido[…]» (ibid.).

29.	 Igualmente, no tratado Sobre a Cidade de Deus, são inúmeras as vezes em que Agostinho 
insiste em afirmar que «nenhuma natureza, absolutamente falando, é um mal» (Agustín, 
De civ. Dei, XI). 

30.	 Agustín, De nat. boni, 1.
31.	 Ibid., 3.
32.	 Id., De ord., II, 3, 10.
33.	 Id., Enarr. in Ps., 141, 18. Em muitas outras obras, Agostinho fala dessa relação de subordi-

nação do corpo para com a alma, fazendo dela um instrumento ou ‘servo’ das almas: Cf. De 
quant. an., XXV, 48: «A sensação é uma experiência do corpo percebida em si pela alma»; 
De gen. ad litt., III, 5: «Sentir não é algo do corpo, senão da alma por meio do corpo».



A relação corpo-alma no homem, segundo Santo Agostinho	 Supplement Issue, 2018    197

Por conta disso, o corpo deve ser preservado (ou cuidado34) e amado e não, 
ao contrário, desprezado e rejeitado, como faziam os maniqueus e os neopla-
tônicos35, posto que, como observa Antonio Pieretti, «ainda sendo a alma o 
elemento mais valioso, boa parte das atividades desenvolvidas por ela depende 
das funções daquele»36. Daí que, nas Retratações, Agostinho, embora respei-
tando a ideia de que, em última instancia, é a alma quem sente através do 
corpo, mas pela necessidade intrínseca do corpo no processo, fala da sensação 
como uma atividade conjunta de corpo e alma ao mesmo tempo37.

Por tudo isto, o amor ao corpo faz parte da natureza humana, trata-se de 
um apetite natural, conforme demonstra Agostinho no tratado Contra Fausto 
Maniqueu: «No homem há um amor natural para com sua carne»38. Por isso, 
no Sermão 155, Agostinho fala com carinho do corpo, fazendo uma analogia 
com o amor entre marido e mulher: «O corpo é o ‘esposo’ da alma, e a ‘morte’, 
o inimigo, que lhe tira o seu corpo, seu querido amor»39.

Além disso, há um segundo motivo pelo qual devemos amar nosso corpo: 
é que, além de ser um bem ontológico natural, ele é, também, um bem esca-

34.	 Baseado no preceito paulino, segundo o qual «ninguém jamais quis mal à sua própria 
carne» (Ef 5,29), na Epístola 130, Agostinho afirma que, entre os bens que devemos dese-
jar para vivermos convenientemente, está a saúde do corpo, pois «a conservação da saúde 
relaciona-se com a própria vida: com a sanidade e integridade da alma e do corpo» (Agus-
tín, Ep., 130, 6, 13). E aqui não devemos esquecer que o corpo é um instrumento a ser-
viço da alma. Igualmente no Sermão 30, 3, 4, diz: «Eu quero ser todo sadio […]. Não 
quero que a carne se separe na eternidade de mim, como se fosse estranha, mas quero que 
seja toda sã junto comigo».

35.	 Fazendo um contraponto em Agostinho e Porfírio, Van Bavel, 2001: 47, diz que «Agostinho 
opõe-se vigorosamente à ideia de Porfírio de que escapar de qualquer maneira do corpo seja 
condição essencial para a felicidade». Igualmente diz Duffy, 2001: 87: «Repudiou o axioma 
de Porfírio de que devemos fugir do corpóreo (omne corpus fugiendum est), porque o fazen-
do assim, pensava Agostinho, provocaria a destruição do mundo […]. O ideal não é esca-
par do corpo e do mundo, senão o restabelecimento do equilíbrio interior por meio da 
unificação de todos os níveis do ser do indivíduo, o qual inclui a submissão do corpo à 
alma». Daí ter dito Capánaga, 1974: 84: «O asceta maniqueu aspira a libertação da maté-
ria, da prisão do corpo; mas o espiritual cristão aspira a total renovação do ser humano, 
espiritual e corporal […]. Nesse sentido, os neoplatônicos e os maniqueus se davam as 
mãos, considerando a matéria e o corpo humano uma prisão vergonhosa que era preciso 
deixar […]. Contra platônicos e maniqueus, santo Agostinho predicou a bondade, formo-
sura e nobreza do corpo, que na ressurreição alcançará seu máximo esplendor e glória».

36.	 Pieretti, 1998: 263.
37.	 Cf. Agustín, Ret. I, 1,2. Aqui, segundo Galindo Rodrigo, 1998: 421, temos uma confir-

mação da visão agostiniana do composto humano, ao mesmo tempo dualista e monista, ao 
dizer que «é manifesto a visão marcadamente hierárquica do ser humano por parte de 
Agostinho, porém também sua visão unitária do mesmo: posto que aqui aparecem o corpo 
e alma realizando uma atividade bidimensional porém unitária, qual é a de sentir, da qual 
são dois os princípios, melhor, dos co-princípios de uma mesma ação, enquanto um (o 
corpo) está submetido ao outro (a alma)».

38.	 Agustín, Contra Faust. man., XXI, 5. No Comentário Literal ao Livro do Genesis Agostinho 
diz que «Nosso amor à vida é o amor da alma ao seu corpo, um amor que o acompanhará 
até que o corpo regresse a ela na glória da ressurreição» (id.,. De Gen. ad litt., XII, 35). 

39.	 Agustín, Serm., 155, 15.



198    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Marcos Roberto Nunes Costa

tológico, no sentido de que continuará sendo elemento essencial na vida após 
a morte, quando ressuscitará e formará, juntamente com a alma, o novo 
homem na escatologia, e só assim este gozará da paz eterna, conforme diz no 
tratado Sobre a Cidade de Deus: 

Sobre a natureza precisa dos corpos ressuscitados dos santos se pode discutir 
com maior precisão entre os mais conhecedores das Escrituras cristãs; sem 
embargo, não cabe entre nos a menor dúvida de que nossos corpos hão de ser 
perduráveis, e se ajustaram quanto a natureza ao exemplo dado pelo corpo 
ressuscitado de Cristo40.

Ou seja, Agostinho toma como referência da ressurreição dos corpos o 
exemplo de Cristo, o qual se fez carne para que, ao libertar o homem, o liber-
tasse por inteiro, de corpo e alma, conforme diz no tratado Sobre a Continência:

[…] o homem resulta de alma e corpo; e, se Deus liberta uma pessoa, a liberta 
por inteira, alma e corpo. Porquanto, quando o Salvador se dignou de libertar 
em nós tudo aquilo que havia criado, também ele assume todo o homem41.

Por isso, em Sermão 277, Agostinho, condena explicitamente os maniqueus 
e os neoplatônicos, por seu desprezo ao corpo, contrapondo-os aos mártires 
cristão que, acreditando na ressurreição, não menosprezavam o corpo:

Prudentemente, os mártires não desprezaram seus corpos. Porque esta é uma 
perversa e mundana filosofia dos que não crêem na ressurreição corporal. 
Lisonjeiam-se de serem grandes menosprezadores do corpo, porque pensam 
que ele é como um cárcere, onde foram encurraladas as alma que pecaram em 
outra parte. Porém nosso Deus fez o corpo e alma. Ele é o criador de ambos, 
o restaurador dos dois 42.

Claro que, ao falar da necessidade de um corpo após a ressurreição, Agos-
tinho está falando doutra realidade, ou seja, de um corpo restaurado, livre dos 
defeitos consequentes do pecado original que, no fundo, é um retorno ao seu 
estado originário antes da queda, conforme aparece no tratado Sobre a Cidade 
de Deus: «Os santos hão de ter, na ressurreição os mesmo corpos que aqui 
penaram, com a diferença de que não podem sobrevir neles a corrupção ou 
dificuldade alguma, nem dor alguma ou desventura a sua felicidade»43.

40.	 Id., De civ. Dei, X, 29.
41.	 Agustín, De cont., XII, 26. Mais informações acerca da necessidade da ressurreição do corpo, 

para com a alma formar o novo homem, ver: De quant. an., XXXIII, 79; Enarr. in Ps., 40, 
16; Serm. 155, 13-15; De civ. Dei, XIII, 20 e XXII, 30; Ep., 140, 6; Ep., 118, 14; Contra 
Faust. man., XI, 3, em que, segundo Fitzerald, 2001: 366, «em vez de afirmar a necessida-
de de desprender-se do corpo, Agostinho afirma o poder de Deus para transformá-lo».

42.	 Agustín, Serm., 277,3. A esse respeito, diz Vannini, 1989: 131: «Contra a concepção neopla-
tônica de, de Plotino e Porfírio, para quem a beatitude não é outro senão a fuga e o abandono 
do corpo, Agostinho defende a ideia bíblica da criação e da positividade também do corpo».

43.	 Agustín, De civ. Dei, XIII, 19. Na mesma obra, mais adiante, Agostinho chama este novo 
corpo de «corpo espiritual»: «O corpo será não animal, senão espiritual, sem nenhum dos 
defeitos próprios da carne» (ibid., XXII, 24, 4). 



A relação corpo-alma no homem, segundo Santo Agostinho	 Supplement Issue, 2018    199

Conclusão

Apesar de defender uma indispensável necessidade de complementariedade 
entre alma e corpo, para formarem juntos a natureza do homem, Agostinho 
não prega uma união substancial radical de alma e corpo, como defendem 
alguns comentadores44, pelo menos nos moldes da chamada doutrina hilemór-
fica de Aristóteles.

Agostinho, pelo contrário, embora afirmando que só ao conjunto de ambos 
os elementos, corpo e alma, podemos chamar de homem, mas, diferentemen-
te de Aristóteles, diz que cada um dos elementos que compõem o homem são 
substâncias ou essências diferentes, conforme diz no tratado Sobre a Trindade: 
«A alma e o corpo não são inteiramente una; pois, que há de tão diverso como 
a alma e o corpo?»45, do que concluí Antonio Pieretti, que, para Agostinho, 
«corpo e alma são, pois, duas realidades distintas: uma exterior e outra interior: 
são também duas realidades diversas entre si»46. Mais do que distintas47, são 

44.	 Dentre os comentadores que afirmam haver uma defesa da «unidade substancial» na antro-
pologia agostiniana, destaca-se Francisco Rego, o qual, em sua tese doutoral largamente 
citada por nós ao longo deste artigo, ver uma forte influência da doutrina hilemórfica de 
Aristóteles sobre o bispo de Hipona, chegando ao exagero de, utilizando-se das palavras do 
bispo pelagiano Juliano de Eclama, denominar Agostinho de «o Aristóteles púnico (Contra 
Jul., III, 199)», quando na realidade no contexto da obra Contra Juliano as palavras de 
Juliano são usadas exatamente no sentido contrário, para acusá-lo de dualismo maniqueís-
ta (Rego, 2001: 71). Além dele mesmo, Francisco Rego aponta como defensores desta 
posição os comentadores: Marcos del Río, Michele Frederico Sciacca, Victorino Capánaga, 
Étienne Gilson, A. Muñoz Alonso, Alberto Caturelli e Francisco Letizia, entre outros (cf. 
2001: 652).

45.	 Agustín, De Trin., VI, 3, 4. 
46.	 Pieretti, 1998: 365. Vemos esta distinção no diálogo Sobre a Potencialidade da Alma, quan-

do Agostinho, diante da dificuldade de responder a pergunta de Evódio acerca do que venha 
a ser a natureza da alma (II, 3), metodologicamente, ou pela via negativa, responde fazen-
do um contra-ponto entre esta e o corpo: «Não podemos, de modo algum, imaginarmos a 
alma nem como larga, nem grande, nem poderosa: a meu ver, tudo isto é corpóreo, e se 
assim falamos da alma, é porque estamos acostumados a falar assim dos corpo […]. Por-
tanto, não posso responter-te o que venha a ser a alma neste sentido; mas posso afirmar que 
não seja larga, nem grande, nem forte, nem tenha nada do que estamos acostumados a 
apreciar como extenso nos corpos» (Agustín, De quant. an., III, 4). Portanto, o corpo é 
definido como uma substância extensa, ao contrário da alma que não é nada disso. 

47.	 No Debate com Maximino, 14, por exemplo, Agostinho diz claramente que «a alma e o 
corpo são substâncias diversas» (Agustínm Collat. cum Maximino, 14). Já quando trata de 
definir o que venha a ser natureza de cada uma das substâncias, pouco diz. Na Epístola 18, 
por exemplo, Agostinho diz apenas que «todo corpo tem mensura, numerus e pondus, quer 
dizer, um corpo é algo que é movível no tempo e num lugar, e que se distingui assim da 
alma que não se move» (Agustín, Ep., 18, 2), o que será complementando por outra Epís-
tola onde diz que «o corpo, como extenso em três dimensões, contrasta com o espírito 
[alma], que se acha integralmente onde quer que esteja» (id., Ep., 166, 4). Em diversas 
outras obras, Agostinho mostra a diferença entre a natureza da alma e a do corpo, como, 
por exemplo, no De quant. an., I, 2; III, 4; XIII, 22; XIV, 23; XV, 25; De Trin., X, 5-10; 
De Gen. ad litt., XII, 33; De immort. an., XVI, 25 onde, segundo Egidio Masutti, em todas 
elas, «a natureza da alma é superior a natureza do corpo, é espiritual, incorpórea, vizinha a 
substância de Deus, a qual governa o corpo, move os membros, dirige os sentidos, é foco 



200    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Marcos Roberto Nunes Costa

substâncias criadas separadamente e subsistentes em si: o corpo do homem, 
segundo o Livro do Gênesis, foi criado primeiramente a partir de uma matéria 
primeira (barro ou humo) pelo próprio Deus, que só depois infundiu em suas 
narinas o «sopro da vida - alma», criada igualmente ex nihilo48, a qual subsiste 
até mesmo após a morte do corpo, diferentemente de Aristóteles, para quem 
a alma desfalece com a morte do corpo49. 

Nesse sentido, Agostinho continua sendo um dualista, uma vez que, como 
diz Allan Fitzgerald, «a união ou mescla matem a diferença substancial entre 
alma e corpo»50, garantido-se assim o dualismo hierárquico entre parte supe-
rior e parte inferior. E, ao mesmo tempo, supera o dualismo platônico, visto 
que afirma a bondade de ambos os elementos unidos por uma relação não 
acidental ou mecânica, como no platonismo, mas orgânica e intrínseca, que 
chama de «inefável mistério»51. Tal oscilação levaria o comentador Egidio 
Masutti a dizer que «a unidade psicossomática da antropologia bíblica e a 
bondade fundamental do corpo enquanto criado por Deus dão lugar àquela 
oscilação entre concepção cristã e concepção platônica que caracteriza o pen-
samento agostiniano acerca da estrutura do homem»52.

do pensamento, o princípio das ações, o receptáculo das imagens dos objetos» (Masutti, 
1989: 81).

48.	 Tanto é assim que no Comentário Literal ao Livro do Genesis, Agostinho dedica dois livros 
distintos para tratar destas duas realidades distintas: um (VI), para a criação do corpo, e 
outro (VII), para a criação da alma. Portanto, contra toda e qualquer concepção imanetis-
tas/panteístas/materialistas de alma, as quais concebem a alma humana como derivada de 
uma substância pré-existente, Agostinho advoga que a alma humana foi criada ex nihilo por 
Deus, sendo ela individual, o que garante seu personalismo moral cristão, segundo o qual 
cada um é responsável individualmente por seus atos morais. Vejamos o diz diálogo Sobre 
a Potencialidade da Alma: «[…] por isso devemos entender que a alma, ainda que criada 
por Deus, seja uma substancia própria, que não é nem terra, nem fogo, nem ar, nem água» 
(Agustín, De quant. an., XIII, 22), que, contrariamente a alma, são elementos extensos que 
compõem o corpo. Daí ressaltarem Philotheus Boehner e Étienne Gilson, que Agostinho 
«está persuadido que a alma não procede da substância divina, visto ser uma criatura; que 
não evoluiu da matéria nem de uma alma animal; que nenhuma alma preexistiu ao corpo; 
e, enfim, que nenhuma alma é formada de uma suposta substância imaterial, produzida no 
começo da criação» (Boehner; Gilson, 1982: 181).

49.	 O comentador Francisco Rego, apesar de sua insistente tesa de haver uma defesa da «uni-
dade substancial» em Agostinho, no entanto reconhece que «a afirmação da alma em termos 
de realidade substancial é um dado inquestionável na antropologia agostiniana. Esta tese 
permanece inalterada ao longo de toda sua carreira. Sem dúvida, obedece a necessidade de 
ordem teológica de afirmar a imortalidade da alma» (Rego, 2001: 100).

50.	 Fitzerald, 2001: 364. Igualmente, diz Pieretti, 1996: 24-25: «Assim concebido, é evidente 
que a relação que une o corpo e alma não pode ser de simples justaposição. Mas também 
não é uma relação de unidade, porque cada uma mantém a própria identidade e não desa-
parece no outro. Trata-se de duas realidades distintas e claramente identificadas, mas unidas 
solidamente entre elas».

51.	 Agustín, De Gen. ad litt., III, 16. Igualmente no Debate com Maximino, diz: «A alma e o 
corpo são duas substâncias distintas, e, sem embargo, o homem é uno» (Agustín, Collat. 
cum Maximino, 14).

52.	 Masutti, 1989: 97. Igualmente, diz Pieretti, 1998: 364-65: «Acerca da relação que une corpo 
e alma há que dizer que a partir do dito aparece evidente que não pode ser mera justaposição, 



A relação corpo-alma no homem, segundo Santo Agostinho	 Supplement Issue, 2018    201

Por tudo isto, concluímos que, no que se refere à relação corpo-alma no 
homem, Agostinho não defendeu nem um «dualismo radical», segundo fiel-
mente ou literalmente o maniqueísmo e o neoplatonismo, como querem os 
defensores da chamada «interpretação dualista ad litteram», nem uma «unida-
de substancial» ao modo de Aristóteles, como defendem outros comentadores, 
mas uma posição intermediária, a que chamaremos de «concepção dual ou 
relacional», em que as duas sustâncias não se excluem, ou não são antagônicas, 
antes pelo contrário se inter-relacionam de tal forma que só ao composto das 
duas substâncias pode-se chamar de homem, mas ao mesmo tempo, fora do 
homem, são substâncias distintas, auto-suficientes, ou que subsistem ontolo-
gicamente cada uma em si, mantendo a dualidade substancial.

Referências bibliográficas

Agustín, San (1994). Escritos filosóficos (1o): «Soliloquios – De la vida feliz 
– Del orden». In: Obras completas de san Agustín. Ed. bilingue. Trad. e org. 
Victorino Capanaga, vol. 1. Madrid: La Editorial Católica/BAC.

—	(1963). Obras filosóficas: «Contra los académicos – Del libre albedrío – De 
la cuantidad del alma – De la naturaleza del alma y su origen – De la 
naturaleza del bien: contra los maniqueos». In: Obras completas de san 
Agustín. Ed. bilingue. Trad., introd e notas Victorino Capánaga, Evaristo 
Seijas, Eusebio Cuevas, Manuel Martínez e Mateo Lansero, vol. 3. Madrid: 
La Editorial Católica/BAC. 

—	(1956). Obras apologéticas: «De la verdadera religión – De las costumbres 
de la Iglesia». In: Obras completas de san Agustín. Ed. bilingue. Trad., introd. 
e notas Victorino Capánaga, Teófilo Prieto, Andrés Centeno, Santos San-
tamarta e Erminio Rodríguez, vol. 4. Madrid: La Editorial Católica/BAC.

—	(1985). Escritos apologéticos (2o): «La Trinidad». In: Obras completas de 
san Agustín. Ed. bilingue. Trad, introd. e notas Luis Arias, vol. 5. Madrid: 
La Editorial Católica/BAC. 

—	(1981). «Sermones 1-50» (1o). In: Obras completas de san Agustín. Ed. 
bilingue. Trad. Miguel Fuertes Lanero e Moises Ma. Campelo, vol. 7. 
Madrid: La Editorial Católica/BAC. 

—	(1986). «Cartas (1o): 1-123». In: Obras completas de san Agustín. Ed. bilin-
gue. Trad., introd. e notas Lope Cilleruelo, vol. 8. Madrid: La Editorial 
Católica/BAC.

—	(1987). «Cartas (2o): Ep. 124-187». In: Obras completas de san Agustín. Ed. 
bilingue. Trad., introd. e notas Lope Cilleruelo, vol. 11a. Madrid: La Edi-
torial Católica/BAC.

pois, em tal caso, o corpo não seria senão um simples vestido da alma, como sucede de alma 
maneira no neoplatonismo. Tampouco essa relação se resolve em uma espécie de mescla, pois 
cada uma conserva a própria identidade e não desaparece no outro. Trata-se, por conseguin-
te, de duas realidades bem definidas e claramente identificadas, porem unidas solidamente 
entre si. Como a alma, também o corpo é uma substância: ‘Exceto o corpo e a alma, nada há 
no homem que pertença a sua substância e natureza’ (Serm., 150, 4, 5)».



202    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Marcos Roberto Nunes Costa

—	(1954). Tratados morales: «De la continencia». In: Obras completas de san 
Agustín. Ed. bilingue. Trad., introd. e notas Félix García, Lope Cilleruelo, 
Ramiro Flórez, vol. 12. Madrid: La Editorial Católica/BAC.

—	(1957). «Del Genesis contra los maniqueos — Del Genesis a la letra». In: 
Obras Completas de san Agustín. Ed. bilingüe. Trad. introd. e notas Balbino 
Martín, vol. 15. Madrid: La Editorial Católica/BAC.

—	(1988). «La ciudad de Dios» (1o). In: Obras completas de san Agustín. Ed. 
bilingue. Introd. general e notas Victorino Capanaga. Trad. de Santos San-
tamarta del Rio e Miguel Lanero, vol. 16. Madrid: La Editorial Católica/
BAC.

—	(2001). «La ciudad de Dios» (2o). In: Obras completas de san Agustín. Ed. 
bilingue. Trad. Santos Sanatamarta del Rio e Miguel Lanero, vol. 17. 
Madrid: La Editorial Católica/BAC.

—	(1967). «Enarraciones sobre los salmos» (4o). In: Obras completas de san 
Agustín. Ed. bilingue. Trad. Balbino Martín Pérez, vol. 22. Madrid: La 
Editorial Católica/BAC.

—	(1983). «Sermones (3o): 117-183». In: Obras completas de san Agustín. Ed. 
bilingue. Trad. e notas Amador del Fueyo e Pío de Luis, vol. 23. Madrid: 
La Editorial Católica/BAC.

—	(2005). «Sermones (4º): 184-272». In: Obras completas de san Agustín. 2. 
Ed. bilingue. Trad., introd. e notas Pío de Luis, vol. 24. Madrid: La Edi-
torial Católica/BAC.

—	(1993). «Escritos antimaniqueos (2o): Contra Fausto». In: Obras completas 
de san Agustín. Ed. bilingue. Trad., introd. e notas Pío de Luis, vol. 31. 
Madrid: La Editorial Católica/BAC.

—	(1990). «Escritos antiarianos y otros herejes: Debate con Maximino, obis-
po arriano». In: Obras completas de san Agustín. Ed. bilingue. Trad., introd. 
e notas Teodoro Calvo Madrid e José Ma. Ozaeta León, vol. 38. Madrid: 
La Editorial Católica/BAC.

—	(1988). «Escritos varios (1o): La inmortalidad del alma». In: Obras comple-
tas de san Agustín. Ed. bilingue. Trad. e introd. Lope Cilleruelo et al., vol. 
39. Madrid: La Editorial Católica/BAC.

—	(1995). «Escritos varios (2o): Las retrataciones». In: Obras completas de san 
Agustín. Ed. bilingue. Trad. introd. e notas Teodoro C. Madrid, vol. 40. 
Madrid: La Editorial Católica/BAC, 1995. 

Azcone, José Luis (1996). «A importancia da natureza como lugar de Deus». 
In: VV.AA. Ecoteologia Agostiniana: simpósio sobre ecoteologia agostiniana a 
partir da américa latina. São Paulo: Paulus, 27-81.

Boehner, Philotheus; Gilson, Étienne (1982). «Santo Agostinho, o mestre 
do ocidente». In: História da filosofia Cristã: desde as origens até Nicolau de 
Cusa, 2. Ed., trad. e notas de Raimundo Vier. Petrópolis: Vozes, 139-208.

Bettetini, Maria (1999). «La misura delle cose: lettura di alcuni testi di 
Agostino d’Ippona». In: Valle, Luciano, Pulina, Paola (eds.). Sant’Agostino 
e l’Occidente: Sant’Agostino e la fondazione della cultura e dei valori dell’Oc-
cidente. Como-Pacia: Ibis, 51-94.



A relação corpo-alma no homem, segundo Santo Agostinho	 Supplement Issue, 2018    203

Capánaga, Victorino (1974). «Cuerpo y alma». In: Fitzgerald, Allan D. (ed.). 
Agustín de Hipona: maestro de la conversión cristiana. Madrid: La Editorial 
Católica, 227-232.

Combès, Gustave (1976). La doctrina politique de saint Augustin. Paris: Librai-
rie Plon.

Dolby Mugica, María del Carmen (1993). El hombre es imagen de Dios: visión 
antropológica de san Agustín. Madrid: EUNSA.

Duffy, Stephen J. (2001). «Antropología». In: Fitzgerald, Allan D. (ed.). Dic-
cionario de san Agustín. Trad. Constantino Ruiz-Garrido. Burgos: Editorial 
Monte Carmelo, 84-95.

Dussel, Enrique (1974). El dualismo en la antropología de la cristiandad. Men-
doza: UNC.

Fitzgerald, Allan D. (2001). «Cuerpo». In: Fitzgerald, Allan D. (ed.). Dic-
cionario de san Agustín. Trad. Constantino Ruiz-Garrido. Burgos: Editorial 
Monte Carmelo, 363-367.

Galindo Rodrigo, José A. (1998). «Teoria del conhecimento». In: Oroz Reta, 
Jose; Galindo Rodrigo, J. A. (eds.). El pensamiento de san Agustín para el 
hombre de hoy: I, la filosofía agustiniana. Valencia: EDICEP, 407-522.

Gilson, Étienne (1949). Introduction a l’étude de saint Augustin. 3. ed. Paris: 
Vrin.

—	(1965). A evolução da cidade de Deus. Trad. João Camillo de Oliveira Tôr-
res. São Paulo: Herder.

Masutti, Egidio (1989). Il problema del corpo in s. Agostino. Roma: Edizioni 
Borba.

Pieretti, Antonio (1996). Sant’Agostino: sessualità e amore: il dono reciproco 
nel matrimonio. Roma: Città Nuova Editrice.

—	(1998). «Doctrina antropológica agustiniana». In: Oroz Reta, J.; Galindo 
Rodrigo, J. A. (eds.). el pensamiento de san Agustín para el hombre de hoy: 
I, la filosofia agustiniana. Valencia: EDICEP, 329-404.

Rego, Francisco (2001). La relación del alma con el cuerpo: una reconsideración 
del dualismo agustiniano. Buenos Aires: Ediciones Gladius.

Rigby, Paul (2001). «Pecado original». In: Fitzgerald, Allan D. (ed.). Diccio-
nario de san Agustín. Trad. Constantino Ruiz-Garrido. Burgos: Editorial 
Monte Carmelo, 1018-1029.

Van Bavel, Tarsicius J. (2001). «Amor do Corpo». In: Fitzgerald, Allan D. 
(ed.). Diccionario de san Agustín. Trad. Constantino Ruiz-Garrido. Burgos: 
Editorial Monte Carmelo, 47-48.

Vannini, Marco (1989). Invito al pensiero di sant’Agostino. Milano: Mursia 
Editore.



204    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Marcos Roberto Nunes Costa

Marcos Roberto Nunes Costa tem Doutorado em Filosofia pela PUCRS – Brasil e Pós-dou-
torado pela Universidade do Porto. É professor da Graduação e dos Programas de Mestrado e 
Doutorado em Filosofia da UFPE. É autor de diversas obras sobre o pensamento antigo-tardio, 
dos quais se destacam: Santo Agostinho: um gênio intelectual a serviço da fé (Edipucrs, 1999); 
O problema do mal na polêmica antimaniquéia de Santo Agostinho (Edipucrs, 2002); Maniqueís-
mo: história, filosofia e religião (2003); Introdução ao pensamento ético-político de Santo Agostinho 
(Loyola, 2008) e 10 lições sobre Santo Agostinho (Vozes, 2016).

Marcos Roberto Nunes Costa holds a Doctorate in Philosophy from PUCRS – Brazil and has 
a Postdoctoral degree from the University of Porto. He is a professor of the Undergraduate, 
Masters and PhD Programmes in Philosophy at UFPE. He is the author of several books on 
late-ancient thought, among which the following stand out: Santo Agostinho: um gênio intelec-
tual a serviço da fé (Edipucrs, 1999); O problema do mal na polêmica antimaniquéia de Santo 
Agostinho (Edipucrs, 2002); Maniqueísmo: história, filosofia e religião (2003); Introdução ao 
pensamento ético-político de Santo Agostinho (Loyola, 2008) and 10 lições sobre Santo Agostinho 
(Vozes, 2016).


	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk482201592
	_Hlk482201313
	_Hlk498073223
	_Hlk496541268
	_Hlk496540765
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk517088999
	_Hlk502053266
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk518588034
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk518473534
	_GoBack
	_GoBack

