
Enrahonar. Supplement Issue, 2018  313-327

ISBN 978-84-490-8043-2

El intento de conciliación y la imposibilidad  
de su realización. 
La inspiración en Ramon Llull

Susana Beatriz Violante
Universidad Nacional de Mar del Plata (Argentina)
violantesb10@gmail.com

Resumen

La presente comunicación intenta introducirse en el particular ensamble que realiza Ramon 
Llull entre filosofía y teología, que le provee instrumentos para indagar racionalmente el 
dogma cristiano y alcanzar la verdad de tres culturas que, en el espacio mallorquín, con-
viven. Su convicción franciscana le impulsa a buscar la concordia interreligiosa a partir 
de la explicación razonada, el conocimiento de las artes liberales, el estudio de lenguas 
orientales, para adentrarse en los otros tipos de fe. De este modo, Ramon, realiza un pro-
fundo trabajo reflexivo en el que dejará de lado, provisoriamente, aquellos temas que han 
generado las diferencias y se centrará en aquellos comunes para el logro de la convivencia 
interreligiosa a partir del encuentro en el diálogo para que esa religión, única, contenga a 
las otras y, en lo posible, sin pérdida de su idiosincrasia sino en la confluencia y, a nosotros, 
nos permitirá reflexionar acerca de las diversas situaciones sociopolíticas que vivimos en 
este planeta Tierra.

Palabras clave: verdad; concordia; autoridad; infieles; monstruos/santos

Abstract. The Attempt of Conciliation and the Impossibility of its Realization. Inspiration in 
Ramon Llull

This paper approaches the particular relation that Ramon Llull established between phi-
losophy and theology, which provides him with the tools for a rational investigation of 
Christian dogma and for reaching the truth of the three cultures which lived together in 
Mallorca. His Franciscan stance prompts him to seek interreligious concord by means of 
reasoned explanation, knowledge of the liberal arts and the study of oriental languages, in 
order to enter into the other types of faith. In this way, Ramon carries out a deep reflec-
tive work in which he leaves aside, at least provisionally, the issues that mark differences 
among the religions focusing, instead, on their commonalities. Llull pretends to achieve 
interreligious coexistence, based on the dialogical encounter, which leads to the one true 
religion, which contains the others, without losing its idiosyncrasy. Llull’s thoughts will 
allow us to reflect on the different socio-political situations that we face on this planet.

Keywords: Truth; concord; authority; infidels; monsters/saints

	
 



314    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Susana Beatriz Violante

1. Introducción

Ha sido para mí atrayente volver a leer a un pensador como Ramon Llull y 
encontrar, en la complejidad de su pensamiento, la actualidad de su decir. En 
nuestro entorno académico no es lo suficientemente visitado, si bien está pre-
sente, de algún modo es un desconocido y, posiblemente, sea importante 
regresarlo al mundo por sus intentos de conciliación. La relectura del Llibre 
del gentil i dels tres savis me vuelve a la escritura de un autor que no trabajó en 
la sombra sino en la actividad plena y, por ende, en el riesgo pleno.

Su inacabada filosofía, producto de su intento conciliatorio, podemos reto-
marla hoy, no para completarla sino para usarla y poder obtener de su trabajo 
nociones que nos permitan intervenir en alguna de las situaciones sociopolí-
ticas en las que nos vemos involucrados en nuestro actuar cotidiano. Realicé 
una lectura sin preocuparme por ciertas cuestiones académicas sino que me 
permití escribir a partir de lo que esa lectura me provocó, tratando de no 
convertir a este, ni a ningún pensador, solamente en objeto de estudio y de 
especialización académica1. Dejarme llevar por él en la relación con lo que en 
estos momentos y desde hace años, estamos viviendo: las luchas religioso-
políticas a las que, desde adolescente, no les encontré sentido como tampoco 
a ninguna lucha que implique la violencia de la muerte de unos para que vivan 
los otros sin resistencias, por lo tanto, sin sentido.

Si bien Llull considera al cristianismo como la única religión verdadera y 
a la que las otras tienen que aceptar, realiza el esfuerzo de percibir el sinsenti-
do de las distinciones religiosas e inicia una conversión que, por basarse en el 
diálogo y la comprensión de las otras, la llamará «racional» y así es, porque 
comprende que no se llevará a cabo ni por la fuerza bruta ni por la de aucto-
ritates y es la única vía de acceso a Dios porque es común a todos los seres 
humanos. Esta postura, a nuestro entender generará, como consecuencia, que 
el cristianismo también sea modificado a partir de aquel diálogo para que, el 
modelo religioso cristiano resultante contenga de algún modo, a los otros 
modos religiosos y, en lo posible, sin pérdida de su idiosincrasia sino con el 
aprovechamiento del propio encuentro, tal vez como sostendrá luego Nicolás 
de Cusa seguidor del mallorquín, religio una in rituum varietate

1.	 Considero necesario realizar dos aclaraciones: 1) que se encontrarán argumentaciones en 
modo potencial para no determinar el pensamiento, dejando libre la posibilidad de otros 
modos argumentativos sobre el tema y el autor; 2) que los parágrafos poseen dimensiones 
variables porque he dividido el tema en cuestiones que quise resaltar.

Sumario

1. Introducción

2. Entorno histórico

3. ¿Quiénes son los infieles?

4. Modos de convertir

5. Intelección común

6. Aceptación de la «Trinidad»

7. Llull – Leibniz

8. Conciencia lingüística de la religión

9. Cuestiones que queremos resaltar

Referencias bibliográficas



El intento de conciliación y la imposibilidad de su realización 	 Supplement Issue, 2018    315

2. Entorno histórico

Ramon Llull (1232-1316) busca escuchar y dialogar con aquellos que, desde 
lo religioso son «lo otro» intentando pensar como ellos. Este vir phantasticus 
se introduce en las variadas áreas del conocimiento, aunque sean contradicto-
rias para indagar en ellas los diferentes modos que el pensar humano adquiere.

Como Llull considera que recibió este arte por iluminación divina, se le 
llamará Doctor illuminatus. Nuestro Doctor Iluminado nace «unos años después 
de la batalla de Las Navas de Tolosa que va a marcar el principio del fin del 
dominio almohade en la Península Ibérica y el inicio de un siglo que verá el 
giro de toda España (tal como la conocemos hoy) en manos de los cristianos. 
A la muerte de Llull, solamente el Reino de Granada, rodeado por los cristia-
nos, continuaba siendo musulmán» (Hames, 2015: 11)2. En Mallorca persis-
tirá una importante comunidad musulmana, aunque bien diferente de las que 
conocerá en su viaje por África y que pondrán en peligro no solo su vida sino 
sus teorías. Con los musulmanes peninsulares establecerá lazos que le permi-
tirán mantener sus deseos de conversión sumado a la posible apertura que la 
traducción del Corpus Aristotelicum implique para la comunicación, impri-
miendo formas lógicas que colaboren en el diálogo interreligioso. Pero también 
se verá interpuesto por un acontecimiento relevante como han sido las conde-
nas del obispo Étienne Tempier en 1277, hacia todos aquellos enunciados que 
considera utilizan a la filosofía para argumentar los postulados de la fe. Por lo 
tanto, no será una tarea fácil para el mallorquín el intento de anular los prin-
cipios de autoridad para ejercer su poder de convicción a través del Arte, del 
encuentro dialogal racional que le permitirá cuestionar ciertos principios que 
revisten ambigüedades y vaguedades. De este modo habrá de analizar cuestio-
nes como la creatio ex nihilo, el determinismo (tan cuestionado por Agustín 
de Hipona), o la inmortalidad del alma y los modos de proceder con el cuer-
po cuando la medicina, sobre todo en manos de los musulmanes, está incur-
sionando en la exploración de los mismos. Hames sostiene que este nuevo 
corpus de conocimiento, amparado en el estudio de la filosofía natural «ha 
planteado problemas en lo referente a las teorías médicas tradicionales y tam-
bién ha logrado cambiar el tratamiento de determinadas enfermedades como 
era la lepra» (Hames, 2015: 23)3. Será en este entorno que Llull busca «escri-
bir un libro, el mejor del mundo contra los errores de los infieles»4. Su Ars 
generalis será «el mejor libro del mundo».

3. ¿Quiénes son los infieles?

Aquí es necesario considerar quiénes son los «infieles» dado que el campo 
conceptual no se limita a los musulmanes. Podemos considerar infieles a los 

2.	 Para todas las obras en lengua catalana, la traducción es propia.
3.	 Tomo la decisión de traducir la cita ante el sostén de teorías acerca de que este tipo de 

prácticas solo surgen a partir del siglo xv.
4.	 Llull, 2016b, Vida coetánea: 149.



316    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Susana Beatriz Violante

que no tienen fe en Dios, o que no tienen fe en la estructura del cristianismo 
de Padre, Hijo y Espíritu Santo en tanto homoousios, o no son dóciles para la 
dominación de su cuerpo ni de su mente, o a quienes piensan diferente de lo 
que obispos como Tempier pretenden y, entonces, el conflicto aumenta cuan-
do aquellos a quienes se pretende convertir creen en Dios, el mismo Dios pero 
varían en el mesías y en los profetas, de este modo los modos de «infidelidad» 
se confunden con «herejía». Esta situación incorpora un nuevo inconveniente 
porque, cuando leemos lo que cada uno de los Concilios decretó para la teoría 
cristológica, encontramos contradicciones que obedecen a las diferentes nece-
sidades de quienes detentan el poder eclesiástico y necesitan para lograr el 
«monasterio» universal que todos piensen lo mismo, una homogeneidad onto-
lógica de significaciones y, muchas veces, esto se realiza en nombre del bien-
estar general.

Si herejía etimológicamente significa «elección» ésta, al no estar dirigida a 
lo que enuncia la doctrina oficial de la Iglesia, es merecedora de condena. Pero, 
para que haya herejía es necesaria la existencia de un dogma, una verdad única 
e irrefutable, aunque hemos leído en los Concilios que esa verdad única suele 
diferir y esta situación se explica con una segunda cuestión y es que los dogmas 
van estableciéndose en forma dialéctica con las herejías. Esta acción puede 
comprenderse cuando «alguien» afirma «algo» que hasta el momento no había 
sido predicado o bien que niega «algo» que era afirmado por el resto de los 
miembros de una comunidad y es aquí cuando se reúnen los obispos en Con-
cilio para determinar si tales argumentos pueden ser aceptados o no, si son o 
no herejía.

Una herejía surge cuando se pretende interpretar la doctrina considerada 
sagrada desde ámbitos teóricos divergentes de los postulados y aceptados en 
los Concilios, se quiere imponer una verdad sobre Dios y sus cualidades, algo 
imposible que quiere ser posible y sobre esta contingencia se basa el discurso 
acerca de las cualidades o dignidades.

Se necesita el acuerdo entre religión y razón para establecer la verdad del 
cristianismo y eliminar toda posibilidad de apostasía. En definitiva, se castiga 
la independencia de pensamiento cuando se le cree opuesto a un pensamiento 
amparado en la consideración de «verdad» de una institución conformada por 
un grupo de «notables» que no aceptan pensar la arbitrariedad.

Ahora bien ¿en qué se distingue el deseo de Llull de permanecer todos «bajo 
un mismo árbol»? Tal vez la importante diferencia en su emprendimiento sería 
que aceptó «escuchar» y, por esto, busca la conversión por el diálogo porque 
él también sufrió la persecución. Entonces, tratando de comprender ese pre-
ciso momento socio-político-religioso, el pensamiento de Llull será conciliador 
por el esfuerzo en la comprensión de los variados modos de alcanzar a Dios 
—conforme el resultado de su contacto directo con las personas y no solamen-
te con la autoridad expresada en un libro— para asegurarse que sus razones 
sean de difícil desaprobación y que se transformen en «necesarias».

Esta sería, tal vez, la importante diferencia: buscar la conversión por el 
diálogo. De modo usual, la controversia entre la autoridad del libro y la prác-



El intento de conciliación y la imposibilidad de su realización 	 Supplement Issue, 2018    317

tica religiosa se agudiza, si es que acaso por estas «razones» se desestimaban 
aquellas con la consecuente pérdida de poder de la autoridad escrita. Confor-
me el anterior comentario sobre los «infieles» y «herejes», podemos conjeturar 
razones para las persecuciones que sufrió.

Tal vez como sostiene Celina Lértora Mendoza:

En suma, creo que «infieles» en el texto comentado, es lo que en lógica se 
denomina «concepto borroso»: un concepto con límites difusos, pero con un 
núcleo claro: como referentes los musulmanes y los que se han apartado volun-
taria y pecaminosamente de la fe para abrazar la incredulidad (el racionalismo 
autonómico) (Lértora Mendoza, 2016: 83).

4. Modos de convertir

Encontramos que la conversión de judíos y musulmanes al cristianismo que 
pretende Llull, es a partir del hallazgo de principios comunes y necesarios en 
los creyentes de las tres religiones monoteístas que le permita unificar ciencias 
y creencias y, estos principios, sólo se pueden utilizar como base para el diálo-
go si se conocen las idiosincrasias de los ajenos pensamientos y del profundo 
conocimiento de la fe de los «otros», para ello una de las acciones es la creación 
de escuelas donde se estudiara el árabe y el hebreo.

La convivencia de Ramon Llull con los «otros» y sus verdades, que no eran 
el resultado de una inversión especular sino que, al igual que los cristianos, se 
consideraban «poseedores de la verdad», termina siendo una convivencia entre 
«confundidos».

Si cupo la duda en el pensamiento del mallorquín, ella le condujo a que, 
en lugar de combatirlos por la fuerza y la violencia, se introdujera en esta 
empresa que, con encontrar ese principio de fe común, hablara muy bien del 
intento, aunque desde nuestros ojos de siglo xxi, consideremos que no respon-
de a una confluencia interreligiosa. Como bien señala A. Fidora, «una postu-
ra que quiere incluir» pero que, conforme mi parecer, continúa excluyendo5. 
El hecho es que, de todos modos, esa Guerra Santa en el siglo xiii se instituye 
contra el peligro del avance musulmán que, en cierta medida, es extraño por-
que los musulmanes ya estaban en esas tierras y habían logrado convivir y hasta 
generar trabajo entre unos y otros. Tal vez no fuera otra cosa más que «hambre» 
lo que les llevara a estar «juntos» y aceptar trabajar para un cristiano o, tal vez, 
como sucede en el Llibre del gentil i dels tres savis, el darse cuenta que formaban 
parte del mismo árbol de creencia religiosa con bifurcadas ramas: judíos, 

5.	 Vg. Mezquita de Córdoba, que hoy considero una muestra de intolerancia religiosa. Del 
arte omeya hispanomusulmán dejaron poco, se perdió la belleza de aquella percepción 
imposible de explicar al ingresar y observar las «infinitas» columnas y sus arcos hoy atesta-
do de cruces y «mini» capillas en prácticamente todo su espacio. Ya no se la nombra como 
«Mezquita Catedral» sino «Cabildo Catedral de Córdoba». Tuve la sensación de que, de 
alguna manera, estaban «vengando» lo ocurrido en 785. En ella hoy encontramos a cristia-
nos orando en la zona que es Catedral pero no encontramos a musulmanes orando en la 
zona donde está la qibla con su mihrab.



318    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Susana Beatriz Violante

musulmanes, cristianos y el gentil, sabio en filosofía que no se identifica con 
ninguna religión, nos da a entender que, luego de las exposiciones, elegirá el 
cristianismo. A él le está permitido intervenir en la conversación con el perso-
naje, Inteligencia quien simbolizaría la necesidad mutua entre entendimiento 
y fe a estilo agustiniano: para entender es necesario creer y para creer es nece-
sario entender, forjando una integración entre ambas. El personaje de la dama 
Inteligencia no sería una rama sino el tronco con la nutritiva savia porque se 
dirige a los hombres errados que ignoran a Dios y sus obras. Entonces, aquél 
posible y a la vez real peligro se transformó en una cruenta cruzada que estaba 
siendo despreciada por las gentes de la región, tal vez porque ellos eran vecinos 
de aquellos a quienes no podían ver como sus enemigos, tal vez porque su 
desarrollo en matemáticas, medicina y otras disciplinas les eran beneficiosas, 
incluso su comportamiento comercial y sus análisis filosóficos.

Encontramos a Llull cuestionando para demostrar, también, las verdades 
del cristianismo y alcanzar ese objetivo que supere la mera convivencia, dado 
que, si mantuviera su verdad en grado absoluto, Llull no podría dialogar con 
los «otros». De este modo, la duda es filosófica para poder dialogar con aque-
llos en quienes ha de suponer que, en cuestiones de fe, pueden poseer alguna 
verdad. Esta acción de «confrontar» dudas no la refiero como un enfrentamien-
to de posturas sino de apertura en la que Llull necesita mostrar, al aplicar la 
duda, que el «otro» puede estar en posesión de una verdad y él, equivocado, 
de lo contrario el ejercicio comprensivo sería nulo y se volvería a la imposición 
por la autoridad. Por lo tanto, la razón será el lugar en dónde dirimir las dudas. 
He aquí una paradoja: ¿aceptar esto sería poner en duda metafísica su creencia? 
¿Puede decirse que duda para buscar aquella verdad superior que contenga a 
las tres expresiones religiosas? Y esa verdad que ya tiene Llull es Dios sin la 
mediación de las humanas y egoístas formas que le han otorgado y aquí ten-
dríamos otro sentido de duda.

Otro gran problema que enfrenta es el de desterrar los que considera errores 
de Averroes clarísimos para el mallorquín pero que, de algún modo ambos, en 
este tema, buscan el equilibrio y la unidad en el interior del ser humano, en el 
caso del cordobés más allá de géneros y de creencias, porque cada mujer, cada 
niño y cada hombre, habrán de desarrollar todas las posibilidades que Dios les 
ha dado. También Maimónides acuerda en este punto al sostener que razón y 
revelación son manifestaciones de la única verdad divina, herramienta de reso-
lución de los problemas entre las diferentes expresiones.

En algún momento defiende la cruzada e insta a tomar la espada contra el 
infiel, pero también, al finalizar el Llibre del gentil i dels tres savis sostiene que:

Así como tenemos un Dios, un creador, un señor, tendríamos que tener una fe, 
una ley, una religión, una manera de amar y honrar a Dios y nos deberíamos 
amar y ayudar los unos a los otros y, entre nosotros, no tendría que haber 
ninguna diferencia ni confrontación de fe y de costumbres; ya que por esta fe y 
confrontación unos somos enemigos de otros y, esta guerra, esta muerte y esta 
esclavitud nos impiden loar, reverenciar y honrar a Dios (Llull, 2016a: 328).



El intento de conciliación y la imposibilidad de su realización 	 Supplement Issue, 2018    319

Como esbozamos anteriormente, crea el Arte y la necesidad de patrocinar 
espacios monacales en los que se estudien las lenguas que permitan llevar a 
cabo la conversión. Él mismo (posiblemente por la exclusión que realiza de los 
comentarios de Averroes), estudia a Aristóteles, a sus intérpretes árabes y grie-
gos, estudia los comentarios de los Padres de la Iglesia y los textos escolásticos, 
así como el Corán y el Talmud. Es curioso el dato de que Llull comprara un 
esclavo árabe para que le enseñara, expresamente, su lengua. Tal vez sea su 
muerte, a los 83 años aproximados, el testimonio de su derrota, al ser lapida-
do en Túnez mientras predicaba el evangelio. El árbol no fue refugio.

5. Intelección común

Para los tres, la verdad surgirá junto a los nuevos conocimientos para los que 
la lógica aristotélica y la dialéctica platónica, sin pérdida ontológica, serán 
colaboradoras en el diálogo interreligioso. Esos principios compartidos habrían 
de encontrarse tanto en la creatura como en Dios, «lugar» común para los 
creyentes de las tres religiones, que está más allá de todas las divergencias y será 
en el establecimiento de esta relación entre Dios y el mundo creado desde sus 
propias «perfecciones» o «dignidades», que se encuentran reflejadas ad extra y 
ad intra en la creatura, que comience distinguiendo aquellos «atributos» que 
de Dios se encuentran en los fieles de las tres religiones en una especie de 
teofanía. Por dignidades o virtudes divinas, Llull entiende aquellas cualidades 
que pueden predicarse de Dios pero que en Él son «indistintas» y forman «el 
conjunto de los principios ontológicamente activos a partir de los cuales Dios 
creó el universo» (Barenstein, 2016: 37). Estas dignidades están siempre acti-
vas, de lo contrario no existirían y el ser humano, al conocer que las posee 
como reflejo de la creación, puede utilizarlas como ascensión a Dios. Desde el 
discurrir metafísico las dignidades se encuentran fuera del alma y para el dis-
curso físico las encontramos expresadas en el alma y nos permitirán distinguir 
modos particulares en la existencia de los portadores de las mismas. Como 
estas dignidades son reconocidas por los representantes de las tres religiones, 
ya tenemos el elemento común, de este modo, la verdad del cristianismo se 
hace evidente a los ojos de Llull ¿y a los de los judíos y musulmanes? También 
correspondería que lo fueran. Será por eso que estando en Túnez en 1293, 
habiendo sido acusado de engañar a quienes le siguieron, fue condenado a 
muerte. Un sabio musulmán lo libera convenciendo al rey de que:

Obviara tal crimen, pues no era honorable para él matar a un hombre que, 
aunque se afanaba por difundir la Ley cristiana, sin embargo parecía tener 
abundante madurez de bondad y prudencia y agregó que también se conside-
raría bueno a un hombre que entrara a tierras cristianas para imprimir en los 
corazones de otros la Ley de los sarracenos (Llull, 2016b: 177 §28)6.

6.	 «Non fore sibi honorabile ut talem virum interficeret, qui, quamvis legem christianam 
studeret diffundere, tamen copiosa maturitate bonitatis et prudente videbatur pollere. 
Addens, quod etiam bonus reputaretur Sarracenus, qui ad christianos auderet ingredi, causa 
imprimendi Sarracenorum legem cordibus aliorum». (Llull, 2016b: 177 § 28).



320    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Susana Beatriz Violante

Interesante argumento que, a oídos de Llull, le permitiría considerar que 
la unidad religiosa es provechosa si se aúnan los criterios, pero no cuando se 
instala a una de ellas como la superior. Pero esto es en los ojos de una persona 
del siglo xxi: yo. Pero Llull insiste en que, si bien puede ser demostrada la 
verdad de la religión de modo racional, sólo una tendrá sus argumentos nece-
sarios, ¿por qué? En esta reciprocidad entre razón y fe, donde no prima una 
cuestión de poder emanada de la autoridad sino del diálogo, de la lógica, del 
trivium, el poder aparece en la necesidad de aceptar la Trinidad como unidad.

6. Aceptación de la «Trinidad»

Aquí Llull aplica en su ejercicio de conversión, el argumento de aprovecharse 
de la duda como un inicio en la epoché, la necesidad de suspender las creencias 
personales, en los otros: musulmanes y judíos y hasta en sí mismo si el argu-
mento de los otros es superior en razones necesarias y suspender algo funda-
mental, las emociones, como encontramos desarrollado en el Arte breve, iv.

En este análisis, unas argumentaciones serán verdaderas y otras, falsas, lo 
que le permitirá acceder a las «razones necesarias». Si bien encuentra coinci-
dencia en el reconocimiento de las dignidades, el problema se establece con el 
tema de la Trinidad, si el oponente no la acepta anula el proceso de conversión. 
¿Puede dejarse de lado la cuestión de la encarnación del verbo en Jesucristo? 
Sin dudas no, porque es primordial para el cristianismo, de allí su nombre, en 
parte, pero hay que mantener el deseo de inclusión con la conservación de la 
diferencia. De todos modos, Llull elaborará argumentos para convencer. En 
el parágrafo 37 de Vida coetánea: ambos, el obispo de Bugía y él, consideran 
que Dios es perfectamente bueno y tan perfecto que:

No necesita pedir ni hacer el bien fuera de sí, porque si así fuese, entonces, 
simplemente no sería perfectamente bueno. Como tú niegas la beatísima Tri-
nidad, al suponer que no existe, Dios no fue perfectamente bueno de la eter-
nidad toda vez que produce el bien del mundo en el tiempo […] la bondad 
se hace más buena al difundirse, que al existir ociosa. Estimo que esta es tu 
opinión. La mía es que la bondad es difusiva desde la eternidad y por la eter-
nidad. Y esto es por la naturaleza del bien, que es difusivo de sí mismo, puesto 
que el Dios Padre bueno genera al Hijo bueno y de ambos fue inspirado el 
Espíritu Santo bueno.

A partir de este argumento sobre la bondad de Dios que propaga esa 
bondad ad intra en su Hijo encontramos que considera que, tanto el musul-
mán como el judío, tendrán que reconocer que, en lo más profundo de sí 
mismos, son cristianos. Pero si aceptamos la teoría de la doble verdad, que 
dos teorías opuestas sobre un mismo tema pueden ser verdaderas si proviene 
una de la Teología y la otra de la Filosofía, entonces su argumento entra en 
riesgo. Solamente puede introducir en la argumentación las verdades comunes 
de los distintos exponentes religiosos, por lo tanto, Llull está otorgando 
importancia a la Razón en la fe, deja de ser un aristotélico absoluto e intro-



El intento de conciliación y la imposibilidad de su realización 	 Supplement Issue, 2018    321

duciría el pensamiento patrístico y bonaventuriano desestimando a Averroes 
y a Tomás de Aquino.

Cuando viaja a Túnez lo hace con una convicción que muestra su apertu-
ra al otro: ya en la ciudad (Llull, 2016b: 173 §26) convoca a los versados en 
la Ley de Mahoma para decirles que «él oiría los argumentos de su Ley, es decir 
la de Mahoma y, si descubría durante la reunión que los hallaba más válidos 
que los argumentos de los cristianos, se convertiría a su secta», por lo tanto 
aquí dudar es buscar la verdad. Un ejercicio que el cristiano no ha de abando-
nar por quedarse con la imposición de una autoridad. La verdad buscada en 
el diálogo estaría en la propia «duda» que le permite arribar a la afirmación de 
la complejidad en la articulación de «verdades» para la que el Ars le resultará 
de suma utilidad junto a los nuevos conocimientos que están surgiendo, para 
los que la lógica aristotélica y la dialéctica platónica, sin pérdida ontológica, 
serán colaboradoras. En el entorno académico de Llull se consideraba que la 
supremacía árabe sobre los filósofos cristianos estaba amparada en el conoci-
miento del pensamiento de Aristóteles, motivo por el cual comienza a ser 
importante conocer el pensamiento del estagirita (Barenstein, 2016: 19).

7. Llull – Leibniz

El Doctor iluminado alcanza a vislumbrar un potencial al que no se le ha 
hecho prosperar, o tal vez resulte imposible su realización, como sostiene Euse-
bi Colomer (1979: 114) al referir la lectura del Ars magna realizada por Leib-
niz, en ella el filósofo alemán produce un cambio de perspectiva dado que 
encuentra en la obra de Llull riquísimas posibilidades y se:

Apropia de la idea luliana de un ‘alfabeto del pensamiento humano’ que fun-
cione, por decirlo así, automáticamente, mediante la combinación de letras y 
la relaciona con su propia idea de una ‘mathesis universalis’ es decir, una lógica 
concebida como una matemática generalizada (Leibniz, 1965, VII: 200).

Tal vez más interesante sea aún recordar que también Leibniz espera la 
superación de todas las controversias religiosas y, en consecuencia, la definiti-
va conversión al cristianismo de la humanidad entera:

Ya que, la verdadera religión, que está en un todo de acuerdo con la razón, 
quedaría definitivamente establecida y cualquier apostasía sería tan poco pro-
bable como lo es que los hombres se aparten de la aritmética o de la geometría 
una vez que la han aprendido (Leibniz, 1965, VII: 188).

Pero la apostasía se castiga en los cristianos y no se considera que también 
musulmanes y judíos estarían negando, o abandonando, las creencias en las que 
han sido educados, no obstante, ellos pueden ‘convertirse’, los cristianos: no.

La aplicación del Arte en su estructura arbórea apunta a ese necesario voca-
bulario religioso común para los tres. No es una mera ‘apología’ porque se basa 
en el ejercicio de reflexión, comprensión, en la que los tres ‘seres’ inteligentes 
convienen.



322    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Susana Beatriz Violante

Esto le permitiría a Llull acceder a una portátil enciclopedia que compen-
dia todo el saber viable en sus posibilidades relacionales. Conversión, inven-
ción y contemplación a partir de un arte nuevo que, tal vez, al modificar a 
aquél de la dialéctica, en tanto ciencia del Trivium, le permitiría encontrar la 
verdad y destruir la falsedad. Un arte que aplicaría modificando las premisas 
para los creyentes de las tres religiones. Su proceder involucra varios órdenes, 
el lógico, el gnoseológico y el ontológico con los que intenta relacionar el 
modus intelligendi con el modus essendi y el modus significandi, por lo tanto al 
aplicar su Arte hace confluir los significados en el establecimiento de una 
relación entre Dios y el mundo a partir de sus propias «perfecciones» o «dig-
nidades» que son reconocidos como «principios absolutos e innegables», dado 
que los tres fieles, parten de una misma experiencia de revelación.

8. Conciencia lingüística de la religión

Al primar la inteligencia supera el mero dogmatismo emanado de autoridades. 
La aplicación del método no es solamente una acción teórica ya que el propio 
Llull pensó el Llibre del gentil i dels tres savis como un «Manual de instrucción 
de la escuela misional de Miramar», Amador Vega lo llama, en su prólogo: 
«conciencia lingüística de la religión» (Vega, 1998: 172) que halla en el uso de 
los Nombres de Dios su dimensión mística. Entonces, encontramos que esa 
unidad de reconocimiento lingüístico garantizaría la unidad religiosa, princi-
pio de diálogo, a partir de la descripción de los términos o «dignidades»7. En 
esta obra, Llull, explica el significado de cada uno de los árboles que Inteligen-
cia presenta y el encuentro de los tres sabios en la creencia de un solo Dios y 
en la Resurrección de la carne. Luego, va introduciendo con discurso filosófi-
co, los usos diferentes del lenguaje que permiten exponer las «razones necesa-
rias» y explicar los Nombres de Dios valiéndose de ese discurso común que les 
permite compartir una Imago mundi, expresada en un saludo válido para los 
tres representantes que tiene al Dios de gloria, padre y señor de todo lo que es 
y que resucitará a buenos y malos, como respetado protagonista8.

Siendo cosa manifiesta al humano entendimiento que los tres representan-
tes, convienen en el ser, en las esencias y virtudes de Dios como bienes mayo-
res y a ninguno les convienen los bienes menores, se deduce de ello que todo 
 

7.	 «Tota ciència necesita paraules per a donar-se a conèixer. I com que per a aquesta ciència 
demostrativa calen paraules difícils, que els homes llecs no acostumen a emprar, i tanmateix, 
com que nosaltres fem aquest llibre per als homes llecs, per això parlarem d’aquesta ciència 
breument i en llenguatge planer. Confiats en la gràcia d’aquell qui ès la plenitud de tots els 
béns, tenim l’esperança que més tard completarem el llibre amb paraules més apropriades 
als homes lletrats, que estimen la ciència especulativa; perquè injustos envers aquesta ciència 
i aquesta art si no la demostréssim amb les paraules que li pertoquen i si no l’expliquéssim 
amb les subtils raons per les quals es demostra millor» (Llull, 2016a: pròleg, 26).

8.	 «Ells el saludaren dient que el Déu de la glòria, que era Pare i Senyor de tot el que existeix, 
que havia creat tot el món i que ressuscitarà bons i dolents, el protegís, el consolés i l’ajudés 
en les seves penas» (Ibidem, 2016a: 36).



El intento de conciliación y la imposibilidad de su realización 	 Supplement Issue, 2018    323

humano, utilizando la razón, amaría aquellos bienes que se representan en las 
cosas visibles9.

Las virtudes convergen en el ser de Dios expresado en el ser del hombre en 
una activitas ad intra y ad extra. Expresión sensible y finita de aquello superior, 
que posee el ser en sentido pleno, e infinito10.

El principio de conveniencia surge de lo más profundo del ser humano, al 
estilo agustiniano, aparece en él de un modo simbólico en un proceso que 
supera la significación a partir de las razones necesarias para creer en la resu-
rrección y en la Trinidad para concluir en la mostración de un método que 
permita a las tres religiones abrahánicas contemplar a Dios y expresarlo en una 
misma gramática. Llull culmina su escrito diciendo que «ese libro es razón y 
manera de iluminar a partir del entendimiento, de despertar a los grandes que 
duermen para aquellos que piden conocer cuál es la ley para ser agradable a 
Dios y no buscan su ira».

El fragmento de Llull que he seleccionado como relevante para este 
momento, lo extraje del Llibre del gentil i dels tres savis, porque me muestra a 
un pensador que, en su intento, trata de superar la injusta dicotomía entre 
«monstruos» y «santos»11:

  9.	 «És evident a l’énteniment humà que la bondat i la grandesa es corresponen amb l’ésser; ja 
que, com més gran és el bé, millor concorda amb l’ essència o amb la virtut o amb totes 
dues alhora; i la maldat i la petitesa, que són els contraris de la bondat i la grandesa, es 
corresponen amb el no ésser; ja que, en la mesura en què el mal és més gran, concorda 
millor amb un ésser inferior que no pas amb un de superior. I si no fos així, sinó al contra-
ri, se’n seguiría que, de manera natural, tot home s’estimaria més no ser que no pas ser, i 
més el mal que no pas el bé; i s’estimaria més un bé inferior que un de superior; i això no 
és veritat, tal com la raó ho demostra a l’enteniment humà, i la vista corporal ho pecep en 
les coses visibles» (Ibidem, 2016a: El primer llibre. El primer arbre. Flor 1, 41).

10.	 «Senyor —digué el savi al gentil—, vós veieu que tot el bé que hi ha en les plantes, en els 
éssers vius i en totes les altres coses del món és limitat i finit. D’aquí que si Déu no existís, 
se’n seguiria que cap bé no es corresppondria amb un ésser infinit, i que tot el bé que 
existeix es correspondria amb un ésser finit i limitat, i l’ésser infinit i el no ésser es corres-
pondrien. Ara bé, essent així que un bé finit es correspon amb un ésser més petit, i el bé 
infinit es correspon amb un ésser més gran, i això perquè infinitud i grandesa es correspo-
nen, i finitud i petitesa es corresponen, això explica i demostra que, si el bé finit inferior, 
que existeix i que es correspon amb el no ésser, existeix, molt més, sens dubte, cal que un 
bé infinit existeix! I, bell amic, aquest bé es nostre Senyor Déu, que es un bé superior a tots 
els béns, sense l’existència del qual se seguirien totes les contradiccions que acabem de dit» 
(Ibidem, 2016a: 42).

11.	 «Ah, quina felicitat tan gran hi hauria si per aquests arbres tots els homes poguéssim trobar-
nos en una llei i una fe! I si no existís ni rancor ni mala voluntat en els homes que s’odien 
els uns als altres a causa de la diversitat i l’oposició de creences i de religions. I així com i 
ha un sol Déu, pare, creador i senyor de tot el que existeix, que així tots els pobles s’unissin 
per a ser un sol, i que aquest es trobés en el camí de la salvació, i que tots junts tinguessin 
una fe, una llei i donessin glòria i lloança a nostre Senyor Déu.

Penseu, senyors —digué el savi als seus companys—, quants mals deriven del fet que 
els homes no tinguin una sola doctrina i quants beneficis en trauríem si tots tinguéssim 
una mateixa fe i una mateixa llei.

Per tant, si és així, potser us semblarà bé que ens assegurem sota aquests arbres, a la vora 
d’aquesta bella font, i que discutim en què creiem, d’acord amb allò que les flors i les con-



324    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Susana Beatriz Violante

Ay Dios ¡Cuán gran bienaventuranza sería si por medio de estos árboles pudie-
ran reducirse a una sola ley y creencia todos los hombres que hoy son y que 
no hubiese entre los humanos rencor ni mala voluntad por ser diversas y 
contrarias sus creencias y sectas y así como hay un Dios tan solamente padre 
y creador y señor de todo cuanto es, que así todos los pueblos se uniesen para 
formar un pueblo solo y que aquéllos estuviesen en vía de salvación y que 
todos juntos tuviesen una fe y una ley y diesen gloria y loor a nuestro señor 
Dios! Considerad, señores, cuántos son los daños que se siguen de tener los 
hombres diversas sectas y cuántos son los bienes que resultarían si todos tuvie-
sen una fe y una ley. Siendo esto así ¿no os parecería bien que nos sentásemos 
bajo estos árboles, a la vera de esta apacible fuente y que disputásemos sobre 
lo que creemos y puesto que con autoridades no nos podemos convencer, 
tratásemos de avenirnos por medio de razones demostrativas y necesarias?

Nuestro mallorquín busca que la sombra de los árboles que representan las 
Artes que permitirán iluminar la verdad, dirijan a los hombres al credo cris-
tiano que para él es el válido por tener una base común a todas las creencias, 
pero también tiene en cuenta al gentil, que es aquél que no abraza creencia 
alguna, que se sustenta en la razón natural y puede vislumbrar la ficción de un 
mundo finito y, por lo tanto, inacabado.

9. Cuestiones que queremos resaltar

El Doctor iluminado fue tratado de loco, charlatán y genio, le han atribuido 
muchos adjetivos en los siglos venideros animando a pensadores de la talla de 
Nicolás de Cusa, Pico della Mirandola, Cornelio Agrippa, Jacques Lefèvre 
d’Etaples, Giordano Bruno, y también de él se burlaron Rabelais, Jonathan 
Swift, Bacon de Verulam o Descartes. Recién con los estudios de lógica y el 
advenimiento de la informática en el siglo xx, se vuelve a Llull y a Leibniz para 
mostrar las diferencias con Aristóteles.

Coincidimos en que su búsqueda del encuentro en una ley, mono-norma, 
monoteísmo, mono-polis, es para eliminar el rencor y la mala voluntad reco-
nociendo que sólo hay un Dios y por ello aprendió a pensar como los «otros» 
y a hablar como los «otros», sin abandonar su pensamiento. No obstante, la 
política del miedo no se desvanece, intenta decir «nosotros» a pesar de sospe-
char que, el ser «nosotros», judíos junto a los musulmanes y cristianos, anule 
la individualidad del «nosotros» cristiano. Esa alteridad está en el mundo, está 
en las cosas, en los lugares compartidos, no en un más allá, pero el más allá lo 
posee desde una concepción religiosa diferente y común a la vez. Y aquí reco-
bra importancia la concordancia. Tal vez sospechaba que, en un medio social 
donde la creencia religiosa es un imperativo, alcanzar a comprenderse en una 
ley y en una fe, ofrecería la posibilidad de la realización del deseo, el valor de 
la vida estaría instaurado en ella misma porque, al valor, se accedería no en 

dicions d’aquests arbres ensenyen. I ja que per mitjà de les autoritats no ens podem posar 
d’acord, intentem-ho mitjançant raons demostratives i necessàries» (Ibidem, 2016a: 35).



El intento de conciliación y la imposibilidad de su realización 	 Supplement Issue, 2018    325

nombre de lo que una autoridad hubiese dicho sino a través de «razones 
demostrativas y necesarias». Es por esto que el último párrafo del fragmento 
citado que corresponde al Llibre del gentil i dels tres savis «y puesto que con 
autoridades no nos podemos convencer» (Llull, 2016a: 35), recortado, me 
hace pensar que, cuando apelamos a la autoridad no pensamos, sino que nos 
dejamos pensar por ella; no analizamos porque en ella está la argumentación 
correcta; no escuchamos al otro porque dice algo diferente que prejuzgamos 
no está contenido en lo dicho por la autoridad, sino que instalamos a la auto-
ridad como clausura del diálogo y asesinato de aquella voluntad que intentaba 
escuchar sin perderse en el otro sino encontrándose en él. Pero esta pretensión 
sólo sería posible si no se echara mano del principio de autoridad, cualquiera 
que ella sea.

Es cierto que este siglo xiii, del que no podemos olvidar la sentencia del 
obispo Tempier en 1277, comienza a arder de inquisidores y herejes, siendo 
estos últimos los sujetos pensantes del periodo porque, muchos de ellos, fueron 
capaces de oponerse, con su pensamiento escéptico hacia los emblemas de 
autoridad, a los inquisidores que aceptaban el designio de los centros de poder 
sin disentir, sin considerar la posibilidad de error, posiblemente porque estaban 
de acuerdo con esa autoridad lacerante. Es por esto que, considerando el diá-
logo interreligioso propuesto por Llull y nuestras presentes diferencias de reli-
gión e ideología, encontramos que nuestro actual discurso de igualdades, en 
cada acción de reconocimiento, se enturbia de hipocresía y de falsa apertura 
al otro. Aún no hemos aprendido, tal vez, lo que resulte más difícil de ejercer 
como entiendo que es «descentrarse», aceptar lo diferente y que acepten nues-
tra diferencia, no hemos podido desprendernos de ser «yo», sentirnos «yo», 
centro de autoridad y verdad. Huimos de la tarea porque nos invade la sensa-
ción de un riesgo: que aquello que nos distingue sea «mejor» que aquello que 
«creíamos» era lo mejor —digo «creíamos» porque no está mediado por un 
ejercicio de comprensión—. De este modo, lejos de aprender a valorar a las 
personas en lo que logran ir siendo, con sus acciones de vulnerabilidad y for-
taleza, las menospreciamos gracias a los distintos modelos instaurados a partir 
de la educación recibida que nos van alejando de la aceptación de la divergen-
cia y nos van sumergiendo en la premisa de aprender a distinguir a los «mons-
truos» para destruirlos, porque ellos no son personas sino lacra que enturbian 
nuestra —irónicamente dicho— «inmaculada» existencia y, esos modelos, nos 
enseñan a olvidar que estamos hablando de personas, en este caso, con creen-
cias, intereses y valoraciones diferentes.

Culturalmente estamos acostumbrados a enfrentar a las personas y pen-
sadores catalogándolas como «monstruo» o «santo». O bien, ante las relacio-
nes de contiendas históricas, hemos de tomar partido por alguno de los 
«bandos», de este modo siempre uno va a ser el «santo», el elegido por noso-
tros y el otro, el «monstruo». Una división que Llull intentó modificar pero 
que, las acciones vividas en los sucesivos siglos nos mostraron que los intentos 
de conciliación han sido perturbados por ciertas personas sucesivamente, 
imposibilitando, hasta la actualidad, su realización.



326    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Susana Beatriz Violante

El fracaso de este intento sigue estando a nuestro lado por falta de una 
impetuosa voluntad político-social que nos impulse a dejar de continuar vien-
do a nuestra sacrosanta cultura como la única válida e imponible a los «otros».

Referencias bibliográficas

Barenstein, Julián (2016). «Introducción». En: Arte breve – Vida coetánea. 
Introducción, traducción y notas Julián Barenstein. Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires: Ediciones Winograd. 

Carreras i Artau, Tomàs i Joaquim (2001). Història de la Filosofia Espanyo-
la. Filosofía cristiana del segle xiii al xv, 2 vols. Barcelona: Institut d’Estudis 
Catalans, Diputació de Girona. 

Colomer, Eusebi (1979). «De Ramon Llull a la moderna informática». Estu-
dios Lulianos, 23, 113-135.

Fidora, Alexander (2003). «Ramon Llull frente a la crítica actual; al diálogo 
interreligioso: el arte luliana como propuesta para una ‘filosofía de las 
religiones’». Revista Española de Filosofía Medieval, 10, 227-243.

Hames, J. Harvey (2015). L’Art de la conversió. El cristianisme i la càbala en el 
segle xiii. Barcelona: Universitat de Barcelona, Universitat de les Illes 
Balears.

Lértora Mendoza, Celina (2016). «Dos momentos en el diálogo interreli-
gioso en la latinidad: Llull y después de Llull. Una mirada desde la teología 
política». En: Actas II Jornadas de Filosofía Medieval ‘Francis P. Kennedy’: 
Ramon Llull a setecientos años de su muerte. 1 y 2 de julio de 2016. Mar del 
Plata: EUDEM, 55-62.

Leibniz, Gottfried (1965). «Die philosophischen Schriften». En: C. G. Ger-
hardt (ed.). Scientia generalis. Characteristica. Hildesheim: Olms.

Llull, Ramon (1996). Vida coetánea. Seguida del Testamento de Ramon Llull. 
Edición de Miguel Pascual Pont, prólogo de Sebastiá Trias Mercat. Palma 
de Mallorca.

—	(2016a). Llibre del gentil i dels tres savis. Barcelona: Editorial Claret. Versió 
en català actual de Joaquim Puigdemont i Joaquim Pujal. Amb estudis de 
Francesc-Xavier Marín, Harvey J. Hames, Lola Badia i Halil Bárcena. 
Director, Óscar de la Cruz Palma.

—	(2016b). Arte breve — Vida coetánea. Introducción, traducción y notas 
Julián Barenstein. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Ediciones Winograd.

Vega, Amador (1998). «Llibre del gentil e dels tres savis». Ars brevis, 2 (Núme-
ro Extraordinari), 171-175.

Ziegler, J. (1998). Medicine and Religion c. 1300: The Case of Arnau de Vila-
nova (Oxford Historial Monographs). Oxford: Oxford University Press.



El intento de conciliación y la imposibilidad de su realización 	 Supplement Issue, 2018    327

Susana Beatriz Violante, doctora en Filosofía por la Universidad de Barcelona, España. Profe-
sora Titular de Filosofía Medieval en el Departamento de Filosofía de la Facultad de Humani-
dades de la Universidad Nacional de Mar del Plata, Argentina. Directora de Grupo de Investi-
gación: Díkaion estí emé radicado en la UNMDP e investigadora externa en Argentina y el 
extranjero. Expositora en múltiples Congresos Nacionales e Internacionales. Ha dictado más 
de una veintena de Seminarios y Conferencias en Argentina y en el extranjero. Posee publica-
ciones de artículos en revistas especializadas indexadas en Argentina y en el exterior y tres libros.

Susana Beatriz Violante, PhD in Philosophy from the University of Barcelona, Spain. Full 
Professor of Medieval Philosophy in the Department of Philosophy, Faculty of Humanities, 
National University of Mar del Plata, Argentina. Research Group Director of: Díkaion estí emé 
the UNMDP and external researcher in Argentina and abroad. Participation in many national 
and international congresses. She has given more than twenty seminars and conferences in 
Argentina and abroad. She has published articles in prestigious journals in Argentina and abroad 
and has edited three books.


	_GoBack
	__DdeLink__1899_2021302757
	_GoBack
	_Hlk511812497
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	@RPIE104@1@
	@RPIE104@2@
	PG105
	_GoBack
	PG87
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack

