Enrahonar. Supplement Issue, 2018  313-327

El intento de conciliacién y la imposibilidad
de su realizacidn.
La inspiracién en Ramon Llull

Susana Beatriz Violante
Universidad Nacional de Mar del Plata (Argentina)
violantesb10@gmail.com

Resumen

La presente comunicacién intenta introducirse en el particular ensamble que realiza Ramon
Llull entre filosoffa y teologfa, que le provee instrumentos para indagar racionalmente el
dogma cristiano y alcanzar la verdad de tres culturas que, en el espacio mallorquin, con-
viven. Su conviccién franciscana le impulsa a buscar la concordia interreligiosa a partir
de la explicacién razonada, el conocimiento de las artes liberales, el estudio de lenguas
orientales, para adentrarse en los otros tipos de fe. De este modo, Ramon, realiza un pro-
fundo trabajo reflexivo en el que dejard de lado, provisoriamente, aquellos temas que han
generado las diferencias y se centrard en aquellos comunes para el logro de la convivencia
interreligiosa a partir del encuentro en el didlogo para que esa religion, dnica, contenga a
las otras y, en lo posible, sin pérdida de su idiosincrasia sino en la confluencia y, a nosotros,
nos permitird reflexionar acerca de las diversas situaciones sociopoliticas que vivimos en
este planeta Tierra.

Palabras clave: verdad; concordia; autoridad; infieles; monstruos/santos

Abstract. The Attempt of Conciliation and the Impossibility of its Realization. Inspiration in
Ramon Llull

This paper approaches the particular relation that Ramon Llull established between phi-
losophy and theology, which provides him with the tools for a rational investigation of
Christian dogma and for reaching the truth of the three cultures which lived together in
Mallorca. His Franciscan stance prompts him to seek interreligious concord by means of
reasoned explanation, knowledge of the liberal arts and the study of oriental languages, in
order to enter into the other types of faith. In this way, Ramon carries out a deep reflec-
tive work in which he leaves aside, at least provisionally, the issues that mark differences
among the religions focusing, instead, on their commonalities. Llull pretends to achieve
interreligious coexistence, based on the dialogical encounter, which leads to the one true
religion, which contains the others, without losing its idiosyncrasy. Llull’s thoughts will
allow us to reflect on the different socio-political situations that we face on this planet.

Keywords: Truth; concord; authority; infidels; monsters/saints

ISBN 978-84-490-8043-2



314 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Susana Beatriz Violante

Sumario
1. Introduccién 6. Aceptacién de la «Trinidad»

2. Entorno histérico 7. Llull — Leibniz

3. ;Quiénes son los infieles? 8. Conciencia lingiiistica de la religién
4. Modos de convertir 9. Cuestiones que queremos resaltar
5. Inteleccién comin  Referencias bibliograficas

1. Introduccién

Ha sido para mf atrayente volver a leer a un pensador como Ramon Llull y
encontrar, en la complejidad de su pensamiento, la actualidad de su decir. En
nuestro entorno académico no es lo suficientemente visitado, si bien estd pre-
sente, de algiin modo es un desconocido y, posiblemente, sea importante
regresarlo al mundo por sus intentos de conciliacién. La relectura del Llibre
del gentil i dels tres savis me vuelve a la escritura de un autor que no trabajé en
la sombra sino en la actividad plena y, por ende, en el riesgo pleno.

Su inacabada filosoffa, producto de su intento conciliatorio, podemos reto-
marla hoy, no para completarla sino para usarla y poder obtener de su trabajo
nociones que nos permitan intervenir en alguna de las situaciones sociopoli-
ticas en las que nos vemos involucrados en nuestro actuar cotidiano. Realicé
una lectura sin preocuparme por ciertas cuestiones académicas sino que me
permit{ escribir a partir de lo que esa lectura me provocd, tratando de no
convertir a este, ni a ningtin pensador, solamente en objeto de estudio y de
especializacién académica'. Dejarme llevar por €l en la relacién con lo que en
estos momentos y desde hace afios, estamos viviendo: las luchas religioso-
politicas a las que, desde adolescente, no les encontré sentido como tampoco
a ninguna lucha que implique la violencia de la muerte de unos para que vivan
los otros sin resistencias, por lo tanto, sin sentido.

Si bien Llull considera al cristianismo como la dnica religién verdadera y
a la que las otras tienen que aceptar, realiza el esfuerzo de percibir el sinsenti-
do de las distinciones religiosas e inicia una conversién que, por basarse en el
didlogo y la comprensién de las otras, la llamard «racional» y asf es, porque
comprende que no se llevard a cabo ni por la fuerza bruta ni por la de aucro-
ritates y es la inica via de acceso a Dios porque es comun a todos los seres
humanos. Esta postura, a nuestro entender generard, como consecuencia, que
el cristianismo también sea modificado a partir de aquel didlogo para que, el
modelo religioso cristiano resultante contenga de algiin modo, a los otros
modos religiosos y, en lo posible, sin pérdida de su idiosincrasia sino con el
aprovechamiento del propio encuentro, tal vez como sostendrd luego Nicolds
de Cusa seguidor del mallorquin, religio una in rituum varietate

1. Considero necesario realizar dos aclaraciones: 1) que se encontrardn argumentaciones en
modo potencial para no determinar el pensamiento, dejando libre la posibilidad de otros
modos argumentativos sobre el tema y el autor; 2) que los pardgrafos poseen dimensiones
variables porque he dividido el tema en cuestiones que quise resaltar.



El intento de conciliacién y la imposibilidad de su realizacién Supplement Issue, 2018 315

2. Entorno histérico

Ramon Llull (1232-1316) busca escuchar y dialogar con aquellos que, desde
lo religioso son «lo otro» intentando pensar como ellos. Este vir phantasticus
se introduce en las variadas dreas del conocimiento, aunque sean contradicto-
rias para indagar en ellas los diferentes modos que el pensar humano adquiere.

Como Llull considera que recibié este arte por iluminacién divina, se le
llamard Doctor illuminatus. Nuestro Doctor lluminado nace «unos afios después
de la batalla de Las Navas de Tolosa que va a marcar el principio del fin del
dominio almohade en la Peninsula Ibérica y el inicio de un siglo que verd el
giro de toda Espana (tal como la conocemos hoy) en manos de los cristianos.
A la muerte de Llull, solamente el Reino de Granada, rodeado por los cristia-
nos, continuaba siendo musulmdn» (Hames, 2015: 11)2. En Mallorca persis-
tird una importante comunidad musulmana, aunque bien diferente de las que
conocerd en su viaje por Africa y que pondrdn en peligro no solo su vida sino
sus teorfas. Con los musulmanes peninsulares establecerd lazos que le permi-
tirdn mantener sus deseos de conversién sumado a la posible apertura que la
traduccion del Corpus Aristotelicum implique para la comunicacién, impri-
miendo formas légicas que colaboren en el didlogo interreligioso. Pero también
se verd interpuesto por un acontecimiento relevante como han sido las conde-
nas del obispo Etienne Tempier en 1277, hacia todos aquellos enunciados que
considera utilizan a la filosofia para argumentar los postulados de la fe. Por lo
tanto, no serd una tarea ficil para el mallorquin el intento de anular los prin-
cipios de autoridad para ejercer su poder de conviccién a través del Arze, del
encuentro dialogal racional que le permitird cuestionar ciertos principios que
revisten ambigiiedades y vaguedades. De este modo habrd de analizar cuestio-
nes como la creatio ex nibilo, el determinismo (tan cuestionado por Agustin
de Hipona), o la inmortalidad del alma y los modos de proceder con el cuer-
po cuando la medicina, sobre todo en manos de los musulmanes, estd incur-
sionando en la exploracién de los mismos. Hames sostiene que este nuevo
corpus de conocimiento, amparado en el estudio de la filosofia natural «ha
planteado problemas en lo referente a las teorfas médicas tradicionales y tam-
bién ha logrado cambiar el tratamiento de determinadas enfermedades como
era la lepra» (Hames, 2015: 23)°. Serd en este entorno que Llull busca «escri-
bir un libro, el mejor del mundo contra los errores de los infieles»?. Su Ars
generalis serd «el mejor libro del mundo».

3. ;Quiénes son los infieles?

Aqui es necesario considerar quiénes son los «infieles» dado que el campo
conceptual no se limita a los musulmanes. Podemos considerar infieles a los

2. DPara todas las obras en lengua catalana, la traduccién es propia.

3. Tomo la decisidn de traducir la cita ante el sostén de teorfas acerca de que este tipo de
précticas solo surgen a partir del siglo xv.

4. Llull, 2016b, Vida coetdnea: 149.



316 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Susana Beatriz Violante

que no tienen fe en Dios, o que no tienen fe en la estructura del cristianismo
de Padre, Hijo y Espiritu Santo en tanto homoousios, o no son ddciles para la
dominacién de su cuerpo ni de su mente, o a quienes piensan diferente de lo
que obispos como Tempier pretenden y, entonces, el conflicto aumenta cuan-
do aquellos a qulenes se pretende convertir creen en Dios, el mismo Dios pero
varfan en el mesias y en los profetas, de este modo los modos de «infidelidad»
se confunden con «herejia». Esta situacién incorpora un nuevo inconveniente
porque, cuando leemos lo que cada uno de los Concilios decretd para la teorfa
cristolégica, encontramos contradicciones que obedecen a las diferentes nece-
sidades de quienes detentan el poder eclesidstico y necesitan para lograr el
«monasterio» universal que todos piensen lo mismo, una homogeneidad onto-
légica de significaciones y, muchas veces, esto se realiza en nombre del bien-
estar general.

Si herejia etimolégicamente significa «eleccién» ésta, al no estar dirigida a
lo que enuncia la doctrina oficial de la Iglesia, es merecedora de condena. Pero,
para que haya herejfa es necesaria la existencia de un dogma, una verdad tnica
e irrefutable, aunque hemos leido en los Concilios que esa verdad tnica suele
diferir y esta situacion se explica con una segunda cuestién y es que los dogmas
van estableciéndose en forma dialéctica con las herejias. Esta accién puede
comprenderse cuando «alguien» afirma «algo» que hasta el momento no habia
sido predicado o bien que niega «algo» que era afirmado por el resto de los
miembros de una comunidad y es aqui cuando se rednen los obispos en Con-
cilio para determinar si tales argumentos pueden ser aceptados o no, si son o
no herejia.

Una herejia surge cuando se pretende interpretar la doctrina considerada
sagrada desde dmbitos tedricos divergentes de los postulados y aceptados en
los Concilios, se quiere imponer una verdad sobre Dios y sus cualidades, algo
imposible que quiere ser posible y sobre esta contingencia se basa el discurso
acerca de las cualidades o dignidades.

Se necesita el acuerdo entre religién y razén para establecer la verdad del
cristianismo y eliminar toda posibilidad de apostasia. En definitiva, se castiga
la independencia de pensamiento cuando se le cree opuesto a un pensamiento
amparado en la consideracién de «verdad» de una institucién conformada por
un grupo de «notables» que no aceptan pensar la arbitrariedad.

Ahora bien jen qué se distingue el deseo de Llull de permanecer todos «bajo
un mismo drbol»? Tal vez la importante diferencia en su emprendimiento serfa
que aceptd «escuchar» y, por esto, busca la conversién por el didlogo porque
¢l también sufrié la persecucién. Entonces, tratando de comprender ese pre-
ciso momento socio-politico-religioso, el pensamiento de Llull serd conciliador
por el esfuerzo en la comprensién de los variados modos de alcanzar a Dios
—conforme el resultado de su contacto directo con las personas y no solamen-
te con la autoridad expresada en un libro— para asegurarse que sus razones
sean de dificil desaprobacién y que se transformen en «necesarias».

Esta serfa, tal vez, la importante diferencia: buscar la conversién por el
didlogo. De modo usual, la controversia entre la autoridad del libro y la prdc-



El intento de conciliacién y la imposibilidad de su realizacién Supplement Issue, 2018 317

tica religiosa se agudiza, si es que acaso por estas «razones» se desestimaban
aquellas con la consecuente pérdida de poder de la autoridad escrita. Confor-
me el anterior comentario sobre los «infieles» y «herejes», podemos conjeturar
razones para las persecuciones que sufrié.

Tal vez como sostiene Celina Lértora Mendoza:

En suma, creo que «infieles» en el texto comentado, es lo que en 14gica se
denomina «concepto borroso»: un concepto con limites difusos, pero con un
nucleo claro: como referentes los musulmanes y los que se han apartado volun-
taria y pecaminosamente de la fe para abrazar la incredulidad (el racionalismo
autonémico) (Lértora Mendoza, 2016: 83).

4. Modos de convertir

Encontramos que la conversién de judios y musulmanes al cristianismo que
pretende Llull, es a partir del hallazgo de principios comunes y necesarios en
los creyentes de las tres religiones monoteistas que le permita unificar ciencias
y creencias y, estos principios, s6lo se pueden utilizar como base para el didlo-
go si se conocen las idiosincrasias de los ajenos pensamientos y del profundo
conocimiento de la fe de los «otros», para ello una de las acciones es la creacién
de escuelas donde se estudiara el drabe y el hebreo.

La convivencia de Ramon Llull con los «otros» y sus verdades, que no eran
el resultado de una inversién especular sino que, al igual que los cristianos, se
consideraban «poseedores de la verdad», termina siendo una convivencia entre
«confundidos».

Si cupo la duda en el pensamiento del mallorquin, ella le condujo a que,
en lugar de combatirlos por la fuerza y la violencia, se introdujera en esta
empresa que, con encontrar ese principio de fe comun, hablara muy bien del
intento, aunque desde nuestros ojos de siglo xx1, consideremos que no respon-
de a una confluencia interreligiosa. Como bien sefiala A. Fidora, «una postu-
ra que quiere incluir» pero que, conforme mi parecer, contintia excluyendo’.
El hecho es que, de todos modos, esa Guerra Santa en el siglo x111 se instituye
contra el peligro del avance musulmdn que, en cierta medida, es extrafio por-
que los musulmanes ya estaban en esas tierras y habfan logrado convivir y hasta
generar trabajo entre unos y otros. Tal vez no fuera otra cosa mds que <hambre»
lo que les llevara a estar «juntos» y aceptar trabajar para un cristiano o, tal vez,
como sucede en el Llibre del gentil i dels tres savis, el darse cuenta que formaban
parte del mismo 4rbol de creencia religiosa con bifurcadas ramas: judios,

5. Vg. Mezquita de Cérdoba, que hoy considero una muestra de intolerancia religiosa. Del
arte omeya hispanomusulmdn dejaron poco, se perdid la belleza de aquella percepcién
imposible de explicar al ingresar y observar las «infinitas» columnas y sus arcos hoy atesta-
do de cruces y «mini» capillas en pricticamente todo su espacio. Ya no se la nombra como
«Mezquita Catedral» sino «Cabildo Catedral de Cérdoba». Tuve la sensacidn de que, de
alguna manera, estaban «vengando» lo ocurrido en 785. En ella hoy encontramos a cristia-
nos orando en la zona que es Catedral pero no encontramos a musulmanes orando en la
zona donde estd la gibla con su mihrab.



318 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Susana Beatriz Violante

musulmanes, cristianos y el gentil, sabio en filosofia que no se identifica con
ninguna religién, nos da a entender que, luego de las exposiciones, elegird el
cristianismo. A él le estd permitido intervenir en la conversacién con el perso-
naje, Inteligencia quien simbolizarfa la necesidad mutua entre entendimiento
y fe a estilo agustiniano: para entender es necesario creer y para creer es nece-
sario entender, forjando una integracién entre ambas. El personaje de la dama
Inteligencia no serfa una rama sino el tronco con la nutritiva savia porque se
dirige a los hombres errados que ignoran a Dios y sus obras. Entonces, aquél
posible y a la vez real peligro se transformé en una cruenta cruzada que estaba
siendo despreciada por las gentes de la regidn, tal vez porque ellos eran vecinos
de aquellos a quienes no podian ver como sus enemigos, tal vez porque su
desarrollo en matemdticas, medicina y otras disciplinas les eran beneficiosas,
incluso su comportamiento comercial y sus andlisis filoséficos.

Encontramos a Llull cuestionando para demostrar, también, las verdades
del cristianismo y alcanzar ese objetivo que supere la mera convivencia, dado
que, si mantuviera su verdad en grado absoluto, Llull no podria dialogar con
los «otros». De este modo, la duda es filoséfica para poder dialogar con aque-
llos en quienes ha de suponer que, en cuestiones de fe, pueden poseer alguna
verdad. Esta accién de «confrontar» dudas no la refiero como un enfrentamien-
to de posturas sino de apertura en la que Llull necesita mostrar, al aplicar la
duda, que el «otro» puede estar en posesién de una verdad y él, equivocado,
de lo contrario el ejercicio comprensivo serfa nulo y se volveria a la imposicién
por la autoridad. Por lo tanto, la razén serd el lugar en dénde dirimir las dudas.
He aqui una paradoja: jaceptar esto serfa poner en duda metafisica su creencia?
;Puede decirse que duda para buscar aquella verdad superior que contenga a
las tres expresiones religiosas? Y esa verdad que ya tiene Llull es Dios sin la
mediacién de las humanas y egoistas formas que le han otorgado y aqui ten-
drfamos otro sentido de duda.

Otro gran problema que enfrenta es el de desterrar los que considera errores
de Averroes clarisimos para el mallorquin pero que, de algiin modo ambos, en
este tema, buscan el equilibrio y la unidad en el interior del ser humano, en el
caso del cordobés mds alld de géneros y de creencias, porque cada mujer, cada
nifio y cada hombre, habrdn de desarrollar todas las posibilidades que Dios les
ha dado. También Maiménides acuerda en este punto al sostener que razén y
revelacién son manifestaciones de la tinica verdad divina, herramienta de reso-
lucién de los problemas entre las diferentes expresiones.

En algiin momento defiende la cruzada e insta a tomar la espada contra el
infiel, pero también, al finalizar el Llibre del gentil i dels tres savis sostiene que:

Asf como tenemos un Dios, un creador, un sefior, tendrfamos que tener una fe,
una ley, una religién, una manera de amar y honrar a Dios y nos deberfamos
amar y ayudar los unos a los otros y, entre nosotros, no tendrfa que haber
ninguna diferencia ni confrontacién de fe y de costumbres; ya que por esta fe y
confrontacién unos somos enemigos de otros y, esta guerra, esta muerte y esta
esclavitud nos impiden loar, reverenciar y honrar a Dios (Llull, 2016a: 328).



El intento de conciliacién y la imposibilidad de su realizacién Supplement Issue, 2018 319

Como esbozamos anteriormente, crea el Arte y la necesidad de patrocinar
espacios monacales en los que se estudien las lenguas que permitan llevar a
cabo la conversién. El mismo (posiblemente por la exclusién que realiza de los
comentarios de Averroes), estudia a Aristételes, a sus intérpretes drabes y grie-
gos, estudia los comentarios de los Padres de la Iglesia y los textos escoldsticos,
as{ como el Cordn y el Talmud. Es curioso el dato de que Llull comprara un
esclavo drabe para que le ensefiara, expresamente, su lengua. Tal vez sea su
muerte, a los 83 afios aproximados, el testimonio de su derrota, al ser lapida-
do en Tdnez mientras predicaba el evangelio. El drbol no fue refugio.

5. Inteleccién comin

Para los tres, la verdad surgird junto a los nuevos conocimientos para los que
la 16gica aristotélica y la dialéctica platénica, sin pérdida ontoldgica, serdn
colaboradoras en el didlogo interreligioso. Esos principios compartidos habrfan
de encontrarse tanto en la creatura como en Dios, «lugar» comtn para los
creyentes de las tres religiones, que estd mds alld de todas las divergencias y serd
en el establecimiento de esta relacién entre Dios y el mundo creado desde sus
propias «perfecciones» o «dignidades», que se encuentran reflejadas ad extra 'y
ad intra en la creatura, que comience distinguiendo aquellos «atributos» que
de Dios se encuentran en los fieles de las tres religiones en una especie de
teofanfa. Por dignidades o virtudes divinas, Llull entiende aquellas cualidades
que pueden predicarse de Dios pero que en El son «indistintas» y forman «el
conjunto de los principios ontolégicamente activos a partir de los cuales Dios
cred el universo» (Barenstein, 2016: 37). Estas dignidades estdn siempre acti-
vas, de lo contrario no existirfan y el ser humano, al conocer que las posee
como reflejo de la creacidn, puede utilizarlas como ascensién a Dios. Desde el
discurrir metafisico las dignidades se encuentran fuera del alma y para el dis-
curso fisico las encontramos expresadas en el alma y nos permitirdn distinguir
modos particulares en la existencia de los portadores de las mismas. Como
estas dignidades son reconocidas por los representantes de las tres religiones,
ya tenemos el elemento comun, de este modo, la verdad del cristianismo se
hace evidente a los ojos de Llull ;y a los de los judios y musulmanes? También
corresponderfa que lo fueran. Serd por eso que estando en Tunez en 1293,
habiendo sido acusado de engafar a quienes le siguieron, fue condenado a
muerte. Un sabio musulmdn lo libera convenciendo al rey de que:

Obviara tal crimen, pues no era honorable para él matar a un hombre que,
aunque se afanaba por difundir la Ley cristiana, sin embargo parecia tener
abundante madurez de bondad y prudencia y agregd que también se conside-
rarfa bueno a un hombre que entrara a tierras cristianas para imprimir en los
corazones de otros la Ley de los sarracenos (Llull, 2016b: 177 §28)°.

6. «Non fore sibi honorabile ut talem virum interficeret, qui, quamvis legem christianam
studeret diffundere, tamen copiosa maturitate bonitatis et prudente videbatur pollere.
Addens, quod etiam bonus reputaretur Sarracenus, qui ad christianos auderet ingredi, causa
imprimendi Sarracenorum legem cordibus aliorumy. (Llull, 2016b: 177 § 28).



320 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Susana Beatriz Violante

Interesante argumento que, a ofdos de Llull, le permitirfa considerar que
la unidad religiosa es provechosa si se ainan los criterios, pero no cuando se
instala a una de ellas como la superior. Pero esto es en los ojos de una persona
del siglo xx1: yo. Pero Llull insiste en que, si bien puede ser demostrada la
verdad de la religién de modo racional, sélo una tendr4 sus argumentos nece-
sarios, ;por qué? En esta reciprocidad entre razén y fe, donde no prima una
cuestién de poder emanada de la autoridad sino del didlogo, de la 16gica, del
trivium, el poder aparece en la necesidad de aceptar la Trinidad como unidad.

6. Aceptacién de la «Trinidad»

Aqui Llull aplica en su ejercicio de conversidn, el argumento de aprovecharse
de la duda como un inicio en la epoché, la necesidad de suspender las creencias
personales, en los otros: musulmanes y judios y hasta en si mismo si el argu-
mento de los otros es superior en razones necesarias y suspender algo funda-
mental, las emociones, como encontramos desarrollado en el Arze breve, 1v.

En este andlisis, unas argumentaciones serdn verdaderas y otras, falsas, lo
que le permitird acceder a las «razones necesarias». Si bien encuentra coinci-
dencia en el reconocimiento de las dignidades, el problema se establece con el
tema de la 77inidad, si el oponente no la acepta anula el proceso de conversién.
;Puede dejarse de lado la cuestién de la encarnacién del verbo en Jesucristo?
Sin dudas no, porque es primordial para el cristianismo, de alli su nombre, en
parte, pero hay que mantener el deseo de inclusién con la conservacién de la
diferencia. De todos modos, Llull elaborard argumentos para convencer. En
el pardgrafo 37 de Vida coetdnea: ambos, el obispo de Bugfa y él, consideran
que Dios es perfectamente bueno y tan perfecto que:

No necesita pedir ni hacer el bien fuera de si, porque si asf fuese, entonces,
simplemente no serfa perfectamente bueno. Como td niegas la beatisima Tri-
nidad, al suponer que no existe, Dios no fue perfectamente bueno de la eter-
nidad toda vez que produce el bien del mundo en el tiempo [...] la bondad
se hace mds buena al difundirse, que al existir ociosa. Estimo que esta es tu
opinién. La mia es que la bondad es difusiva desde la eternidad y por la eter-
nidad. Y esto es por la naturaleza del bien, que es difusivo de s{ mismo, puesto
que el Dios Padre bueno genera al Hijo bueno y de ambos fue inspirado el
Espiritu Santo bueno.

A partir de este argumento sobre la bondad de Dios que propaga esa
bondad ad intra en su Hijo encontramos que considera que, tanto el musul-
mdn como el judio, tendrdn que reconocer que, en lo mds profundo de si
mismos, son cristianos. Pero si aceptamos la teorfa de la doble verdad, que
dos teorfas opuestas sobre un mismo tema pueden ser verdaderas si proviene
una de la Teologfa y la otra de la Filosofia, entonces su argumento entra en
riesgo. Solamente puede introducir en la argumentacién las verdades comunes
de los distintos exponentes religiosos, por lo tanto, Llull estd otorgando
importancia a la Razén en la fe, deja de ser un aristotélico absoluto e intro-



El intento de conciliacién y la imposibilidad de su realizacién Supplement Issue, 2018 321

duciria el pensamiento patristico y bonaventuriano desestimando a Averroes
y a Tomds de Aquino.

Cuando viaja a Ttinez lo hace con una conviccién que muestra su apertu-
ra al otro: ya en la ciudad (Llull, 2016b: 173 §26) convoca a los versados en
la Ley de Mahoma para decirles que «él oirfa los argumentos de su Ley, es decir
la de Mahoma y, si descubria durante la reunién que los hallaba mds vdlidos
que los argumentos de los cristianos, se convertirfa a su secta», por lo tanto
aqui dudar es buscar la verdad. Un ejercicio que el cristiano no ha de abando-
nar por quedarse con la imposicién de una autoridad. La verdad buscada en
el didlogo estarfa en la propia «duda» que le permite arribar a la afirmacién de
la complejidad en la articulacién de «verdades» para la que el Ars le resultard
de suma utilidad junto a los nuevos conocimientos que estdn surgiendo, para
los que la légica aristotélica y la dialéctica platénica, sin pérdida ontoldgica,
serdn colaboradoras. En el entorno académico de Llull se consideraba que la
supremacia drabe sobre los filésofos cristianos estaba amparada en el conoci-
miento del pensamiento de Aristételes, motivo por el cual comienza a ser
importante conocer el pensamiento del estagirita (Barenstein, 2016: 19).

7. Llull — Leibniz

El Doctor iluminado alcanza a vislumbrar un potencial al que no se le ha
hecho prosperar, o tal vez resulte imposible su realizacién, como sostiene Euse-
bi Colomer (1979: 114) al referir la lectura del Ars magna realizada por Leib-
niz, en ella el filésofo alemdn produce un cambio de perspectiva dado que
encuentra en la obra de Llull riquisimas posibilidades y se:

Apropia de la idea luliana de un ‘alfabeto del pensamiento humano’ que fun-
cione, por decirlo asi, automdticamente, mediante la combinacién de letras y
la relaciona con su propia idea de una ‘mathesis universalis es decir, una légica
concebida como una matemdtica generalizada (Leibniz, 1965, VII: 200).

Tal vez mds interesante sea atin recordar que también Leibniz espera la
superacién de todas las controversias religiosas y, en consecuencia, la definiti-
va conversién al cristianismo de la humanidad entera:

a que, la verdadera religién, que estd en un todo de acuerdo con la razén,
Y la verdad 1

quedarfa definitivamente establecida y cualquier apostasia serfa tan poco pro-
bable como lo es que los hombres se aparten de la aritmética o de la geometria

una vez que la han aprendido (Leibniz, 1965, VII: 188).

Pero la apostasia se castiga en los cristianos y no se considera que también
musulmanes y judios estarfan negando, o abandonando, las creencias en las que
han sido educados, no obstante, ellos pueden ‘convertirse’, los cristianos: no.

La aplicacién del Arze en su estructura arbérea apunta a ese necesario voca-
bulario religioso comun para los tres. No es una mera ‘apologia’ porque se basa
en el ejercicio de reflexién, comprension, en la que los tres ‘seres’ inteligentes
convienen.



322 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Susana Beatriz Violante

Esto le permitirfa a Llull acceder a una portdtil enciclopedia que compen-
dia todo el saber viable en sus posibilidades relacionales. Conversién, inven-
cién y contemplacidén a partir de un arte nuevo que, tal vez, al modificar a
aquél de la dialéctica, en tanto ciencia del 7rivium, le permitirfa encontrar la
verdad y destruir la falsedad. Un arte que aplicarfa modificando las premisas
para los creyentes de las tres religiones. Su proceder involucra varios érdenes,
el légico, el gnoseoldgico y el ontolégico con los que intenta relacionar el
modus intelligendi con el modus essendi'y el modus significandi, por lo tanto al
aplicar su Arte hace confluir los significados en el establecimiento de una
relacién entre Dios y el mundo a partir de sus propias «perfecciones» o «dig-
nidades» que son reconocidos como «principios absolutos e innegables», dado
que los tres fieles, parten de una misma experiencia de revelacién.

8. Conciencia lingiiistica de la religién

Al primar la inteligencia supera el mero dogmatismo emanado de autoridades.
La aplicacién del método no es solamente una accién tedrica ya que el propio
Llull pensé el Llibre del gentil i dels tres savis como un «Manual de instruccién
de la escuela misional de Miramar», Amador Vega lo llama, en su prélogo:
«conciencia lingiifstica de la religién» (Vega, 1998: 172) que halla en el uso de
los Nombres de Dios su dimensién mistica. Entonces, encontramos que esa
unidad de reconocimiento lingiifstico garantizaria la unidad religiosa, princi-
pio de didlogo, a partir de la descripcién de los términos o «dignidades»’. En
esta obra, Llull, explica el significado de cada uno de los drboles que Inteligen-
cia presenta y el encuentro de los tres sabios en la creencia de un solo Dios y
en la Resurreccién de la carne. Luego, va introduciendo con discurso filoséfi-
co, los usos diferentes del lenguaje que permiten exponer las «razones necesa-
rias» y explicar los Nombres de Dios valiéndose de ese discurso comin que les
permite compartir una /mago mundi, expresada en un saludo vilido para los
tres representantes que tiene al Dios de gloria, padre y sefior de todo lo que es
y que resucitard a buenos y malos, como respetado protagonista®.

Siendo cosa manifiesta al humano entendimiento que los tres representan-
tes, convienen en el ser, en las esencias y virtudes de Dios como bienes mayo-
res y a ninguno les convienen los bienes menores, se deduce de ello que todo

7. «Tota ciéncia necesita paraules per a donar-se a contixer. I com que per a aquesta ciéncia
demostrativa calen paraules dificils, que els homes llecs no acostumen a emprar, i tanmateix,
com que nosaltres fem aquest llibre per als homes llecs, per aix0 parlarem d’aquesta ciéncia
breument i en llenguatge planer. Confiats en la gracia d’aquell qui &s la plenitud de tots els
béns, tenim l'esperanga que més tard completarem el llibre amb paraules més apropriades
als homes lletrats, que estimen la cieéncia especulativa; perque injustos envers aquesta ciencia
i aquesta art si no la demostréssim amb les paraules que li pertoquen i si no I'expliquéssim
amb les subtils raons per les quals es demostra millor» (Llull, 2016a: proleg, 26).

8. «Ells el saludaren dient que el Déu de la gloria, que era Pare i Senyor de tot el que existeix,
que havia creat tot el mén i que ressuscitara bons i dolents, el protegis, el consolés i 'ajudés
en les seves penas» (Ibidem, 2016a: 36).



El intento de conciliacién y la imposibilidad de su realizacién Supplement Issue, 2018 323

humano, utilizando la razén, amaria aquellos bienes que se representan en las
cosas visibles’.

Las virtudes convergen en el ser de Dios expresado en el ser del hombre en
una activitas ad intra 'y ad extra. Expresién sensible y finita de aquello superior,
que posee el ser en sentido pleno, e infinito!?.

El principio de conveniencia surge de lo mds profundo del ser humano, al
estilo agustiniano, aparece en él de un modo simbdlico en un proceso que
supera la significacién a partir de las razones necesarias para creer en la resu-
rreccién y en la Trinidad para concluir en la mostracién de un método que
permita a las tres religiones abrahdnicas contemplar a Dios y expresarlo en una
misma gramdtica. Llull culmina su escrito diciendo que «ese libro es razén y
manera de iluminar a partir del entendimiento, de despertar a los grandes que
duermen para aquellos que piden conocer cudl es la ley para ser agradable a
Dios y no buscan su ira».

El fragmento de Llull que he seleccionado como relevante para este
momento, lo extraje del Llibre del gentil i dels tres savis, porque me muestra a

un pensador que, en su intento, trata de superar la injusta dicotomia entre

«monstruos» y «santos»'!:

9. «Es evident a I'énteniment huma que la bondat i la grandesa es corresponen amb I'ésser; ja
que, com més gran és el bé, millor concorda amb I essencia 0 amb la virtut o amb totes
dues alhora; i la maldat i la petitesa, que son els contraris de la bondat i la grandesa, es
corresponen amb el no ésser; ja que, en la mesura en qué el mal és més gran, concorda
millor amb un ésser inferior que no pas amb un de superior. I si no fos aixi, siné al contra-
ri, se’n seguiria que, de manera natural, tot home s’estimaria més no ser que no pas ser, i
més el mal que no pas el bé; i s'estimaria més un bé inferior que un de superior; i aixd no
és veritat, tal com la raé ho demostra a 'enteniment huma, i la vista corporal ho pecep en
les coses visibles» (Zbidem, 2016a: El primer llibre. El primer arbre. Flor 1, 41).

10. «Senyor —digué el savi al gentil—, vés veieu que tot el bé que hi ha en les plantes, en els
éssers vius i en totes les altres coses del mén és limitat i finit. D’aqui que si Déu no existis,
se’n seguiria que cap bé no es corresppondria amb un ésser infinit, i que tot el bé que
existeix es correspondria amb un ésser finit i limitat, i U'ésser infinit i el no ésser es corres-
pondrien. Ara bé, essent aix{ que un bé finit es correspon amb un ésser més petit, i el bé
infinit es correspon amb un ésser més gran, i aixd perque infinitud i grandesa es correspo-
nen, i finitud i petitesa es corresponen, aixod explica i demostra que, si el bé finit inferior,
que existeix i que es correspon amb el no ésser, existeix, molt més, sens dubte, cal que un
bé infinit existeix! I, bell amic, aquest bé es nostre Senyor Déu, que es un bé superior a tots
els béns, sense 'existencia del qual se seguirien totes les contradiccions que acabem de dit»
(Ibidem, 2016a: 42).

11. «Ah, quina felicitat tan gran hi hauria si per aquests arbres tots els homes poguéssim trobar-
nos en una llei i una fe! I si no existis ni rancor ni mala voluntat en els homes que s'odien
els uns als altres a causa de la diversitat i 'oposicié de creences i de religions. I aixi com i
ha un sol Déu, pare, creador i senyor de tot el que existeix, que aix{ tots els pobles s'unissin
per a ser un sol, i que aquest es trobés en el cami de la salvacié, i que tots junts tinguessin
una fe, una llei i donessin gloria i lloanga a nostre Senyor Déu.

Penseu, senyors —digué el savi als seus companys—, quants mals deriven del fet que
els homes no tinguin una sola doctrina i quants beneficis en traurfem si tots tinguéssim
una mateixa fe i una mateixa llei.

Per tant, si és aixi, potser us semblara bé que ens assegurem sota aquests arbres, a la vora
d’aquesta bella font, i que discutim en que creiem, d’acord amb alld que les flors i les con-



324 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Susana Beatriz Violante

Ay Dios jCudn gran bienaventuranza serfa si por medio de estos drboles pudie-
ran reducirse a una sola ley y creencia todos los hombres que hoy son y que
no hubiese entre los humanos rencor ni mala voluntad por ser diversas y
contrarias sus creencias y sectas y as{ como hay un Dios tan solamente padre
y creador y sefior de todo cuanto es, que asi todos los pueblos se uniesen para
formar un pueblo solo y que aquéllos estuviesen en via de salvacién y que
todos juntos tuviesen una fe y una ley y diesen gloria y loor a nuestro sefior
Dios! Considerad, sefiores, cudntos son los dafios que se siguen de tener los
hombres diversas sectas y cudntos son los bienes que resultarian si todos tuvie-
sen una fe y una ley. Siendo esto asi ;no os parecerfa bien que nos sentdsemos
bajo estos drboles, a la vera de esta apacible fuente y que disputdsemos sobre
lo que creemos y puesto que con autoridades no nos podemos convencer,
tratdsemos de avenirnos por medio de razones demostrativas y necesarias?

Nuestro mallorquin busca que la sombra de los drboles que representan las
Artes que permitirdn iluminar la verdad, dirijan a los hombres al credo cris-
tiano que para ¢l es el vélido por tener una base comun a todas las creencias,
pero también tiene en cuenta al gentil, que es aquél que no abraza creencia
alguna, que se sustenta en la razén natural y puede vislumbrar la ficcién de un
mundo finito y, por lo tanto, inacabado.

9. Cuestiones que queremos resaltar

El Doctor iluminado fue tratado de loco, charlatdn y genio, le han atribuido
muchos adjetivos en los siglos venideros animando a pensadores de la talla de
Nicolds de Cusa, Pico della Mirandola, Cornelio Agrippa, Jacques Lefevre
d’Etaples, Giordano Bruno, y también de él se burlaron Rabelais, Jonathan
Swift, Bacon de Verulam o Descartes. Recién con los estudios de 18gica y el
advenimiento de la informdtica en el siglo xx, se vuelve a Llull y a Leibniz para
mostrar las diferencias con Aristételes.

Coincidimos en que su bisqueda del encuentro en una ley, mono-norma,
monotefsmo, mono-polis, es para eliminar el rencor y la mala voluntad reco-
nociendo que sélo hay un Dios y por ello aprendié a pensar como los «otros»
y a hablar como los «otros», sin abandonar su pensamiento. No obstante, la
politica del miedo no se desvanece, intenta decir «nosotros» a pesar de sospe-
char que, el ser «nosotros», judios junto a los musulmanes y cristianos, anule
la individualidad del «nosotros» cristiano. Esa alteridad estd en el mundo, estd
en las cosas, en los lugares compartidos, no en un mds alld, pero el mds alld lo
posee desde una concepcién religiosa diferente y comtn a la vez. Y aqui reco-
bra importancia la concordancia. Tal vez sospechaba que, en un medio social
donde la creencia religiosa es un imperativo, alcanzar a comprenderse en una
ley y en una fe, ofreceria la posibilidad de la realizacién del deseo, el valor de
la vida estarfa instaurado en ella misma porque, al valor, se accederfa no en

dicions d’aquests arbres ensenyen. I ja que per mitja de les autoritats no ens podem posar
d’acord, intentem-ho mitjancant raons demostratives i necessaries» (Ibidem, 2016a: 35).



El intento de conciliacién y la imposibilidad de su realizacién Supplement Issue, 2018 325

nombre de lo que una autoridad hubiese dicho sino a través de «razones
demostrativas y necesarias». Es por esto que el dltimo pdrrafo del fragmento
citado que corresponde al Llibre del gentil i dels tres savis <y puesto que con
autoridades no nos podemos convencer» (Llull, 2016a: 35), recortado, me
hace pensar que, cuando apelamos a la autoridad no pensamos, sino que nos
dejamos pensar por ella; no analizamos porque en ella estd la argumentacion
correcta; no escuchamos al otro porque dice algo diferente que prejuzgamos
no estd contenido en lo dicho por la autoridad, sino que instalamos a la auto-
ridad como clausura del didlogo y asesinato de aquella voluntad que intentaba
escuchar sin perderse en el otro sino encontrdndose en él. Pero esta pretensién
s6lo serfa posible si no se echara mano del principio de autoridad, cualquiera
que ella sea.

Es cierto que este siglo xi11, del que no podemos olvidar la sentencia del
obispo Tempier en 1277, comienza a arder de inquisidores y herejes, siendo
estos ultimos los sujetos pensantes del periodo porque, muchos de ellos, fueron
capaces de oponerse, con su pensamiento escéptico hacia los emblemas de
autoridad, a los inquisidores que aceptaban el designio de los centros de poder
sin disentir, sin considerar la posibilidad de error, posiblemente porque estaban
de acuerdo con esa autoridad lacerante. Es por esto que, considerando el did-
logo interreligioso propuesto por Llull y nuestras presentes diferencias de reli-
gién e ideologia, encontramos que nuestro actual discurso de igualdades, en
cada accién de reconocimiento, se enturbia de hipocresia y de falsa apertura
al otro. Adn no hemos aprendido, tal vez, lo que resulte mds dificil de ejercer
como entiendo que es «descentrarse», aceptar lo diferente y que acepten nues-
tra diferencia, no hemos podido desprendernos de ser «yo», sentirnos «yo»,
centro de autoridad y verdad. Huimos de la tarea porque nos invade la sensa-
cién de un riesgo: que aquello que nos distingue sea «mejor» que aquello que
«crefamos» era lo mejor —digo «crefamos» porque no estd mediado por un
ejercicio de comprensién—. De este modo, lejos de aprender a valorar a las
personas en lo que logran ir siendo, con sus acciones de vulnerabilidad y for-
taleza, las menospreciamos gracias a los distintos modelos instaurados a partir
de la educacién recibida que nos van alejando de la aceptacién de la divergen-
cia y nos van sumergiendo en la premisa de aprender a distinguir a los «<mons-
truos» para destruirlos, porque ellos no son personas sino lacra que enturbian
nuestra —irénicamente dicho— «inmaculada» existencia y, esos modelos, nos
ensefian a olvidar que estamos hablando de personas, en este caso, con creen-
cias, intereses y valoraciones diferentes.

Culturalmente estamos acostumbrados a enfrentar a las personas y pen-
sadores catalogdndolas como «monstruo» o «santo». O bien, ante las relacio-
nes de contiendas histéricas, hemos de tomar partido por alguno de los
«bandos», de este modo siempre uno va a ser el «santo», el elegido por noso-
tros y el otro, el «<monstruo». Una divisién que Llull intenté modificar pero
que, las acciones vividas en los sucesivos siglos nos mostraron que los intentos
de conciliacién han sido perturbados por ciertas personas sucesivamente,
imposibilitando, hasta la actualidad, su realizacién.



326 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Susana Beatriz Violante

El fracaso de este intento sigue estando a nuestro lado por falta de una
impetuosa voluntad politico-social que nos impulse a dejar de continuar vien-
do a nuestra sacrosanta cultura como la tinica vélida e imponible a los «otros».

Referencias bibliogréficas

BARENSTEIN, Julidn (2016). «Introduccién». En: Arte breve — Vida coetinea.
Introduccidn, traduccién y notas Julidn Barenstein. Ciudad Auténoma de
Buenos Aires: Ediciones Winograd.

CARRERAS 1 ARTAU, Tomas i Joaquim (2001). Historia de la Filosofia Espanyo-
la. Filosofia cristiana del segle xtir al xv, 2 vols. Barcelona: Institut d’Estudis
Catalans, Diputacié de Girona.

CoOLOMER, Eusebi (1979). «De Ramon Llull a la moderna informdtica». Estu-
dios Lulianos, 23, 113-135.

FipoRra, Alexander (2003). «Ramon Llull frente a la critica actual; al didlogo
interreligioso: el arte luliana como propuesta para una ‘filosofia de las
religiones’». Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 10, 227-243.

Hawmes, J. Harvey (2015). L’Art de la conversid. El cristianisme i la cabala en el
segle x111. Barcelona: Universitat de Barcelona, Universitat de les Illes
Balears.

LErTorRA MENDOZA, Celina (2016). «Dos momentos en el didlogo interreli-
gioso en la latinidad: Llull y después de Llull. Una mirada desde la teologfa
politicar. En: Actas II Jornadas de Filosofia Medieval ‘Francis P Kennedy’:
Ramon Llull a setecientos afios de su muerte. 1y 2 de julio de 2016. Mar del
Plata: EUDEM, 55-62.

LeiBNiz, Gottfried (1965). «Die philosophischen Schriften». En: C. G. Ger-
hardt (ed.). Scientia generalis. Characteristica. Hildesheim: Olms.

Lruir, Ramon (1996). Vida coetdnea. Seguida del Testamento de Ramon Liull.
Edicién de Miguel Pascual Pont, prélogo de Sebastid Trias Mercat. Palma
de Mallorca.

— (2016a). Llibre del gentil i dels tres savis. Barcelona: Editorial Claret. Versié
en catala actual de Joaquim Puigdemont i Joaquim Pujal. Amb estudis de
Francesc-Xavier Marin, Harvey ]J. Hames, Lola Badia i Halil Bdrcena.
Director, Oscar de la Cruz Palma.

— (2016b). Arte breve — Vida coetdnea. Introduccidn, traduccién y notas
Julidn Barenstein. Ciudad Auténoma de Buenos Aires: Ediciones Winograd.

VEGA, Amador (1998). «Llibre del gentil e dels tres savis». Ars brevis, 2 (Ntime-
ro Extraordinari), 171-175.

ZIEGLER, J. (1998). Medicine and Religion c. 1300: The Case of Arnau de Vila-
nova (Oxford Historial Monographs). Oxford: Oxford University Press.



El intento de conciliacién y la imposibilidad de su realizacién Supplement Issue, 2018 327

Susana Beatriz Violante, doctora en Filosoffa por la Universidad de Barcelona, Espafia. Profe-
sora Titular de Filosoffa Medieval en el Departamento de Filosoffa de la Facultad de Humani-
dades de la Universidad Nacional de Mar del Plata, Argentina. Directora de Grupo de Investi-
gacion: Dikaion esti emé radicado en la UNMDP e investigadora externa en Argentina y el
extranjero. Expositora en multiples Congresos Nacionales e Internacionales. Ha dictado mds
de una veintena de Seminarios y Conferencias en Argentina y en el extranjero. Posee publica-
ciones de articulos en revistas especializadas indexadas en Argentina y en el exterior y tres libros.

Susana Beatriz Violante, PhD in Philosophy from the University of Barcelona, Spain. Full
Professor of Medieval Philosophy in the Department of Philosophy, Faculty of Humanities,
National University of Mar del Plata, Argentina. Research Group Director of: Dikaion esti emé
the UNMDP and external researcher in Argentina and abroad. Participation in many national
and international congresses. She has given more than twenty seminars and conferences in
Argentina and abroad. She has published articles in prestigious journals in Argentina and abroad

and has edited three books.




	_GoBack
	__DdeLink__1899_2021302757
	_GoBack
	_Hlk511812497
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	@RPIE104@1@
	@RPIE104@2@
	PG105
	_GoBack
	PG87
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack

