
ISBN 978-84-490-8043-2

Enrahonar. Supplement Issue, 2018  65-76

Explorando el paraíso.  
Las Expositiones in Ierarchiam coelestem de  
Juan Escoto Eriúgena y la conformación  
de los ángeles

Ángel Vicente Valiente Sánchez-Valdepeñas
Sociedad de Filosofía Medieval
angelvicentev@gmail.com

Resumen

Es de todos conocido que Juan Escoto tradujo el Corpus dionysiacum al latín. Este artí-
culo analiza algunos aspectos de las Expositiones in Ierarchiam coelestem, referidos a los 
ángeles y los modos de conformación que expone Dionisio y que Juan Escoto asume en 
su propio discurso.

Palabras clave: analogía; jerarquía; Pseudo-Dionisio; Juan Escoto Eriúgena

Abstract. Exploring Paradise. John Scottus Eriugena’s Expositiones in Ierarchiam coelestem 
and the Formation of the Angels

It is well known that John Scottus translated the Corpus dionysiacum into Latin. This 
article analyses some aspects of the Expositiones in Ierarchiam coelestem, concerning the 
angels and their form, which Dionysius expounds and which John Scottus incorporates 
into his own discourse.

Keywords: analogy; hierarchy; Pseudo-Dionysius; John Scottus Eriugena

Los términos «jerarquía» y «analogía», íntimamente unidos al pensamiento de 
Pseudo-Dionisio, han sido y siguen siendo considerados por una cierta corrien-
te de pensamiento como un residuo arqueológico de una teología desfasada. 
El concepto de jerarquía, en particular, representa para muchos filósofos y 
teólogos contemporáneos un aspecto poco edificante de la teología, que nos 
recuerda los siniestros conceptos de casta o estamento. Ahora bien, este térmi-
no, que aparece frecuentemente en el Corpus dionysiacum se ha revelado par-
ticularmente complejo, como pone de manifiesto el magnífico libro de René 
Roques, L’univers dionysien1. Esta obra constituye una advertencia para aque-
llos que intentan simplificar en exceso sus diversos componentes o reducir la 

1.	 Roques (1983).

	
 

mailto:angelvicentev@gmail.com


66    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Ángel Vicente Valiente Sánchez-Valdepeñas

originalidad de Dionisio (llamémoslo así) a la mera apropiación de los con-
ceptos neoplatónicos.

El concepto dionisiano de jerarquía engloba, junto a aspectos más eviden-
tes, otros que lo son menos. Corremos el riesgo, claro está, de imaginar en él 
ingredientes que no estaban en la mente de Dionisio. Pero este es un riesgo 
que se corre siempre en la interpretación de textos, sean antiguos o no. Entre 
los aspectos más evidentes podemos señalar la integración de diversos rangos 
o niveles en una estructura que concede prioridad ontológica a unos rangos 
respecto a otros. Es este un aspecto que ya aparece con claridad en Plotino, y 
que ha sido analizado en profundidad por D. J. O’Meara2. Se trataría de una 
ordenación de elementos en función del proceso de generación, procesión o 
progresión de lo existente, así como de su retorno o conversión. Este aspecto 
relaciona claramente a Dionisio con el neoplatonismo tardío y constituye un 
elemento inquietante para una doctrina genuinamente cristiana. La dificultad 
principal radicaría en que este proceso ordenador de los diversos rangos u 
órdenes aparece con tal grado de autonomía que parece oscurecer, cuando no 
anular, la omnipotencia de Dios Creador. En efecto, cada grupo jerárquico 
parece estar sometido a una ley fatal que obliga mecánicamente a los niveles 
subordinados a contemplar los niveles superiores como auténticamente crea-
dores y por tanto dispensadores de luz, de belleza y de bondad. Se asemeja 
peligrosamente a una especie de mecanismo cerrado y automático que induce 
a olvidar el origen, a conceder a los rangos primeros un poder absoluto sobre 
los segundos y terceros. Las tríadas jerarquizadas de potencias angélicas parecen 
interponerse entre Dios y el mundo. No aparecen como elementos transpa-
rentes, sino opacos. La luz no parece difundirse con claridad en estas jerar-
quías, más bien parece quedar atrapada en esta estructura, como si la luz 
recibida fuera desvirtuada necesariamente. En realidad, las jerarquías dionisia-
nas pretenden indicar una distribución de la ciencia y la actividad divinas por 
mediación hacia el conjunto del universo creado, con la finalidad de asemejar-
lo a Dios, es decir, divinizarlo.

Se puede advertir también otra faceta de las jerarquías (y especialmente las 
angélicas). Podemos concebir las jerarquías como un cauce por el que discurren 
las gracias y dones desde Dios hasta las criaturas. Así concebidas las jerarquías 
angélicas ofrecen un aspecto menos dinámico, más petrificado. Se asemejarían 
al fondo de un torrente que permite distribuir los dones de Dios. Habría, pues, 
un aspecto más dinámico conviviendo con otro más estático.

Otro aspecto es la cooperación de las esencias inteligentes e inteligibles. 
Esto significa que en el proceso de divinización que abraza al universo entero, 
unas entidades son más capaces de extender la divinización que otras, en tanto 
que participan más de ella. Esta es la idea fundamental del concepto de ana-
logía, tal como aparece en el Corpus dionysiacum. De acuerdo con esto, Dios 

2.	 O’Meara (1975). En esta obra se establece una relación entre Plotino y Pseudo-Dionisio. 
Las relaciones jerárquicas aparecen ya en el platonismo medio, en autores como Albino, 
Máximo de Tiro, Apuleyo y Numenio.



Explorando el paraíso. Las Expositiones in Ierarchiam coelestem 	 Supplement Issue, 2018    67

habría preferido contar con la colaboración de los entes racionales, inteligibles 
e inteligentes, para distribuir sus dones. No como una señal de impotencia, 
sino como una demostración de generosidad. Ordenamiento, mediación, par-
ticipación, cooperación, distribución y divinización son términos que aluden 
a los aspectos más evidentes de esta actividad jerárquica.

Junto a estos aspectos más evidentes aparecen otros más escondidos, pero 
que en mi opinión también forman parte del concepto dionisiano de jerarquía, 
aunque han sido con frecuencia ignorados o analizados al margen de este 
concepto. Podemos denominarlos provisionalmente como la permanencia de 
las esencias y el movimiento por naturaleza de las criaturas.

La permanencia de las esencias en el ser es una doctrina claramente dioni-
siana que aparece desarrollada especialmente en el tratado Sobre los nombres 
divinos. Consiste en la afirmación de que todos los entes por su propia natu-
raleza forman parte, como criaturas, de un universo ordenado. Esto tiene dos 
consecuencias indisolublemente unidas: la consistencia ontológica de los entes 
y su ensamblaje con otros entes en un conjunto no solo ordenado sino también 
armonioso y bello. La idea central de este argumento es que Dios ha diseñado 
los entes con una resistencia ontológica al cambio, a la mezcla, a la mutación. 
Referido a la jerarquía celeste significa que un querubín no puede ser un sera-
fín, un ángel no puede ser un arcángel, etc. Aquí no hay una desvalorización 
de unas esencias celestes respecto a otras, sino la revelación de una disposición, 
un orden y, podríamos decir, un diseño multiforme pero inmutable. Cada ente 
angélico conserva su dignidad, y su capacidad de divinización en la medida en 
que le está permitido.

La jerarquía celeste dionisiana no es solamente un modelo al que debe 
imitar la jerarquía eclesiástica, sino que revela un modelo para todo el univer-
so creado. Así, del mismo modo que un ángel no puede ser un arcángel, un 
hombre no puede ser un ángel. Su naturaleza está definida por Dios y no 
puede transmutarse. Algunas doctrinas origenistas defendían precisamente esta 
mutación, lo que nos induce a pensar que es probable que Dionisio pensara 
al elaborar su obra en combatir la que él consideraba una amenaza para la fe 
de la Iglesia.

Como he tratado de argumentar en otro lugar3, Dionisio era bien cons-
ciente de las controversias origenistas, pero también de las controversias cris-
tológicas. El problema de la mezcla de las naturalezas puede enfocarse también 
desde la problemática cristológica. De hecho, creo que Dionisio ha vislumbra-
do un problema común en ambas controversias: la amenaza de la fusión de lo 
divino y lo humano en las criaturas racionales. Más específicamente, conside-
ro que el problema que verdaderamente le inquieta es la mezcla o división de 
las naturalezas humana y divina en Jesucristo. 

Junto a este concepto figura también la clara afirmación dionisiana de que 
cada criatura, terrestre o celeste, visible o invisible, posee un movimiento natu-
ral que le impulsa hacia su origen, que es su fin. Con este concepto también 

3.	 Valiente (2016).



68    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Ángel Vicente Valiente Sánchez-Valdepeñas

se enfrenta Dionisio a la idea de caída, propuesta por Orígenes, pero también 
a la desvalorización del cuerpo propuesta en general por todo el helenismo.

La mayoría de estos aspectos relacionados con las nociónes de jerarquía y 
de analogía han sido advertidos de modo admirable por Juan Escoto Eriúgena. 
Tanto en sus Expositiones como en su obra principal Periphyseon.

En las Expositiones in Ierarchiam coelestem Juan Escoto ha captado adecua-
damente el mensaje dionisiano y, además de tratar de justificar su propia tra-
ducción, añade comentarios, sugerencias y desarrollos que hacen más com-
prensible dicho mensaje4. Por otra parte, incluye su propia visión que en este 
momento de su evolución filosófica y teológica se aúna con el texto dionisiano 
como resultado de una larga convivencia con él, haciendo más visibles algunos 
aspectos que estaban camuflados o insospechados en su traducción.

El Comentario a la Jerarquía celeste, no es, pues, simplemente un comenta-
rio a su traducción, haciéndola más inteligible, sino sobre todo una reflexión 
que se identifica en gran medida con Dionisio. Una reflexión que intenta 
aclimatar un texto oscuro en un ambiente cultural incipiente, sometido en 
gran medida a la disciplina eclesiástica de su tiempo. 

Escoto es consciente de estar bajo el dominio y la vigilancia de los modos 
rudimentarios de sus posibles lectores. Aunque sigue fielmente el texto dioni-
siano, esforzándose por no dar rienda suelta a sus propios desarrollos filosófi-
cos, no deja de discurrir cuando puede por los caminos de su propia intuición. 
Hace uso de un lenguaje elegante y sugerente, de modo que puede decirse que 
sugiere más que asevera. Es probable que Escoto pretendiera elaborar su 
Comentario con vistas a un público amplio, pues era consciente del gran inte-
rés que despertaban las obras de San Dionisio en su tiempo. De modo que 
puso especial interés en clarificar su traducción, no solo justificándola, sino 
tratando de explicitar sus diversos componentes. En esta comunicación trata-
ré de fijarme fundamentalmente en los comentarios más personales de Escoto, 
más alejados de la mera explicación de la traducción. Mi propósito es destacar 
sobre todo el aspecto literario del comentario, es decir, subrayar la capacidad 
del filósofo irlandés para representar un universo celeste más cercano.

Las nociones de jerarquía y analogía van a servir a Juan Escoto para inten-
tar esbozar una imagen verosímil del mundo angélico y del mundo celestial. 
Sin embargo, si se mira detenidamente su Comentario a la Jerarquía celeste, se 
comprueba que Juan Escoto partiendo del texto dionisiano se aleja, por decir-
lo así, hacia el terreno de la literatura y de la fantasía; es decir, encuentra los 
argumentos dionisianos excesivamente fríos y acartonados. Si bien ha enten-
dido adecuadamente la estructura de fondo desarrollada por Dionisio, inten-
ta conducirla con la imaginación hacia un terreno más creíble.

La providencia paterna, dice Escoto al comienzo del Comentario, multipli-
ca su rayo simple por medio de velos connaturales a nosotros, para que seamos 
conducidos de nuevo a la primitiva simplicidad, por medio de la jerarquía 
eclesiástica. Pero esto también lo hace con las jerarquías celestes:

4.	 Iohannis Scoti Eriugenae Expositiones in Ierarchiam coelestem (= Exp. (1975)).



Explorando el paraíso. Las Expositiones in Ierarchiam coelestem	 Supplement Issue, 2018    69

A las citadas jerarquías, es decir, las celestes esencias, en tanto que son por 
naturaleza inmateriales, por encima de todo lugar y tiempo, por encima de 
todas las figuras, formas y ordenaciones materiales, las expuso [la providencia] 
de forma variada por medio de figuras, formas y ordenaciones materiales a 
semejanza de nuestra jerarquía que aún está en esta tierra, esto es, las mul-
tiplicó en visiones, símbolos y alegorías diversas, y las conformó a nuestra 
debilidad, porque la simplicidad y la unidad inteligible de estas era imposible 
que se manifestara por sí misma a nosotros (Exp. I, 3, 451-459).

Las celestes sustancias a las que no circunscribe ninguna forma o figura 
sensible, ni están compuestas de partes, se diversifican y se multiplican de 
modo interior en las visiones proféticas o de modo exterior en los sentidos 
corpóreos. Se diversifican en sacratísimas conformaciones a semejanza nuestra, 
para que por medio de ellas seamos capaces de ascender hasta la altitud y 
semejanza simples:

Pues no puede nuestro espíritu, rodeado y engañado por todas partes por 
las tinieblas densísimas de los diversos pecados, errores, falsos pensamientos 
e imaginaciones materiales, ser elevado hasta la imitación inmaterial de los 
ciudadanos celestes, es decir, a la semejanza según la naturaleza, y hasta la 
contemplación de la causa máxima de todo por la gracia divina, si no usa 
antes de una introducción por medio de cosas materiales, para llegar hasta allí 
(Exp. I, 3, 498-505).

Las formas visibles, o bien las que son contempladas en la naturaleza de las 
cosas, o bien las que son contempladas en los santísimos sacramentos de la 
divina Escritura, no son hechas por sí mismas, ni han de ser deseadas por sí 
mismas, sino que son representaciones de la Belleza invisible, por medio de las 
cuales la divina providencia hace volver los espíritus humanos hasta la misma 
belleza pura e invisible de la verdad misma. Así las suavidades sensibles signi-
fican los olores corpóreos que recibe el olfato en figura de diseminación invi-
sible, para que del mismo modo que por el sentido del olfato distinguimos las 
calidades de los olores, agradables o desagradables, así con el sentido interior 
distingamos la distribución inteligible de las virtudes. Por esto es por lo que el 
santísimo sacramento de la unción, o la expansión del incienso, son efectuados 
por los sacerdotes como un modelo de íntima suavidad de las virtudes.

Las luces materiales, o bien las que están situadas de forma natural en los 
espacios celestes, o bien las que son realizadas por artificio humano en la tierra, 
son imágenes de las luces inteligibles y de la verdadera Luz misma que está 
sobre todas las cosas, que ilumina a todo hombre que viene a este mundo:

San Dionisio nos enseña de forma firme que no solo los espíritus humanos, 
aún retenidos por la carne, por medio de símbolos sensibles, sino que incluso 
los intelectos angélicos, liberados de todo peso carnal, por medio de invisibles 
significados, a los que denomina teofanías, conocen la misma verdad, porque 
por sí misma para ninguna criatura, racional o inteligible, es comprensible, 
elevada sobre todo sentido e intelección, alejada de toda criatura visible e 
invisible (Exp. I, 3, 596-604).



70    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Ángel Vicente Valiente Sánchez-Valdepeñas

Dionisio hablando en latín, diríamos, nos advierte que ninguna criatura 
terrestre ni celeste comprende adecuadamente a Dios; tal es su eterna y abismal 
elevación. Solo podemos aproximarnos analógicamente. Salta a la vista el 
modo de expresión eriugeniano, tan elegante, tan preciso, tan sugerente.

Ya que nuestro espíritu no puede ascender por sí mismo hasta la contem-
plación íntima de las realidades inteligibles, la providencia divina ha interpues-
to bellamente los símbolos desemejantes, que son sin embargo semejantes a 
nosotros que aún estamos contenidos en cuerpos sensibles, aunque deseme-
jantes a los intelectos puros. San Dionisio nos advierte, dice Escoto, que hemos 
de volar por encima de todas las visiones proféticas con la mirada de la mente. 
No debemos pensar carnalmente las cosas espirituales, a diferencia de aquellos 
hombres que estiman con pensamientos impuros que más allá de las cosas que 
perciben con los sentidos nada hay. Así, no hemos de creer que los celestes y 
deiformes espíritus de los poderes angélicos tienen por naturaleza muchos pies, 
cuando carecen completamente de miembros corporales, o que se componen 
de muchas especies mezcladas simultáneamente, cuando están absueltas de 
toda especie visible. Algunas veces son representados con el rostro de bueyes, 
de leones feroces, de águilas con el pico curvo. Otras veces tienen seis alas con 
las que vuelan o se cubren el rostro. Estas cosas están formadas en el espíritu 
de estos profetas con la ayuda angélica para nuestra instrucción e introducción 
en el conocimiento purísimo de las esencias celestes, que están alejadas de toda 
figuración fantástica. Si alguien considerara incautamente estas figuraciones 
como el fin de su pensamiento y no ascendiera más allá de ellas hasta la con-
templación de las cosas inteligibles, no solo no se purificaría, sino que se 
mancharía torpemente. 

Así pues, para que una tal imaginación tan vacía y audaz no se deslice subrep-
ticiamente en nuestros intelectos, conviene ascender sobre todas las cosas visibles 
y no entender los símbolos desemejantes como la verdad de las cosas inteligibles. 
No imaginemos, pues, ruedas ígneas sobre el cielo, donde ningún fuego es 
sensible, ni imaginemos tronos materiales, es decir, asientos fabricados de mate-
ria corpórea, necesarios para el asiento de la divinidad, ni imaginemos caballos 
de diversos colores, ni guerreros armados en las naturalezas espirituales. En 
comunión plena con Dionisio, Escoto, sin embargo, cultiva un modo diferen-
te de narrar insinuando. Sus palabras trasladan el texto dionisiano revelando su 
lado más brillante. Retórica sí, pero envuelta en poesía.

La teología hace uso con mucha artificiosidad de cosas artificiales, es decir, 
de cosas fingidas por las santas imaginaciones, para la representación de los 
intelectos divinos, que por sí carecen de toda figura y forma circunscrita y 
sensible:

Del mismo modo que el arte poética, por medio de fábulas ficticias y seme-
janzas alegóricas, expone una doctrina moral o física para el progreso de las 
almas humanas —esto es propio de los poetas heroicos, que alaban de forma 
figurada los hechos y las costumbres de los hombres valerosos— así la teología, 
como una poetisa, conforma la Santa Escritura con imágenes ficticias a medida 



Explorando el paraíso. Las Expositiones in Ierarchiam coelestem	 Supplement Issue, 2018    71

de nuestro espíritu y con la adaptación por los sentidos corporales exteriores, 
como con cierta imperfecta puerilidad, para la perfecta comprensión de las 
cosas inteligibles, tanto más en cuanto que desea un cierto envejecimiento del 
hombre interior (Exp. II, 1, 142-151).

Adaptar la doctrina dionisiana, más que configurarla ontológicamente o 
metafísicamente. Ofrecer un modo asequible a la inteligencia humana, que 
descubriendo sus límites intenta acoger lo misterioso. Esto es lo que se propo-
ne Escoto.

Algunos piensan, sin embargo, que tales descripciones de los sagrados inte-
lectos se han hecho de forma inconveniente en las Sagradas Escrituras. Piensan 
que no era conveniente establecer unas descripciones tan deshonestas, confu-
sas y tan ampliamente alejadas de la verdad de los santos intelectos. Dicen que 
deberían haber hecho uso de una descripción que fuera una imagen de las 
formas lo más semejante posible a los intelectos angélicos. Deberían haber 
dado forma a las cosas incorpóreas con cosas apropiadas, y en cuanto hubiera 
sido posible a los teólogos emparentadas, es decir, figuraciones connaturales. 
No de estas formas viles de cosas materiales, por ejemplo, de hombre, de león 
y del resto de animales de esta especie, las cuales son creadas de materia terre-
na, humilde y frágil sino de las cosas que nosotros estimamos más valiosas o 
inmateriales, de naturaleza etérea, ígnea o celeste, que están próximas o cerca-
nas a las sustancias supracelestes, porque son semejantes a los espíritus incor-
póreos. Deberían, pues, representar las cosas celestes por medio de cosas celes-
tiales, las deiformes por las máximas naturalezas de este mundo, las 
simplicidades de los seres simples por medio de los elementos simples. 

Si los teólogos hubieran imaginado las inteligencias sublimes con las más 
sublimes naturalezas de este mundo, nuestro espíritu se elevaría de modo 
más sublime hasta el conocimiento de las cosas inteligibles. De este modo se 
podría evitar que pensemos que en lo supraceleste hay bueyes que puedan 
alabar a Dios con un mugido natural y que haya principados de ángeles con 
formas de pájaros que revolotean alrededor y otros animales diversos y materias 
innobles que nacen de la tierra.

Los teólogos no deberían haber dado forma a las virtudes celestes en sus 
visiones por medio de imágenes tan viles. Pero la investigación de la verdad, 
dice Escoto siguiendo a Dionisio, manifiesta la sacratísima sabiduría de las 
Sagradas Escrituras al conformar las virtudes celestes. Esta había previsto que 
no se hiciera ultraje a las divinas virtudes y que nuestro ánimo no se detuviera 
de modo pasivo en las viles y humildes descripciones. Pues en cuanto se con-
figuran las virtudes divinas con imágenes viles y animales terrenos, tanto más 
son alabadas y exaltadas:

No hay mayor alabanza que la que se adopta en la comparación de los contra-
rios, y las cosas divinas por medio de la ordenación de los ángeles han de ser 
contempladas en las visiones proféticas no como especies materiales y terrenas, 
sino como las razones espirituales y celestes de estas. A menudo vemos que los 
sabios alaban más la virtud en los más viles de los animales o de los frutos o de 



72    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Ángel Vicente Valiente Sánchez-Valdepeñas

las hierbas o de las especies que en los más hermosos. ¿Qué hay más vil que el 
grano de mostaza y qué hay más valioso que su virtud, cuando es comparado 
por la fe católica al mismo Cristo, como enseña la parábola evangélica? (Exp. 
II, 2, 315-325)

Un esfuerzo de aclimatación de los textos dionisianos a una cultura dife-
rente, a un mundo más atado a la visión, a lo visual y sensitivo. Escoto dice lo 
mismo, pero de otro modo. No estamos ante descripciones toscas o imitacio-
nes serviles, sino ante un narrador excelente, consciente de las características 
de su propio auditorio.

Otra causa de las descripciones es ocultar la sagrada y secreta verdad de los 
espíritus supramundanos, y hacer incomprensible por medio de cosas incom-
prensibles y enigmas divinos a todos los que son indignos del conocimiento 
puro de las virtudes celestes. Es, pues, como una causa honestísima de la 
oscuridad de las conformaciones incomprensibles de la divina Escritura, dejar 
oculta para muchos espíritus corrompidos y poner en el misterio la verdad de 
los espíritus angélicos. ¿Por qué hay que admirarse, si respecto a las formas 
naturales y simples, las imágenes desemejantes, mezcladas, confusas y deformes 
son más apropiadas para significar las realidades divinas e inefables, que las 
perfectas, simples y carentes de toda la confusión de las formas naturales? Para 
decirlo más claramente, comprendo mejor a Dios cuando escucho afirmar 
sobre Él: no es esencia, no es bondad, porque es supraesencial y más que 
bueno, que cuando escucho: es esencia, es bondad. Esto introduce a Dios entre 
todas las cosas, aquello lo exalta sobre todas las cosas.

Cuando en las imágenes de los santos profetas para representar las celestes 
virtudes veo la imagen de un hombre con plumas y que vuela, no me equivo-
co fácilmente, porque en la naturaleza de las cosas visibles no he visto un 
hombre con plumas que vuela, ni lo he leído, ni lo he escuchado. Es pues 
monstruoso y completamente ajeno a la naturaleza humana. Y por eso estoy 
obligado más rápidamente a negar que las divinas virtudes y el mismo Dios 
estén circunscritos y conformados de modo deforme que a admitir que haya 
tales figuras de modo natural en las cosas celestiales:

Y si alguien dijera: parece que San Dionisio nos enseña que las virtudes angé-
licas carecen completamente de los cuerpos por las razones dichas antes, a 
lo cual ha de responderse brevemente: niega absolutamente que los espíritus 
divinos tengan cosas materiales terrenas y cuerpos mortales, corruptibles, dife-
renciados con composiciones de miembros, circunscritos en formas sensibles 
y espacios locales, mutables en el tiempo o imágenes de todas estas cosas, ni 
interiormente en la memoria con fantasías, ni exteriormente en la impresión 
de los sentidos. Pero no solo no niega que las cosas espirituales posean cuerpos 
simples, que no están reducidos por ningún ordenamiento de formas sensibles 
y son muy semejantes y convenientes para los mismos espíritus divinos, sino 
que lo afirma (Exp. II, 3, 692-703).

No es tan seguro que sea precisamente esto lo que afirma Dionisio, pero 
qué bien lo insinúa Juan Escoto, con qué sutileza lo sugiere, con qué fervor. 



Explorando el paraíso. Las Expositiones in Ierarchiam coelestem	 Supplement Issue, 2018    73

En sus cuerpos celestes y sutilísimos se aparecen a menudo visiblemente a las 
miradas humanas, como Abrahán y Tobías, cambiando las cualidades invisibles 
e incircunscriptas de sus cuerpos espirituales en algunas formas visibles, en las 
que quieren manifestarse a los hombres.

Si todas las cosas participan del sumo Bien, es necesario entenderlo par-
tiendo de todas las cosas, es decir, en todas las cosas materiales contemplar las 
buenas visiones de las cosas inmateriales y de estas materias sensibles formar 
desemejantes semejanzas, para que por medio de estas se comprendan las 
potencias invisibles e intelectuales.

Así, el furor y la ira están inscritas en las bestias carentes de razón, según 
su movimiento natural. Este movimiento o impulso está lleno de ira y de furor, 
como entre los leones y otros animales feroces. Sin embargo, en estos animales 
tales impulsos no han de ser reprendidos, puesto que son naturales, y sin ellos 
la propiedad de la naturaleza de estas mismas bestias no puede ser llevada a 
término; un león dulce no es un león. Pero cuando tal ímpetu de furor y de 
ira se predica de Dios, de un ser intelectual o de un ser racional, es preciso que 
se entienda con otro sentido que el que se percibe en las bestias.

El furor irracional es pues la imagen de la fortaleza racional. La ira de la fiera 
simboliza el impulso de los espíritus inteligibles hacia la divina veneración y 
hacia el inmutable amor de la justicia. Por la concupiscencia no debemos enten-
der un movimiento irracional sino el amor divino. Dicho amor es una loable 
concupiscencia de la inmaterialidad misma que supera toda razón y compren-
sión. Esta concupiscencia es una imagen del inflexible deseo de la supraesencial, 
casta e impasible contemplación y de la eterna e invisible unión a la pura 
luminosidad de la belleza invisible, de la que brota toda forma y toda belleza.

La utilización de partes viles de la materia terrena y mortal para designar 
las esencias celestes es apropiada porque la materia misma tiene su sustancia 
del Bien supremo, que es el único que verdaderamente es. La materia tiene 
unas ciertas resonancias de la belleza intelectual. Aquí Escoto retoma la reva-
lorización de lo corpóreo que tanta importancia tiene en Dionisio y que es 
frecuentemente ignorada.

También las denominaciones de los intelectos celestes ponen de manifies-
to la propiedad deiforme de cada uno. Todos los nombres de las virtudes 
celestes designan su deiformidad, es decir, su modo propio de asemejarse a 
Dios; así pues, la investigación diligente de la interpretación de cada uno de 
los nombres pone de manifiesto las propiedades especiales y comunes de cada 
una de las esencias inteligibles. La teología trata de formar para nosotros pala-
bras significativas con las que podamos nosotros designarlas. 	

Otras formas características de la configuración de las esencias celestes, que 
aparecen en el tratado dionisiano y son comentadas por Escoto, son el movi-
miento, la iluminación y el fuego.

Los Serafines se mueven siempre y están en un eterno movimiento cerca 
de los misterios divinos, no con movimiento local ni temporal, sino con una 
inefable acción contemplativa por encima de todo lugar y todo tiempo; movi-
miento incesable, cálido, sutil. Incesable porque vuelan cerca de Dios sin cesar.



74    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Ángel Vicente Valiente Sánchez-Valdepeñas

Ninguna criatura racional o intelectual puede conocer qué sea el sumo 
Bien, pues supera toda razón e intelecto y no puede ser definido por ninguna 
virtud creada del universo. Sin embargo, toda criatura racional e intelectual 
gira en torno a Aquel, en tanto que saben que Aquel indudablemente es. Por-
que todas las cosas que han sido hechas por Él se dice que están alrededor de 
Él. El espíritu humano puro o el intelecto celeste, moviéndose alrededor con 
movimiento inteligible observan que está presente en ellos el principio interior, 
en la participación de cuya bondad subsisten:

Tal movimiento circular, o, como más claramente se puede decir, esférico, 
alrededor del sumo Bien, como alrededor de un centro inmóvil, es común 
a todas las criaturas visibles e invisibles, aunque no se mueven del mismo 
modo: pues cuanto más se aproximan a Él, se mueven de modo más ligero, 
más incesante, más cálido, más rápido y más superardiente. Y esto es lo que 
dice sobre los Serafines, iguales a los órdenes que se mueven muy cerca de 
Dios, extendiendo su contemplación por medio de los órdenes que están 
alrededor de Dios, y comprenden que Él es, pero no qué es. El movimiento 
de estos es incesante, porque no cesa, cálido, porque arde en la pasión de 
la caridad, sutil y veloz, porque sutilmente y rápidamente penetra todas las 
cosas, y suprahirviente, pues sobre todas las cosas que son después de ellos 
la primera jerarquía de las virtudes celestes hierve en el amor del sumo Bien 
(Exp. VII, 1, 129-143).

Su movimiento es uniforme, ya que se dice que es un movimiento estático 
o una estabilidad móvil. Porque toda criatura desde lo más elevado hasta lo 
más bajo posee su propio movimiento natural. Permanecen incesantemente e 
incomprensiblemente girando en círculo, es decir, circundando la eterna cien-
cia de Dios. Giran en torno de la ciencia de Dios, no porque la circunden 
exteriormente, sino porque la examinan interiormente.

La suprema sabiduría, que es Dios, difunde su resplandor de modo inme-
diato a ellos; después, por medio de ellos esta efusión fluye hacia los inferiores 
a modo de un río que brota. Están, en cuanto le es permitido a una criatura, 
colmadas de la luz de la principal belleza supraesencial y en la contemplación 
de la triple Luz. Están inmersas en la contemplación de la Belleza causal que 
da forma a todas las cosas. La causa supraesencial del universo creado luce tres 
veces, ya que brilla en tres sustancias de una misma esencia. Luce en el Padre, 
del que todo procede; luce en el Verbo, por quien todo fue hecho; luce en el 
Espíritu, por el que todas las cosas son santas.

El rayo distribuye su luz de modo más oscuro en las materias más espesas 
y terrenas. Esto no sucede por la lentitud o la debilidad del rayo, sino por la 
resistencia de las materias que han de ser iluminadas. Esta luz es reflejada y 
distribuida por las esencias celestes a todas las demás criaturas.

La virtud ígnea de los Serafines es purificadora de los órdenes que están por 
debajo y consumidora de toda desemejanza. Pues, purifica a los que llegan a ser 
dignos de la suprema sabiduría, y abrasa completamente a estos, consumién-
dolos en sí misma y devorándolos con la llama de su caridad. Esta virtud ígnea 



Explorando el paraíso. Las Expositiones in Ierarchiam coelestem	 Supplement Issue, 2018    75

de los Serafines es inabarcable e inextinguible; inabarcable porque se revela toda 
a los inferiores; inextinguible porque siempre arde en ella el amor divino.

Todas las virtudes celestes tienen la fuerza ígnea, la efusión de sabiduría y 
el misterio de la ciencia divina. No hay ninguna criatura visible con la que se 
expresen en mayor medida las imágenes divinas como con el fuego. Del 
mismo modo que la ausencia completa de calor hace que los cuerpos estén 
como muertos, por medio del fuego se renuevan todas las cosas sensibles. 
Nada es más móvil que el fuego, en tanto que por él todos los cuerpos se 
mueven. Penetra todas las cosas de modo oculto con una rapidez inefable. 
Devora y consume en sí mismo todos los cuerpos que se disuelven, pero no 
es consumido por ninguno. La naturaleza ígnea es invisible, pero se manifies-
ta en sus actividades. A todas las cosas se transmite abundantemente de igual 
forma y en nada disminuye, aunque no en todas las cosas ejerce sus activida-
des de igual manera.

En resumen, Juan Escoto desarrolla y amplía facetas solo apuntadas en el 
texto dionisiano, buscando describir, narrar, imaginar un mundo verdadero 
en las alturas. Un mundo menos intelectivo y más bello, donde la belleza es 
más humana, más adaptada a nuestro espíritu. No hay que olvidar que Dio-
nisio se ha trasladado a un mundo frío, buscando alejarse de la multitud que 
polemiza sin entender. Ha intentado tratar los mismos temas controvertidos 
de la época que le tocó vivir con otros términos, con otros argumentos, desde 
otra perspectiva. Una visión tan alejada del vivir cotidiano que ha costado 
siglos comenzar a entender sus verdaderos propósitos. Escoto, con un cono-
cimiento fidelísimo del texto, intenta hacerlo más palpable a sus lectores y a 
sí mismo. Entendiendo muy bien a Dionisio, trata de hacerlo más asequible. 
Al mismo tiempo inaugura un modo excepcional de narrar lo inefable, de 
describir lo escondido. Nos describe un paraíso más humano, más habitable. 
Los conceptos de jerarquía y analogía, que en Dionisio adquieren caracteres 
pétreos, se han tornado más cercanos a nuestro vivir. Escoto se esfuerza por 
infundir vida en estos conceptos, que en el Corpus dionysiacum se ofrecen al 
lector como estatuas distantes.

Referencias bibliográficas

Iohannis Scoti Eriugenae Expositiones in Ierarchiam coelestem (1975). Ed. Jean-
ne Barbet. Turnhout: Brepols.

O’Meara, Dominic J. (1975). Structures hiérarchiques dans la pensé de Plotin. 
Leiden: J. Brill. 

	 <https://doi.org/10.1163/9789004320482>
Roques, René (1983). L’univers dionysien. Structure hiérarchique du monde 

selon le Pseudo-Denys. Maubourg: Les Éditions du Cerf (París, 1954).
Valiente. Ángel V. (2016). «Teárquica supraesencialidad. Una aproximación 

al tratado Sobre los nombres divinos de Pseudo-Dionisio Areopagita». En: 
Murillo, Ildefonso (ed.). Pensar y conocer a Dios en el siglo xxi. Madrid: 
Ediciones Diálogo Filosófico/Publicaciones Claretianas, 316-317.



76    Enrahonar. Supplement Issue, 2018	 Ángel Vicente Valiente Sánchez-Valdepeñas

Ángel Vicente Valiente Sánchez-Valdepeñas nació en Daimiel (Ciudad Real) en 1960. Es 
doctor en Filosofía. Su tesis doctoral llevaba por título «El Corpus dionysiacum y su influencia 
en la obra de Juan Escoto Eriúgena» (UNED, 2005). Una parte de esta tesis, muy reelaborada, 
fue publicada con el título: Supraesencial. El encuentro de la filosofía neoplatónica y el cristianismo 
en el Corpus dionysiacum (Pozuelo de Alarcón, 2013). Ha publicado diversos artículos y comu-
nicaciones sobre el Corpus dionysiacum y sobre Juan Escoto.

Ángel Vicente Valiente Sánchez-Valdepeñas was born in Daimiel (Ciudad Real) in 1960. He 
is Doctor in philosophy. His thesis is entitled “El Corpus dionysiacum y su influencia en la obra 
de Juan Escoto Eriúgena” (UNED, 2005). A part of this thesis, thoroughly reworked, was 
published with the title: Supraesencial. El encuentro de la filosofía neoplatónica y el cristianismo 
en el Corpus dionysiacum (Pozuelo de Alarcón, 2013). 


	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk482201592
	_Hlk482201313
	_Hlk498073223
	_Hlk496541268
	_Hlk496540765
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk517088999
	_Hlk502053266
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk518588034
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk518473534
	_GoBack
	_GoBack

