Enrahonar. Supplement Issue, 2018  65-76

Explorando el paraiso.

Las Expositiones in lerarchiam coelestem de
Juan Escoto Eridgena y la conformacién
de los dngeles

Angel Vicente Valiente Sdnchez-Valdepenas
Sociedad de Filosoffa Medieval
angelvicentev@gmail.com

Resumen

Es de todos conocido que Juan Escoto tradujo el Corpus dionysiacum al latin. Este arti-
culo analiza algunos aspectos de las Expositiones in Ierarchiam coelestem, referidos a los
4dngeles y los modos de conformacién que expone Dionisio y que Juan Escoto asume en
su propio discurso.

Palabras clave: analogfa; jerarquia; Pseudo-Dionisio; Juan Escoto Eritigena

Abstract. Exploring Paradise. John Scottus Eriugenas Expositiones in lerarchiam coelestem
and the Formation of the Angels

It is well known that John Scottus translated the Corpus dionysiacum into Latin. This
article analyses some aspects of the Expositiones in lerarchiam coelestem, concerning the
angels and their form, which Dionysius expounds and which John Scottus incorporates
into his own discourse.

Keywords: analogy; hierarchy; Pseudo-Dionysius; John Scottus Eriugena

Los términos «jerarquia» y «analogfa», intimamente unidos al pensamiento de
Pseudo-Dionisio, han sido y siguen siendo considerados por una cierta corrien-
te de pensamiento como un residuo arqueolégico de una teologia desfasada.
El concepto de jerarquia, en particular, representa para muchos filésofos y
teSlogos contempordneos un aspecto poco edificante de la teologfa, que nos
recuerda los siniestros conceptos de casta o estamento. Ahora bien, este térmi-
no, que aparece frecuentemente en el Corpus dionysiacum se ha revelado par-
ticularmente complejo, como pone de manifiesto el magnifico libro de René
Roques, Lunivers dionysien'. Esta obra constituye una advertencia para aque-
llos que intentan simplificar en exceso sus diversos componentes o reducir la

1. Roques (1983).

ISBN 978-84-490-8043-2


mailto:angelvicentev@gmail.com

66 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Angel Vicente Valiente Sdnchez-Valdepefas

originalidad de Dionisio (llamémoslo asi) a la mera apropiacién de los con-
ceptos neoplatdnicos.

El concepto dionisiano de jerarquia engloba, junto a aspectos mds eviden-
tes, otros que lo son menos. Corremos el riesgo, claro estd, de imaginar en ¢l
ingredientes que no estaban en la mente de Dionisio. Pero este es un riesgo
que se corre siempre en la interpretacion de textos, sean antiguos o no. Entre
los aspectos mds evidentes podemos sefialar la integracion de diversos rangos
o niveles en una estructura que concede prioridad ontolégica a unos rangos
respecto a otros. Es este un aspecto que ya aparece con claridad en Plotino, y
que ha sido analizado en profundidad por D. J. O’Meara?. Se tratarfa de una
ordenacién de elementos en funcién del proceso de generacién, procesién o
progresion de lo existente, asi como de su retorno o conversién. Este aspecto
relaciona claramente a Dionisio con el neoplatonismo tardio y constituye un
elemento inquietante para una doctrina genuinamente cristiana. La dificultad
principal radicarfa en que este proceso ordenador de los diversos rangos u
6rdenes aparece con tal grado de autonomfia que parece oscurecer, cuando no
anular, la omnipotencia de Dios Creador. En efecto, cada grupo jerdrquico
parece estar sometido a una ley fatal que obliga mecdnicamente a los niveles
subordinados a contemplar los niveles superiores como auténticamente crea-
dores y por tanto dispensadores de luz, de belleza y de bondad. Se asemeja
peligrosamente a una especie de mecanismo cerrado y automdtico que induce
a olvidar el origen, a conceder a los rangos primeros un poder absoluto sobre
los segundos y terceros. Las triadas jerarquizadas de potencias angélicas parecen
interponerse entre Dios y el mundo. No aparecen como elementos transpa-
rentes, sino opacos. La luz no parece difundirse con claridad en estas jerar-
quias, mds bien parece quedar atrapada en esta estructura, como si la luz
recibida fuera desvirtuada necesariamente. En realidad, las jerarquias dionisia-
nas pretenden indicar una distribucién de la ciencia y la actividad divinas por
mediacidn hacia el conjunto del universo creado, con la finalidad de asemejar-
lo a Dios, es decir, divinizarlo.

Se puede advertir también otra faceta de las jerarquias (y especialmente las
anggélicas). Podemos concebir las jerarquias como un cauce por el que discurren
las gracias y dones desde Dios hasta las criaturas. Asi concebidas las jerarquias
angélicas ofrecen un aspecto menos dindmico, mds petrificado. Se asemejarfan
al fondo de un torrente que permite distribuir los dones de Dios. Habrfa, pues,
un aspecto mds dindmico conviviendo con otro mds estdtico.

Otro aspecto es la cooperacién de las esencias inteligentes e inteligibles.
Esto significa que en el proceso de divinizacién que abraza al universo entero,
unas entidades son mds capaces de extender la divinizacién que otras, en tanto
que participan mds de ella. Esta es la idea fundamental del concepto de ana-
logia, tal como aparece en el Corpus dionysiacum. De acuerdo con esto, Dios

2. O’Meara (1975). En esta obra se establece una relacién entre Plotino y Pseudo-Dionisio.
Las relaciones jerdrquicas aparecen ya en el platonismo medio, en autores como Albino,
Miximo de Tiro, Apuleyo y Numenio.



Explorando el paraiso. Las Expositiones in lerarchiam coelestem Supplement Issue, 2018 67

habria preferido contar con la colaboracién de los entes racionales, inteligibles
e inteligentes, para distribuir sus dones. No como una sefial de impotencia,
sino como una demostracién de generosidad. Ordenamiento, mediacién, par-
ticipacién, cooperacién, distribucién y divinizacién son términos que aluden
a los aspectos mds evidentes de esta actividad jerdrquica.

Junto a estos aspectos mds evidentes aparecen otros mds escondidos, pero
que en mi opinién también forman parte del concepto dionisiano de jerarguia,
aunque han sido con frecuencia ignorados o analizados al margen de este
concepto. Podemos denominarlos provisionalmente como la permanencia de
las esencias'y el movimiento por naturaleza de las criaturas.

La permanencia de las esencias en el ser es una doctrina claramente dioni-
siana que aparece desarrollada especialmente en el tratado Sobre los nombres
divinos. Consiste en la afirmacién de que todos los entes por su propia natu-
raleza forman parte, como criaturas, de un universo ordenado. Esto tiene dos
consecuencias indisolublemente unidas: la consistencia ontolégica de los entes
y su ensamblaje con otros entes en un conjunto no solo ordenado sino también
armonioso y bello. La idea central de este argumento es que Dios ha disefiado
los entes con una resistencia ontoldgica al cambio, a la mezcla, a la mutacién.
Referido a la jerarquia celeste significa que un querubin no puede ser un sera-
fin, un dngel no puede ser un arcdngel, etc. Aqui no hay una desvalorizacién
de unas esencias celestes respecto a otras, sino la revelacién de una disposicién,
un orden y, podriamos decir, un disefio multiforme pero inmutable. Cada ente
angélico conserva su dignidad, y su capacidad de divinizacién en la medida en
que le estd permitido.

La jerarquia celeste dionisiana no es solamente un modelo al que debe
imitar la jerarquia eclesidstica, sino que revela un modelo para todo el univer-
so creado. Asi, del mismo modo que un dngel no puede ser un arcingel, un
hombre no puede ser un dngel. Su naturaleza estd definida por Dios y no
puede transmutarse. Algunas doctrinas origenistas defendfan precisamente esta
mutacién, lo que nos induce a pensar que es probable que Dionisio pensara
al elaborar su obra en combatir la que él consideraba una amenaza para la fe
de la Iglesia.

Como he tratado de argumentar en otro lugar?, Dionisio era bien cons-
ciente de las controversias origenistas, pero también de las controversias cris-
toldgicas. El problema de la mezcla de las naturalezas puede enfocarse también
desde la problemdtica cristolégica. De hecho, creo que Dionisio ha vislumbra-
do un problema comun en ambas controversias: la amenaza de la fusién de lo
divino y lo humano en las criaturas racionales. Mds especificamente, conside-
ro que el problema que verdaderamente le inquieta es la mezcla o divisién de
las naturalezas humana y divina en Jesucristo.

Junto a este concepto figura también la clara afirmacién dionisiana de que
cada criatura, terrestre o celeste, visible o invisible, posee un movimiento natu-
ral que le impulsa hacia su origen, que es su fin. Con este concepto también

3. Valiente (2016).



68 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Angel Vicente Valiente Sdnchez-Valdepefas

se enfrenta Dionisio a la idea de caida, propuesta por Origenes, pero también
a la desvalorizacién del cuerpo propuesta en general por todo el helenismo.

La mayoria de estos aspectos relacionados con las nociénes de jerarquia y
de analogia han sido advertidos de modo admirable por Juan Escoto Eritgena.
Tanto en sus Expositiones como en su obra principal Periphyseon.

En las Expositiones in lerarchiam coelestem Juan Escoto ha captado adecua-
damente el mensaje dionisiano y, ademds de tratar de justificar su propia tra-
duccién, anade comentarios, sugerencias y desarrollos que hacen mds com-
prensible dicho mensaje?. Por otra parte, incluye su propia visién que en este
momento de su evolucidn filoséfica y teoldgica se atina con el texto dionisiano
como resultado de una larga convivencia con él, haciendo mds visibles algunos
aspectos que estaban camuflados o insospechados en su traduccién.

El Comentario a la Jerarquia celeste, no es, pues, simplemente un comenta-
rio a su traduccién, haciéndola mds inteligible, sino sobre todo una reflexién
que se identifica en gran medida con Dionisio. Una reflexién que intenta
aclimatar un texto oscuro en un ambiente cultural incipiente, sometido en
gran medida a la disciplina eclesidstica de su tiempo.

Escoto es consciente de estar bajo el dominio y la vigilancia de los modos
rudimentarios de sus posibles lectores. Aunque sigue fielmente el texto dioni-
siano, esforzéndose por no dar rienda suelta a sus propios desarrollos filoséfi-
cos, no deja de discurrir cuando puede por los caminos de su propia intuicién.
Hace uso de un lenguaje elegante y sugerente, de modo que puede decirse que
sugiere mds que asevera. Es probable que Escoto pretendiera elaborar su
Comentario con vistas a un puiblico amplio, pues era consciente del gran inte-
rés que despertaban las obras de San Dionisio en su tiempo. De modo que
puso especial interés en clarificar su traduccidn, no solo justificdindola, sino
tratando de explicitar sus diversos componentes. En esta comunicacién trata-
ré de fijarme fundamentalmente en los comentarios mds personales de Escoto,
mds alejados de la mera explicacién de la traduccién. Mi propésito es destacar
sobre todo el aspecto literario del comentario, es decir, subrayar la capacidad
del filésofo irlandés para representar un universo celeste mds cercano.

Las nociones de jerarquia y analogia van a servir a Juan Escoto para inten-
tar esbozar una imagen verosimil del mundo angélico y del mundo celestial.
Sin embargo, si se mira detenidamente su Comentario a la Jerarquia celeste, se
comprueba que Juan Escoto partiendo del texto dionisiano se aleja, por decir-
lo asi, hacia el terreno de la literatura y de la fantasfa; es decir, encuentra los
argumentos dionisianos excesivamente frios y acartonados. Si bien ha enten-
dido adecuadamente la estructura de fondo desarrollada por Dionisio, inten-
ta conducirla con la imaginacién hacia un terreno mds creible.

La providencia paterna, dice Escoto al comienzo del Comentario, multipli-
ca su rayo simple por medio de velos connaturales a nosotros, para que seamos
conducidos de nuevo a la primitiva simplicidad, por medio de la jerarquia
eclesidstica. Pero esto también lo hace con las jerarquias celestes:

4. Iohannis Scoti Eriugenae Expositiones in Ierarchiam coelestem (= Exp. (1975)).



Explorando el paraiso. Las Expositiones in lerarchiam coelestem Supplement Issue, 2018 69

A las citadas jerarquias, es decir, las celestes esencias, en tanto que son por
naturaleza inmateriales, por encima de todo lugar y tiempo, por encima de
todas las figuras, formas y ordenaciones materiales, las expuso [la providencia]
de forma variada por medio de figuras, formas y ordenaciones materiales a
semejanza de nuestra jerarquia que adn estd en esta tierra, esto es, las mul-
tiplicé en visiones, simbolos y alegorias diversas, y las conformé a nuestra
debilidad, porque la simplicidad y la unidad inteligible de estas era imposible
que se manifestara por s{ misma a nosotros (Exp. 1, 3, 451-459).

Las celestes sustancias a las que no circunscribe ninguna forma o figura
sensible, ni estdn compuestas de partes, se diversifican y se multiplican de
modo interior en las visiones profetlcas o de modo exterior en los sentidos
corpdreos. Se diversifican en sacratisimas conformaciones a semejanza nuestra,
para que por medio de ellas seamos capaces de ascender hasta la altitud y
semejanza simples:

Pues no puede nuestro espiritu, rodeado y engafiado por todas partes por
las tinieblas densisimas de los diversos pecados, errores, falsos pensamientos
e imaginaciones materiales, ser elevado hasta la imitacién inmaterial de los
ciudadanos celestes, es decir, a la semejanza segtin la naturaleza, y hasta la
contemplacién de la causa mdxima de todo por la gracia divina, si no usa
antes de una introduccién por medio de cosas materiales, para llegar hasta alli

(Exp. 1, 3, 498-505).

Las formas visibles, o bien las que son contempladas en la naturaleza de las
cosas, o bien las que son contempladas en los santisimos sacramentos de la
divina Escritura, no son hechas por si mismas, ni han de ser deseadas por si
mismas, sino que son representaciones de la Belleza invisible, por medio de las
cuales la divina providencia hace volver los espiritus humanos hasta la misma
belleza pura e invisible de la verdad misma. Asf las suavidades sensibles signi-
fican los olores corpéreos que recibe el olfato en figura de diseminacién invi-
sible, para que del mismo modo que por el sentido del olfato distinguimos las
calidades de los olores, agradables o desagradables, asf con el sentido interior
distingamos la distribucién inteligible de las virtudes. Por esto es por lo que el
santisimo sacramento de la uncién, o la expansion del incienso, son efectuados
por los sacerdotes como un modelo de intima suavidad de las virtudes.

Las luces materiales, o bien las que estdn situadas de forma natural en los
espacios celestes, o bien las que son realizadas por artificio humano en la tierra,
son imdgenes de las luces inteligibles y de la verdadera Luz misma que estd
sobre todas las cosas, que ilumina a todo hombre que viene a este mundo:

San Dionisio nos ensefia de forma firme que no solo los espiritus humanos,
aun retenidos por la carne, por medio de simbolos sensibles, sino que incluso
los intelectos angélicos, liberados de todo peso carnal, por medio de invisibles
significados, a los que denomina feofanias, conocen la misma verdad, porque
por s misma para ninguna criatura, racional o inteligible, es comprensible,
elevada sobre todo sentido e inteleccidn, alejada de toda criatura visible e

invisible (Exp. 1, 3, 596-604).



70 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Angel Vicente Valiente Sdnchez-Valdepefas

Dionisio hablando en latin, dirfamos, nos advierte que ninguna criatura
terrestre ni celeste comprende adecuadamente a Dios; tal es su eterna y abismal
elevacién. Solo podemos aproximarnos analégicamente. Salta a la vista el
modo de expresién erlugemano, tan elegante, tan prec1so, tan sugerente.

Ya que nuestro espiritu no puede ascender por sf mismo hasta la contem-
placién intima de las realidades inteligibles, la providencia divina ha interpues-
to bellamente los simbolos desemejantes, que son sin embargo semejantes a
nosotros que adn estamos contenidos en cuerpos sensibles, aunque deseme-
jantes a los intelectos puros. San Dionisio nos advierte, dice Escoto, que hemos
de volar por encima de todas las visiones proféticas con la mirada de la mente.
No debemos pensar carnalmente las cosas espirituales, a diferencia de aquellos
hombres que estiman con pensamientos impuros que mds alld de las cosas que
perciben con los sentidos nada hay. Asi, no hemos de creer que los celestes y
deiformes espiritus de los poderes angélicos tienen por naturaleza muchos pies,
cuando carecen completamente de miembros corporales, 0 que se componen
de muchas especies mezcladas simultdneamente, cuando estdn absueltas de
toda especie visible. Algunas veces son representados con el rostro de bueyes,
de leones feroces, de dguilas con el pico curvo. Otras veces tienen seis alas con
las que vuelan o se cubren el rostro. Estas cosas estdn formadas en el espiritu
de estos profetas con la ayuda angélica para nuestra instruccién e introduccién
en el conocimiento purisimo de las esencias celestes, que estdn alejadas de toda
figuracién fantdstica. Si alguien considerara incautamente estas figuraciones
como el fin de su pensamiento y no ascendiera mds all4 de ellas hasta la con-
templacién de las cosas inteligibles, no solo no se purificaria, sino que se
mancharfa torpemente.

Asf pues, para que una tal imaginacién tan vacfa y audaz no se deslice subrep-
ticiamente en nuestros intelectos, conviene ascender sobre todas las cosas visibles
y no entender los simbolos desemejantes como la verdad de las cosas inteligibles.
No imaginemos, pues, ruedas igneas sobre el cielo, donde ningin fuego es
sensible, ni imaginemos tronos materiales, es decir, asientos fabricados de mate-
ria corpdrea, necesarios para el asiento de la divinidad, ni imaginemos caballos
de diversos colores, ni guerreros armados en las naturalezas espirituales. En
comunién plena con Dionisio, Escoto, sin embargo, cultiva un modo diferen-
te de narrar insinuando. Sus palabras trasladan el texto dionisiano revelando su
lado mds brillante. Retérica s, pero envuelta en poesta.

La teologia hace uso con mucha artificiosidad de cosas artificiales, es decir,
de cosas fingidas por las santas imaginaciones, para la representacién de los
intelectos divinos, que por si carecen de toda figura y forma circunscrita y
sensible:

Del mismo modo que el arte poética, por medio de fdbulas ficticias y seme-
janzas alegéricas, expone una doctrina moral o fisica para el progreso de las
almas humanas —esto es propio de los poetas heroicos, que alaban de forma
figurada los hechos y las costumbres de los hombres valerosos— asi la teologfa,
como una poetisa, conforma la Santa Escritura con imdgenes ficticias a medida



Explorando el paraiso. Las Expositiones in lerarchiam coelestem Supplement Issue, 2018 71

de nuestro espiritu y con la adaptacién por los sentidos corporales exteriores,
como con cierta imperfecta puerilidad, para la perfecta comprensién de las
cosas inteligibles, tanto més en cuanto que desea un cierto envejecimiento del
hombre interior (Exp. II, 1, 142-151).

Adaptar la doctrina dionisiana, mds que configurarla ontoldgicamente o
metafisicamente. Ofrecer un modo asequible a la inteligencia humana, que
descubriendo sus limites intenta acoger lo misterioso. Esto es lo que se propo-
ne Escoto.

Algunos piensan, sin embargo, que tales descripciones de los sagrados inte-
lectos se han hecho de forma inconveniente en las Sagradas Escrituras. Piensan
que no era conveniente establecer unas descripciones tan deshonestas, confu-
sas y tan ampliamente alejadas de la verdad de los santos intelectos. Dicen que
deberfan haber hecho uso de una descripcién que fuera una imagen de las
formas lo mds semejante posible a los intelectos angélicos. Deberfan haber
dado forma a las cosas incorpdreas con cosas apropiadas, y en cuanto hubiera
sido posible a los te6logos emparentadas, es decir, figuraciones connaturales.
No de estas formas viles de cosas materiales, por ejemplo, de hombre, de leén
y del resto de animales de esta especie, las cuales son creadas de materia terre-
na, humilde y frdgil sino de las cosas que nosotros estimamos mds valiosas o
inmateriales, de naturaleza etérea, ignea o celeste, que estdn préximas o cerca-
nas a las sustancias supracelestes, porque son semejantes a los espiritus incor-
péreos. Deberian, pues, representar las cosas celestes por medio de cosas celes-
tiales, las deiformes por las mdximas naturalezas de este mundo, las
simplicidades de los seres simples por medio de los elementos simples.

Si los te6logos hubieran imaginado las 1ntehgenc1as sublimes con las mds
sublimes naturalezas de este mundo, nuestro espiritu se elevaria de modo
mds sublime hasta el conocimiento de las cosas inteligibles. De este modo se
podria evitar que pensemos que en lo supraceleste hay bueyes que puedan
alabar a Dios con un mugido natural y que haya principados de dngeles con
formas de pdjaros que revolotean alrededor y otros animales diversos y materias
innobles que nacen de la tierra.

Los tedlogos no deberfan haber dado forma a las virtudes celestes en sus
visiones por medio de imdgenes tan viles. Pero la investigacién de la verdad,
dice Escoto siguiendo a Dionisio, manifiesta la sacratisima sabidurfa de las
Sagradas Escrituras al conformar las virtudes celestes. Esta habia previsto que
no se hiciera ultraje a las divinas virtudes y que nuestro 4dnimo no se detuviera
de modo pasivo en las viles y humildes descripciones. Pues en cuanto se con-
figuran las virtudes divinas con imdgenes viles y animales terrenos, tanto mds
son alabadas y exaltadas:

No hay mayor alabanza que la que se adopta en la comparacién de los contra-
rios, y las cosas divinas por medio de la ordenacién de los dngeles han de ser
contempladas en las visiones proféticas no como especies materiales y terrenas,
sino como las razones espirituales y celestes de estas. A menudo vemos que los
sabios alaban mds la virtud en los m4s viles de los animales o de los frutos o de



72 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Angel Vicente Valiente Sdnchez-Valdepefas

las hierbas o de las especies que en los mds hermosos. ;Qué hay mds vil que el
grano de mostaza y qué hay mds valioso que su virtud, cuando es comparado
por la fe catélica al mismo Cristo, como ensefia la pardbola evangélica? (Exp.

11, 2, 315-325)

Un esfuerzo de aclimatacién de los textos dionisianos a una cultura dife-
rente, a un mundo mds atado a la visidn, a lo visual y sensitivo. Escoto dice lo
mismo, pero de otro modo. No estamos ante descripciones toscas o imitacio-
nes serviles, sino ante un narrador excelente, consciente de las caracteristicas
de su propio auditorio.

Otra causa de las descripciones es ocultar la sagrada y secreta verdad de los
espiritus supramundanos, y hacer incomprensible por medio de cosas incom-
prensibles y enigmas divinos a todos los que son indignos del conocimiento
puro de las virtudes celestes. Es, pues, como una causa honestisima de la
oscuridad de las conformaciones incomprensibles de la divina Escritura, dejar
oculta para muchos espiritus corrompidos y poner en el misterio la verdad de
los espiritus angélicos. ;Por qué hay que admirarse, si respecto a las formas
naturales y simples, las imdgenes desemejantes, mezcladas, confusas y deformes
son mds apropiadas para significar las realidades divinas e inefables, que las
perfectas, simples y carentes de toda la confusién de las formas naturales? Para
decirlo mds claramente, comprendo mejor a Dios cuando escucho afirmar
sobre El: no es esencia, no es bondad, porque es supraesencial y mds que
bueno, que cuando escucho: es esencia, es bondad. Esto introduce a Dios entre
todas las cosas, aquello lo exalta sobre todas las cosas.

Cuando en las imdgenes de los santos profetas para representar las celestes
virtudes veo la imagen de un hombre con plumas y que vuela, no me equivo-
co ficilmente, porque en la naturaleza de las cosas visibles no he visto un
hombre con plumas que vuela, ni lo he leido, ni lo he escuchado. Es pues
monstruoso y completamente ajeno a la naturaleza humana. Y por eso estoy
obligado mds rdpidamente a negar que las divinas virtudes y el mismo Dios
estén circunscritos y conformados de modo deforme que a admitir que haya
tales figuras de modo natural en las cosas celestiales:

Y si alguien dijera: parece que San Dionisio nos ensefia que las virtudes angé-
licas carecen completamente de los cuerpos por las razones dichas antes, a
lo cual ha de responderse brevemente: niega absolutamente que los espiritus
divinos tengan cosas materiales terrenas y cuerpos mortales, corruptibles, dife-
renciados con composiciones de miembros, circunscritos en formas sensibles
y espacios locales, mutables en el tiempo o imdgenes de todas estas cosas, ni
interiormente en la memoria con fantasfas, ni exteriormente en la impresién
de los sentidos. Pero no solo no niega que las cosas espirituales posean cuerpos
simples, que no estdn reducidos por ningin ordenamiento de formas sensibles
y son muy semejantes y convenientes para los mismos espiritus divinos, sino

que lo afirma (Exp. 11, 3, 692-703).

No es tan seguro que sea precisamente esto lo que afirma Dionisio, pero
qué bien lo insintia Juan Escoto, con qué sutileza lo sugiere, con qué fervor.



Explorando el paraiso. Las Expositiones in lerarchiam coelestem Supplement Issue, 2018 73

En sus cuerpos celestes y sutilisimos se aparecen a menudo visiblemente a las
miradas humanas, como Abrahdn y Tobias, cambiando las cualidades invisibles
e incircunscriptas de sus cuerpos espirituales en algunas formas visibles, en las
que quieren manifestarse a los hombres.

Si todas las cosas participan del sumo Bien, es necesario entenderlo par-
tiendo de todas las cosas, es decir, en todas las cosas materiales contemplar las
buenas visiones de las cosas inmateriales y de estas materias sensibles formar
desemejantes semejanzas, para que por medio de estas se comprendan las
potencias invisibles e intelectuales.

Asi, el furor y la ira estdn inscritas en las bestias carentes de razén, segtin
su movimiento natural. Este movimiento o impulso estd lleno de ira y de furor,
como entre los leones y otros animales feroces. Sin embargo, en estos animales
tales impulsos no han de ser reprendidos, puesto que son naturales, y sin ellos
la propiedad de la naturaleza de estas mismas bestias no puede ser llevada a
término; un leén dulce no es un ledn. Pero cuando tal impetu de furor y de
ira se predica de Dios, de un ser intelectual o de un ser racional, es preciso que
se entienda con otro sentido que el que se percibe en las bestias.

El furor irracional es pues la imagen de la fortaleza racional. La ira de la fiera
simboliza el impulso de los espiritus inteligibles hacia la divina veneracién y
hacia el inmutable amor de la justicia. Por la concupiscencia no debemos enten-
der un movimiento irracional sino el amor divino. Dicho amor es una loable
concupiscencia de la inmaterialidad misma que supera toda razén y compren-
sién. Esta concupiscencia es una imagen del inflexible deseo de la supraesencial,
casta e impasible contemplacién y de la eterna e invisible unién a la pura
luminosidad de la belleza invisible, de la que brota toda forma y toda belleza.

La utilizacién de partes viles de la materia terrena y mortal para designar
las esencias celestes es apropiada porque la materia misma tiene su sustancia
del Bien supremo, que es el dnico que verdaderamente es. La materia tiene
unas ciertas resonancias de la belleza intelectual. Aqui Escoto retoma la reva-
lorizacién de lo corpéreo que tanta importancia tiene en Dionisio y que es
frecuentemente ignorada.

También las denominaciones de los intelectos celestes ponen de manifies-
to la propiedad deiforme de cada uno. Todos los nombres de las virtudes
celestes designan su deiformidad, es decir, su modo propio de asemejarse a
Dios; asi pues, la investigacién diligente de la interpretacién de cada uno de
los nombres pone de manifiesto las propiedades especiales y comunes de cada
una de las esencias inteligibles. La teologfa trata de formar para nosotros pala-
bras significativas con las que podamos nosotros designarlas.

Otras formas caracteristicas de la configuracién de las esencias celestes, que
aparecen en el tratado dionisiano y son comentadas por Escoto, son el movi-
miento, la iluminacién y el fuego.

Los Serafines se mueven siempre y estdn en un eterno movimiento cerca
de los misterios divinos, no con movimiento local ni temporal, sino con una
inefable accién contemplativa por encima de todo lugar y todo tiempo; movi-
miento incesable, cdlido, sutil. Incesable porque vuelan cerca de Dios sin cesar.



74 Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Angel Vicente Valiente Sdnchez-Valdepefas

Ninguna criatura racional o intelectual puede conocer qué sea el sumo
Bien, pues supera toda razén e intelecto y no puede ser definido por ninguna
virtud creada del universo. Sin embargo, toda criatura racional e intelectual
gira en torno a Aquel, en tanto que saben que Aquel indudablemente es. Por-
que todas las cosas que han sido hechas por El se dice que estén alrededor de
EL El espiritu humano puro o el intelecto celeste, moviéndose alrededor con
movimiento inteligible observan que estd presente en ellos el principio interior,
en la participacién de cuya bondad subsisten:

Tal movimiento circular, 0, como mds claramente se puede decir, esférico,
alrededor del sumo Bien, como alrededor de un centro inmévil, es comin
a todas las criaturas visibles e invisibles, aunque no se mueven del mismo
modo: pues cuanto mds se aprox1man a El, se mueven de modo mis ligero,
mds incesante, mds cdlido, mds rdpido y mds superardiente. Y esto es lo que
dice sobre los Serafines, iguales a los érdenes que se mueven muy cerca de
Dios, extendiendo su contemplacién por medio de los érdenes que estdn
alrededor de Dios, y comprenden que El es, pero no qué es. El movimiento
de estos es incesante, porque no cesa, cdlido, porque arde en la pasién de
la caridad, sutil y veloz, porque sutilmente y rdpidamente penetra todas las
cosas, y suprahirviente, pues sobre todas las cosas que son después de ellos
la primera jerarquia de las virtudes celestes hierve en el amor del sumo Bien

(Exp. V1L, 1, 129-143).

Su movimiento es uniforme, ya que se dice que es un movimiento estdtico
o una estabilidad mévil. Porque toda criatura desde lo més elevado hasta lo
mds bajo posee su propio movimiento natural. Permanecen incesantemente e
incomprensiblemente girando en circulo, es decir, circundando la eterna cien-
cia de Dios. Giran en torno de la ciencia de Dios, no porque la circunden
exteriormente, sino porque la examinan interiormente.

La suprema sabidurfa, que es Dios, difunde su resplandor de modo inme-
diato a ellos; después, por medio de ellos esta efusién fluye hacia los inferiores
a modo de un rio que brota. Estdn, en cuanto le es permitido a una criatura,
colmadas de la luz de la principal belleza supraesencial y en la contemplacién
de la triple Luz. Estdn inmersas en la contemplacién de la Belleza causal que
da forma a todas las cosas. La causa supraesencial del universo creado luce tres
veces, ya que brilla en tres sustancias de una misma esencia. Luce en el Padre,
del que todo procede; luce en el Verbo, por quien todo fue hecho; luce en el
Espiritu, por el que todas las cosas son santas.

El rayo distribuye su luz de modo mds oscuro en las materias mds espesas
y terrenas. Esto no sucede por la lentitud o la debilidad del rayo, sino por la
resistencia de las materias que han de ser iluminadas. Esta luz es reflejada y
distribuida por las esencias celestes a todas las demds criaturas.

La virtud ignea de los Serafines es purificadora de los érdenes que estdn por
debajo y consumidora de toda desemejanza. Pues, purifica a los que llegan a ser
dignos de la suprema sabiduria, y abrasa completamente a estos, consumién-
dolos en si misma y devordndolos con la llama de su caridad. Esta virtud ignea



Explorando el paraiso. Las Expositiones in lerarchiam coelestem Supplement Issue, 2018 75

de los Serafines es inabarcable e inextinguible; inabarcable porque se revela toda
a los inferiores; inextinguible porque siempre arde en ella el amor divino.

Todas las virtudes celestes tienen la fuerza ignea, la efusién de sabiduria y
el misterio de la ciencia divina. No hay ninguna criatura visible con la que se
expresen en mayor medida las imdgenes divinas como con el fuego. Del
mismo modo que la ausencia completa de calor hace que los cuerpos estén
como muertos, por medio del fuego se renuevan todas las cosas sensibles.
Nada es mds mévil que el fuego, en tanto que por él todos los cuerpos se
mueven. Penetra todas las cosas de modo oculto con una rapidez inefable.
Devora y consume en si mismo todos los cuerpos que se disuelven, pero no
es consumido por ninguno. La naturaleza ignea es invisible, pero se manifies-
ta en sus actividades. A todas las cosas se transmite abundantemente de igual
forma y en nada disminuye, aunque no en todas las cosas ejerce sus activida-
des de igual manera.

En resumen, Juan Escoto desarrolla y amplia facetas solo apuntadas en el
texto dionisiano, buscando describir, narrar, imaginar un mundo verdadero
en las alturas. Un mundo menos intelectivo y mds bello, donde la belleza es
mds humana, mds adaptada a nuestro espiritu. No hay que olvidar que Dio-
nisio se ha trasladado a un mundo frio, buscando alejarse de la multitud que
polemiza sin entender. Ha intentado tratar los mismos temas controvertidos
de la época que le tocé vivir con otros términos, con otros argumentos, desde
otra perspectiva. Una visién tan alejada del vivir cotidiano que ha costado
siglos comenzar a entender sus verdaderos propésitos. Escoto, con un cono-
cimiento fidelisimo del texto, intenta hacerlo mds palpable a sus lectores y a
sf mismo. Entendiendo muy bien a Dionisio, trata de hacerlo mds asequible.
Al mismo tiempo inaugura un modo excepcional de narrar lo inefable, de
describir lo escondido. Nos describe un paraiso mds humano, mds habitable.
Los conceptos de jerarquia 'y analogia, que en Dionisio adquieren caracteres
pétreos, se han tornado mds cercanos a nuestro vivir. Escoto se esfuerza por
infundir vida en estos conceptos, que en el Corpus dionysiacum se ofrecen al
lector como estatuas distantes.

Referencias bibliogréficas

lohannis Scoti Eriugenae Expositiones in lerarchiam coelestem (1975). Ed. Jean-
ne Barbet. Turnhout: Brepols.

O’MEARa, Dominic J. (1975). Structures hiérarchiques dans la pensé de Plotin.
Leiden: J. Brill.
<https://doi.org/10.1163/9789004320482>

RoqQues, René (1983). Lunivers dionysien. Structure hiérarchique du monde
selon le Pseudo-Denys. Maubourg: Les Editions du Cerf (Parfs, 1954)

VALIENTE. Angel V. (2016). «Tedrquica supraesencialidad. Una aproximacién
al tratado Sobre los nombres divinos de Pseudo-Dionisio Areopagita». En:
Murillo, Ildefonso (ed.). Pensar y conocer a Dios en el siglo xx1. Madrid:
Ediciones Didlogo Filoséfico/Publicaciones Claretianas, 316-317.



76  Enrahonar. Supplement Issue, 2018 Angel Vicente Valiente Sdnchez-Valdepefas

Angel Vicente Valiente Sdnchez-Valdepefias nacié en Daimiel (Ciudad Real) en 1960. Es
doctor en Filosoffa. Su tesis doctoral llevaba por titulo «El Corpus dionysiacum y su influencia
en la obra de Juan Escoto Eritigena» (UNED, 2005). Una parte de esta tesis, muy reelaborada,
fue publicada con el titulo: Supraesencial. El encuentro de la filosofia neoplatdnica y el cristianismo
en el Corpus dionysiacum (Pozuelo de Alarcén, 2013). Ha publicado diversos articulos y comu-
nicaciones sobre el Corpus dionysiacum y sobre Juan Escoto.

Angel Vicente Valiente Sdnchez-Valdepefias was born in Daimiel (Ciudad Real) in 1960. He
is Doctor in philosophy. His thesis is entitled “El Corpus dionysiacum y su influencia en la obra
de Juan Escoto Eritigena” (UNED, 2005). A part of this thesis, thoroughly reworked, was
published with the title: Supraesencial. El encuentro de la filosofia neoplaténica y el cristianismo
en el Corpus dionysiacum (Pozuelo de Alarcén, 2013).




	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk482201592
	_Hlk482201313
	_Hlk498073223
	_Hlk496541268
	_Hlk496540765
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk517088999
	_Hlk502053266
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk518588034
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk518473534
	_GoBack
	_GoBack

