
168    Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical Reason 65, 2020	 Ressenyes

substantiva per a l’estudiós de la història 
del pensament. El joc intricat de diàlegs 
i crítiques, de trencaments i continuïtats 
que els primers romàntics mantenen amb 
el seu entorn intel·lectual més proper, 
exemplifica de manera realment modèli-
ca l’efervescència que travessa el desple-
gament dels processos intel·lectuals al 
llarg del temps. A mercè d’un estudi sub-
til i de sensibilitat històrica, Caner-Liese 
acaba mostrant-nos com, ben lluny de 
tòpics simplificadors, el Romanticisme 
alemany beu poderosament de la constel·
lació il·lustrada que el veu néixer i s’hi 
relaciona d’una manera tan rica com po-
lièdrica. A aquest efecte, la referència a 
l’influx de G.E. Lessing sobre Schlegel 
ens sembla un detall que, baldament par-
ticularíssim, encarna magistralment el 
talent historiogràfic de Caner-Liese. Less
ing, l’etern inspirador del Werther goet-
hià5, se’ns acaba revelant com a peça 

ineliminable de l’engranatge fascinant 
que dona peu al Romanticisme. 

Referències bibliogràfiques

Braun, Karl i Seijo, Maria Antonia 
(eds.) (1993). Antología de los prime-
ros años del romanticismo alemán. 
Salamanca: Universidad de Extrema-
dura.

Goethe, Johann Wolfgang (2010). Las 
penas del joven Werther. Madrid: Aus-
tral.

Marí, Antoni (ed.) (1979). El entusiasmo 
y la quietud: Antología del romanticis-
mo alemán. Barcelona: Tusquets.

Pau, Antonio (2010). Novalis: La nostal-
gia de lo invisible. Madrid: Trotta.

Solé, María Jimena (2011). Spinoza en 
Alemania (1689-1790): Historia de la 
santificación de un filósofo maldito. 
Buenos Aires: Brujas.

Guillem Sales Vilalta
Universitat de Barcelona

https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.1288

Rashed, Mohammed A. (2019)
Madness and the demand for recognition: A philosophical inquiry into identity 
and mental health activism
Nueva York: Oxford University Press, 257 p.
ISBN 978-0198786863

En el dominio de la Filosofía de la psi-
quiatría existen una multitud de estudios 
que abordan el célebre problema mente-
cuerpo o que intentan llevar a cabo una 
revisión del «problema difícil» de la con-
ciencia, con el fin de cuestionar o legiti-
mar el modelo biomédico en el que se 
enraíza la disciplina psiquiátrica. Dicha 

disciplina se encuentra en una transición 
importante en nuestros días, suspendida 
entre el modelo DSM (Diagnostic and 
Statistical Manual of Mental Disorders) de 
clasificación de las enfermedades, basado 
en la repertorización de síntomas, y el 
modelo RdoC (Research Domain Crite-
ria), fundado en el estudio de la neuro-

5.	 Cal no oblidar que, no pas gratuïtament, quan Goethe ens presenta el suïcidi de Werther 
ens mostra el personatge amb Emilia Galotti, de Lessing, a les mans com a darrera lectura. 
Cf. Johann Wolfgang von Goethe (2010).

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ressenyes	 Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical Reason 65, 2020    169

ciencia, la genética y la epigenética. El 
célebre debate entre normativismo y na-
turalismo que afecta a la Filosofía de la 
medicina encuentra en la psiquiatría un 
escenario más complejo y polémico, 
dado que la relación entre neurociencia y 
práctica clínica todavía no ha dado los 
resultados esperados, y aún no hay visos 
de que la psiquiatría pueda devenir una 
suerte de «neurociencia clínica». Como 
consecuencia, el estatuto ontológico de 
los denominados trastornos mentales sigue 
siendo controvertido.

Mohammed Abouelleil Rashed pre-
senta, sin embargo, un estudio innova-
dor, complejo, rico en perspectivas, obje-
ciones y propuestas, con el que trata de 
visibilizar la perspectiva de aquellos afec-
tados por el modelo biologicista adopta-
do por la psiquiatría, reivindicando sus 
propias experiencias personales como 
parte de una identidad socialmente pena-
lizada e institucionalmente silenciada. El 
denominado activismo de la salud mental 
(Mental Health Activism) cobra fuerza en 
nuestros días para dar voz a lo que llama-
ríamos dimensión personal de la enferme-
dad, llegando a cuestionar la propia cate-
gorización de enfermedad, al considerarla 
un estado de múltiples potencialidades 
—creativas, espirituales, sociales— que 
no hace justicia a la clasificación biomé-
dica ni al imaginario social. La revisión de 
estas narrativas contrahegemónicas posee 
un marcado carácter filosófico, pues el 
autor se pregunta en qué medida es posi-
ble, necesaria y legítima esta demanda de 
reconocimiento de una mad identity 
(‘identidad loca’) o de una mad culture 
(‘cultura loca’) por parte de los activistas. 
Este estudio parte de una revisión histó-
rica para internarse en aspectos filosóficos 
y concluir en un enfoque de corte socio
lógico. Se divide en cuatro partes: «Locu-
ra», «Reconocimiento», «Rutas para el 
reconocimiento» y «Aproximaciones al 
Activismo Loco».

En la primera parte, Rashed elabora 
una revisión histórica del activismo de la 

salud mental, que se inicia a finales del 
siglo xix con el objetivo de romper el 
silencio al que estaban sometidos los pa-
cientes de los asilos y de las instituciones 
psiquiátricas. Organizaciones como el 
Alleged Lunatic’s Friend Society (funda-
da en 1845 en el Reino Unido) o el Na-
tional Committe for Mental Hygiene 
(fundada en 1908 en Estados Unidos) 
fueron movimientos pioneros en la de-
manda de reconocimiento y en la lucha 
contra la estigmatización y la cosifica-
ción de los pacientes por parte de los 
profesionales sanitarios y de la sociedad. 
Gracias a estos movimientos fueron im-
pulsadas numerosas reformas políticas en 
materia de salud mental, con la incorpo-
ración de sus reivindicaciones a la agen-
da política del National Council Liber-
ties a lo largo de 1950, y posteriormente, 
en la década de 1970, al movimiento de 
los derechos civiles. En este sentido, el 
activismo a lo largo del siglo xx, que re-
dundaría en la fuerza emergente del mad 
pride (‘orgullo loco’), se une a las reivin-
dicaciones por los derechos de las muje-
res y la población negra en Estados Uni-
dos. Su eje central consiste en recuperar 
el término loco (mad) redefiniéndolo de 
una forma positiva y rechazando así el 
lenguaje biomédico (enfermedad mental, 
trastorno, etc.) para exigir el reconoci-
miento de una denominada mad identity 
que podría constituir el cimiento de la 
mad culture. Este movimiento que reúne 
enfoques heterogéneos no debe confun-
dirse con los enfoques de la antipsiquia-
tría que surgieron en 1960, pues ante 
todo el mad pride está compuesto por los 
propios pacientes o expacientes del ám-
bito psiquiátrico, que se denominan a sí 
mismos supervivientes de la psiquiatría, y 
aunque puedan usar ciertos discursos de 
Szasz o Laing, el propósito es devolver la 
voz a los protagonistas, a sus historias y 
sus experiencias. Mohammed Abouelleil 
Rashed ofrece una revisión de estas cues-
tiones muy bien documentada y aborda-
da con agudeza y sencillez, con el fin de 



170    Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical Reason 65, 2020	 Ressenyes

llegar a plantear la verdadera cuestión 
filosófica detrás de este movimiento: 
«¿Puede la locura (madness) constituir el 
cimiento de una cultura o de una identi-
dad?» (p. 27). Para ofrecer una tentativa 
de respuesta, Rashed analiza y cuestiona 
el argumento naturalista, según el cual 
los «trastornos mentales» son intrínseca-
mente incapacitantes y generadores de 
sufrimiento, planteando que hay todo un 
normativismo social detrás de esta asun-
ción, una convención enraizada en valo-
res e imaginarios sociales antes que en 
hechos biológicos o fisiológicos suscepti-
bles de ser defendidos desde una posición 
esencialista.

En la segunda parte, Rashed entra a 
analizar el concepto de reconocimiento y 
las denominadas políticas del reconoci-
miento (the politics of recognition) desde la 
perspectiva hegeliana, es decir, basándose 
en la fenomenología del espíritu. Dialo-
gando con la dialéctica de la autocon-
ciencia presentada por Hegel, Rashed 
formula el reconocimiento en tanto un 
proceso recíproco y libre, es decir, ecuá-
nime. Llevando estas consideraciones al 
terreno social, el reconocimiento deviene 
«la afirmación de un estatus normativo (el 
de ser un agente libre) y esta considera-
ción debe ser distinguida de las posturas 
que comprenden el reconocimiento 
como un concepto empírico o metafísi-
co» (p. 71). El reconocimiento de uno 
mismo depende de la consideración de 
los otros que han de reconocernos como 
agentes libres y a la inversa. No se puede 
explicar el reconocimiento ni sus deman-
das abstrayéndose del entorno social, 
cuya sanción es vital para que este proce-
so tome forma, ni tampoco puede ser 
entendido simplemente como una teoría 
psicológica. A mayores, según el autor, 
entrar a profundizar en el significado de 
este concepto nos obliga a posicionarnos 
sobre qué puede constituir ser un «agen-
te libre», y la conclusión nos traslada 
siempre al entorno social, pues el recono-
cimiento de nuestra libertad por parte de 

los otros configura el estatus mismo de 
«agente libre». Por tanto, el reconoci-
miento presupone libertad (para recono-
cer), y la libertad precisa, a su vez, del 
reconocimiento de los otros. Este reco-
nocimiento o no reconocimiento social 
es clave a la hora de establecer una rela-
ción positiva con uno mismo, y por tanto 
la lucha del activismo de la salud mental 
presenta unas demandas de reconoci-
miento «público» que tienen un impacto 
nítido en el perfil privado y psicológico 
de sus integrantes. Por esta razón, el reco-
nocimiento social no es una demanda 
entre otras, sino una condición esencial 
que puede mermar o estabilizar la salud 
mental de las personas, dado que sus con-
secuencias son claras en el área de la sub-
jetividad. No ser reconocido implica no 
ser considerado un agente libre y, por 
tanto, ser descalificado al nivel de la 
identidad. Dialogando con el pensamien-
to de Nancy Fraser o Richard Rorty, el 
autor propone una reforma en el plano 
político y una profundización en el con-
cepto de reconciliación, proceso vital en 
las relaciones humanas personales llevado 
ahora al plano de las relaciones sociales, 
para lo cual se harían necesarias ciertas 
reformas políticas.

La tercera parte ahonda en la posibi-
lidad de una cultura fundada en la locura 
(mad culture). Los activistas de la salud 
mental defienden esta posibilidad apelan-
do a una serie de rasgos en común: narra-
tivas, experiencias, códigos de lenguaje 
compartidos entre los miembros de la 
comunidad, etc. Sin embargo, Rashed 
expone que se trataría de una «comuni-
dad atípica», dado que sus integrantes no 
están supeditados a una única localiza-
ción geográfica, ni comparten una sola 
lengua —a pesar de los códigos a los que 
aluden los activistas—, ni tampoco se 
exhibiría un modo de vida unitario. Su 
nexo en común son experiencias fenome-
nológicamente particulares y una viven-
cia similar frente al tratamiento «hostil» 
de las instituciones psiquiátricas. Em-



Ressenyes	 Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical Reason 65, 2020    171

pleando las consideraciones de Will 
Kymlicka con respecto al «derecho a la 
cultura», Rashed precisa lúcidamente que 
el derecho a la identidad precede el dere-
cho a la cultura y, a su vez, «la cultura es 
un componente clave de la identidad: la 
cultura, por tanto, se basa en la impor-
tancia de la identidad» (p. 135). Además, 
Rashed se atreve a defender una cuestión 
polémica y ambiciosa, a saber: la no efec-
tividad o incluso la posible nocividad de 
una política de «integración cultural» que 
terminaría por obligar a los miembros de 
la cultura minoritaria a adaptarse a las 
normas de la mayoría y, por tanto, a per-
der su autonomía. De este modo, los 
miembros de la mad culture podrían so-
meterse a tratamientos médicos como 
parte de un programa de reintegración, 
del mismo modo que a los miembros de 
la deaf culture (‘cultura sorda’) se les pro-
ponen los implantes cocleares como una 
posibilidad de hacerse un lugar en la so-
ciedad, dejando así de lado la necesidad de 
emplear el lenguaje de signos. La vía de la 
«integración en la cultura mayoritaria» 
supone un proceso de aculturación para 
todas las minorías; la «protección de la 
minoría», en cambio, se plantea como 
una opción mucho más satisfactoria. En 
el caso del reclamo por el reconocimien-
to de una mad community se introducen 
otros factores que vuelven más compleja 
la ecuación, como, por ejemplo, la nece-
sidad ya no de mantener la unidad del yo, 
sino la continuidad de esta unidad como 
prerrequisito fundamental para poder ha-
blar de identidad. Ciertos trastornos pue-
den llevar aparejados una disrupción o una 
fractura severa de la subjetividad, como 
en el caso de la esquizofrenia o de los tras-
tornos bipolares, situaciones que Rashed 
se detiene a examinar. Sin embargo, el 
autor termina defendiendo la posibilidad 
de la mad identity, llegando a equiparar 
la discontinuidad «longitudinal» de la 
subjetividad propia de la esquizofrenia 
con una «conversión ideológica» y la dis-
continuidad «cíclica» del trastorno bipo-

lar con el enamoramiento: «Tras identifi-
car los factores por los cuales estos 
fenómenos se encuentran fuera del ám-
bito de la psicopatología, podemos exa-
minar si dichos fenómenos podrían ser 
empleados para superar la discontinuidad 
del yo en el caso de la esquizofrenia y del 
trastorno bipolar» (p. 182). La propuesta 
de Rashed es arriesgada y él mismo 
asume que hay casos evidentes en los que 
la locura está lejos de constituir motivo 
de reconocimiento, lejos de poder con-
formar una identidad. No obstante, el 
autor apuesta por las denominadas mad 
narratives, a las que considera capaces de 
superar estos impedimentos fruto de la 
discontinuidad de la subjetividad, preci-
samente porque no se trata simplemente 
de narrativas subjetivas, sino que las pri-
meras requieren que «los individuos sean 
apoyados en su intento de construir una 
identidad que pueda dar sentido a sus 
experiencias» (p. 199).

La cuarta parte, presentada casi a 
modo de epílogo, se pregunta por la fuer-
za normativa que puede poseer esta de-
manda de reconocimiento de una identi-
dad fundada en la locura. En este sentido, 
las reformas sociales necesarias en térmi-
nos de valores y creencias van más allá de 
un mero cambio de vocabulario. Rashed 
explica que la expresión enfermedad men-
tal (mental illness) ha sido reemplazada 
por la expresión salud mental (mental 
health), y sin embargo este cambio de 
significante no ha impedido que su em-
pleo siga remitiendo a un significado 
peyorativo en el imaginario social. Las 
contranarrativas que exhiben una «diver-
sidad psicológica» deben ser, antes que 
nada, tomadas en consideración como 
experiencias no triviales y después abor-
dadas desde una comunicación social ba-
sada en la reconciliación. Rashed conclu-
ye su investigación subrayando los 
beneficios de ampliar el «repertorio cul-
tural» para incluir en él estas contranarra-
tivas, pues estas «pueden convertirse en 
una forma cultural de ajuste social —un 



172    Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical Reason 65, 2020	 Ressenyes

“ajuste cultural”— y por tanto un recur-
so que puede traer beneficios para mucha 
gente, más allá de los propios activistas 
que juegan un rol crucial a la hora de 
construir y popularizar estas narrativas» 

(p. 219). Finalmente, la reforma política 
y la reconciliación interpersonal consti-
tuyen dos propuestas pragmáticas que 
Rashed propone para poder incluir estas 
contranarrativas de una forma efectiva.

Raquel Ferrández Formoso
Universidad Nacional de Educación a Distancia (UNED)

https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.1273

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

