168 Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical Reason 65, 2020

Ressenyes

substantiva per a I'estudids de la historia
del pensament. El joc intricat de dialegs
i critiques, de trencaments i continuitats
que els primers romantics mantenen amb
el seu entorn intellectual més proper,
exemplifica de manera realment modeli-
ca lefervescencia que travessa el desple-
gament dels processos intellectuals al
llarg del temps. A merce d’un estudi sub-
til 1 de sensibilitat historica, Caner-Liese
acaba mostrant-nos com, ben lluny de
topics simplificadors, el Romanticisme
alemany beu poderosament de la constel-
lacié illustrada que el veu néixer i s’hi
relaciona d’'una manera tan rica com po-
liedrica. A aquest efecte, la referéncia a
I'influx de G.E. Lessing sobre Schlegel
ens sembla un detall que, baldament par-
ticularissim, encarna magistralment el
talent historiografic de Caner-Liese. Less-
ing, l'etern inspirador del Werther goet-
hia3, se’ns acaba revelant com a pega

ineliminable de engranatge fascinant
que dona peu al Romanticisme.

Referencies bibliografiques

Braun, Karl i Serjo, Maria Antonia
(eds.) (1993). Antologia de los prime-
ros afios del romanticismo alemdn.
Salamanca: Universidad de Extrema-
dura.

GoOETHE, Johann Wolfgang (2010). Las
penas del joven Werther. Madrid: Aus-
tral.

Marfi, Antoni (ed.) (1979). El entusiasmo
y la quietud: Antologia del romanticis-
mo alemdn. Barcelona: Tusquets.

Pau, Antonio (2010). Novalis: La nostal-
gia de lo invisible. Madrid: Trotta.

SoLE, Marifa Jimena (2011). Spinoza en
Alemania (1689-1790): Historia de la
santificacidn de un fildsofo maldito.
Buenos Aires: Brujas.

Guillem Sales Vilalta

Universitat de Barcelona

https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.1288

RasHED, Mohammed A. (2019)

Madness and the demand for recognition: A philosophical inquiry into identity

and mental health activism

Nueva York: Oxford University Press, 257 p.

ISBN 978-0198786863

En el dominio de la Filosofia de la psi-
quiatrfa existen una multitud de estudios
que abordan el célebre problema mente-
cuerpo o que intentan llevar a cabo una
revisién del «problema dificil» de la con-
ciencia, con el fin de cuestionar o legiti-
mar el modelo biomédico en el que se
enraiza la disciplina psiquidtrica. Dicha

disciplina se encuentra en una transicién
importante en nuestros dfas, suspendida
entre el modelo DSM (Diagnostic and
Statistical Manual of Mental Disorders) de
clasificacién de las enfermedades, basado
en la repertorizacién de sintomas, y el
modelo RdoC (Research Domain Crite-
ria), fundado en el estudio de la neuro-

5. Cal no oblidar que, no pas gratuitament, quan Goethe ens presenta el suicidi de Werther
ens mostra el personatge amb Emilia Galotti, de Lessing, a les mans com a darrera lectura.

Cf. Johann Wolfgang von Goethe (2010).


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ressenyes

Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical Reason 65, 2020 169

ciencia, la genética y la epigenética. El
célebre debate entre normativismo y na-
turalismo que afecta a la Filosofia de la
medicina encuentra en la psiquiatria un
escenario mds complejo y polémico,
dado que la relacién entre neurociencia y
prictica clinica todavia no ha dado los
resultados esperados, y atin no hay visos
de que la psiquiatrfa pueda devenir una
suerte de «neurociencia clinica». Como
consecuencia, el estatuto ontolégico de
los denominados trastornos mentales sigue
siendo controvertido.

Mohammed Abouelleil Rashed pre-
senta, sin embargo, un estudio innova-
dor, complejo, rico en perspectivas, obje-
ciones y propuestas, con el que trata de
visibilizar la perspectiva de aquellos afec-
tados por el modelo biologicista adopta-
do por la psiquiatrfa, reivindicando sus
propias experiencias personales como
parte de una identidad socialmente pena-
lizada e institucionalmente silenciada. El
denominado activismo de la salud mental
(Mental Health Activism) cobra fuerza en
nuestros dfas para dar voz a lo que llama-
riamos dimension personal de la enferme-
dad, llegando a cuestionar la propia cate-
gorizacién de enfermedad, al considerarla
un estado de multiples potencialidades
—creativas, espirituales, sociales— que
no hace justicia a la clasificacién biomé-
dica ni al imaginario social. La revisién de
estas narrativas contrahegemdnicas posee
un marcado cardcter filoséfico, pues el
autor se pregunta en qué medida es posi-
ble, necesaria y legitima esta demanda de
reconocimiento de una mad identity
(‘identidad loca’) o de una mad culture
(‘cultura loca) por parte de los activistas.
Este estudio parte de una revisién histé-
rica para internarse en aspectos filoséficos
y concluir en un enfoque de corte socio-
légico. Se divide en cuatro partes: «Locu-
ra», «Reconocimiento», «Rutas para el
reconocimiento» y «Aproximaciones al
Activismo Loco».

En la primera parte, Rashed elabora
una revisién histérica del activismo de la

salud mental, que se inicia a finales del
siglo x1x con el objetivo de romper el
silencio al que estaban sometidos los pa-
cientes de los asilos y de las instituciones
psiquidtricas. Organizaciones como el
Alleged Lunatic’s Friend Society (funda-
da en 1845 en el Reino Unido) o el Na-
tional Committe for Mental Hygiene
(fundada en 1908 en Estados Unidos)
fueron movimientos pioneros en la de-
manda de reconocimiento y en la lucha
contra la estigmatizacién y la cosifica-
cién de los pacientes por parte de los
profesionales sanitarios y de la sociedad.
Gracias a estos movimientos fueron im-
pulsadas numerosas reformas politicas en
materia de salud mental, con la incorpo-
racién de sus reivindicaciones a la agen-
da politica del National Council Liber-
ties a lo largo de 1950, y posteriormente,
en la década de 1970, al movimiento de
los derechos civiles. En este sentido, el
activismo a lo largo del siglo xx, que re-
dundarfa en la fuerza emergente del mad
pride (‘orgullo loco’), se une a las reivin-
dicaciones por los derechos de las muje-
res y la poblacién negra en Estados Uni-
dos. Su eje central consiste en recuperar
el término Joco (mad) redefiniéndolo de
una forma positiva y rechazando asf el
lenguaje biomédico (enfermedad mental,
trastorno, etc.) para exigir el reconoci-
miento de una denominada mad identity
que podria constituir el cimiento de la
mad culture. Este movimiento que retine
enfoques heterogéneos no debe confun-
dirse con los enfoques de la antipsiquia-
tria que surgieron en 1960, pues ante
todo el mad pride estd compuesto por los
propios pacientes o expacientes del 4m-
bito psiquidtrico, que se denominan a sf
mismos supervivientes de la psiquiatria, y
aunque puedan usar ciertos discursos de
Szasz o Laing, el propésito es devolver la
voz a los protagonistas, a sus historias y
sus experiencias. Mohammed Abouelleil
Rashed ofrece una revisién de estas cues-
tiones muy bien documentada y aborda-
da con agudeza y sencillez, con el fin de



170 Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical Reason 65, 2020

Ressenyes

llegar a plantear la verdadera cuestién
filoséfica detrds de este movimiento:
«;Puede la locura (madness) constituir el
cimiento de una cultura o de una identi-
dad?» (p. 27). Para ofrecer una tentativa
de respuesta, Rashed analiza y cuestiona
el argumento naturalista, segtn el cual
los «trastornos mentales» son intrinseca-
mente incapacitantes y generadores de
sufrimiento, planteando que hay todo un
normativismo social detrds de esta asun-
cién, una convencién enraizada en valo-
res e imaginarios sociales antes que en
hechos bioldgicos o fisioldgicos suscepti-
bles de ser defendidos desde una posiciéon
esencialista.

En la segunda parte, Rashed entra a
analizar el concepto de reconocimiento y
las denominadas politicas del reconoci-
miento (the politics of recognition) desde la
perspectiva hegeliana, es decir, basindose
en la fenomenologia del espiritu. Dialo-
gando con la dialéctica de la autocon-
ciencia presentada por Hegel, Rashed
formula el reconocimiento en tanto un
proceso reciproco y libre, es decir, ecud-
nime. Llevando estas consideraciones al
terreno social, el reconocimiento deviene
«la afirmacién de un estatus normativo (el
de ser un agente libre) y esta considera-
cién debe ser distinguida de las posturas
que comprenden el reconocimiento
como un concepto empirico o metafisi-
co» (p. 71). El reconocimiento de uno
mismo depende de la consideracidén de
los otros que han de reconocernos como
agentes libres y a la inversa. No se puede
explicar el reconocimiento ni sus deman-
das abstrayéndose del entorno social,
cuya sancién es vital para que este proce-
so tome forma, ni tampoco puede ser
entendido simplemente como una teorfa
psicoldgica. A mayores, segtin el autor,
entrar a profundizar en el significado de
este concepto nos obliga a posicionarnos
sobre qué puede constituir ser un «agen-
te libre», y la conclusién nos traslada
siempre al entorno social, pues el recono-
cimiento de nuestra libertad por parte de

los otros configura el estatus mismo de
«agente libre». Por tanto, el reconoci-
miento presupone libertad (para recono-
cer), y la libertad precisa, a su vez, del
reconocimiento de los otros. Este reco-
nocimiento o no reconocimiento social
es clave a la hora de establecer una rela-
cién positiva con uno mismo, y por tanto
la lucha del activismo de la salud mental
presenta unas demandas de reconoci-
miento «publico» que tienen un impacto
nitido en el perfil privado y psicolégico
de sus integrantes. Por esta razdn, el reco-
nocimiento social no es una demanda
entre otras, sino una condicién esencial
que puede mermar o estabilizar la salud
mental de las personas, dado que sus con-
secuencias son claras en el drea de la sub-
jetividad. No ser reconocido implica no
ser considerado un agente libre y, por
tanto, ser descalificado al nivel de la
identidad. Dialogando con el pensamien-
to de Nancy Fraser o Richard Rorty, el
autor propone una reforma en el plano
politico y una profundizacién en el con-
cepto de reconciliacidn, proceso vital en
las relaciones humanas personales llevado
ahora al plano de las relaciones sociales,
para lo cual se harfan necesarias ciertas
reformas politicas.

La tercera parte ahonda en la posibi-
lidad de una cultura fundada en la locura
(mad culture). Los activistas de la salud
mental defienden esta posibilidad apelan-
do a una serie de rasgos en comun: narra-
tivas, experiencias, cédigos de lenguaje
compartidos entre los miembros de la
comunidad, etc. Sin embargo, Rashed
expone que se tratarfa de una «comuni-
dad atipica», dado que sus integrantes no
estdn supeditados a una unica localiza-
cién geografica, ni comparten una sola
lengua —a pesar de los cédigos a los que
aluden los activistas—, ni tampoco se
exhibirfa un modo de vida unitario. Su
nexo en comun son experiencias fenome-
nolégicamente particulares y una viven-
cia similar frente al tratamiento «hostil»
de las instituciones psiquidtricas. Em-



Ressenyes

Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical Reason 65, 2020 171

pleando las consideraciones de Will
Kymlicka con respecto al «derecho a la
cultura», Rashed precisa ldcidamente que
el derecho a la identidad precede el dere-
cho a la cultura y, a su vez, «la cultura es
un componente clave de la identidad: la
cultura, por tanto, se basa en la impor-
tancia de la identidad» (p. 135). Ademds,
Rashed se atreve a defender una cuestién
polémica y ambiciosa, a saber: la no efec-
tividad o incluso la posible nocividad de
una politica de «integracién cultural» que
terminarfa por obligar a los miembros de
la cultura minoritaria a adaptarse a las
normas de la mayorfa y, por tanto, a per-
der su autonomfa. De este modo, los
miembros de la mad culture podrian so-
meterse a tratamientos médicos como
parte de un programa de reintegracién,
del mismo modo que a los miembros de
la deaf culture (‘cultura sord?) se les pro-
ponen los implantes cocleares como una
posibilidad de hacerse un lugar en la so-
cledad, dejando asf de lado la necesidad de
emplear el lenguaje de signos. La via de la
«integracién en la cultura mayoritaria»
supone un proceso de aculturacién para
todas las minorfas; la «proteccién de la
minorfa», en cambio, se plantea como
una opcién mucho mds satisfactoria. En
el caso del reclamo por el reconocimien-
to de una mad community se introducen
otros factores que vuelven mds compleja
la ecuacién, como, por ejemplo, la nece-
sidad ya no de mantener la unidad del yo,
sino la continuidad de esta unidad como
prerrequisito fundamental para poder ha-
blar de identidad. Ciertos trastornos pue-
den llevar aparejados una disrupcidn o una
fractura severa de la subjetividad, como
en el caso de la esquizofrenia o de los tras-
tornos bipolares, situaciones que Rashed
se detiene a examinar. Sin embargo, el
autor termina defendiendo la posibilidad
de la mad identity, llegando a equiparar
la discontinuidad «longitudinal» de la
subjetividad propia de la esquizofrenia
con una «conversién ideoldgica» y la dis-
continuidad «ciclica» del trastorno bipo-

lar con el enamoramiento: «Tras identifi-
car los factores por los cuales estos
fenémenos se encuentran fuera del 4m-
bito de la psicopatologfa, podemos exa-
minar si dichos fenémenos podrian ser
empleados para superar la discontinuidad
del yo en el caso de la esquizofrenia y del
trastorno bipolar» (p. 182). La propuesta
de Rashed es arriesgada y él mismo
asume que hay casos evidentes en los que
la locura estd lejos de constituir motivo
de reconocimiento, lejos de poder con-
formar una identidad. No obstante, el
autor apuesta por las denominadas mad
narratives, a las que considera capaces de
superar estos impedimentos fruto de la
discontinuidad de la subjetividad, preci-
samente porque no se trata simplemente
de narrativas subjetivas, sino que las pri-
meras requieren que «los individuos sean
apoyados en su intento de construir una
identidad que pueda dar sentido a sus
experiencias» (p. 199).

La cuarta parte, presentada casi a
modo de epilogo, se pregunta por la fuer-
za normativa que puede poseer esta de-
manda de reconocimiento de una identi-
dad fundada en la locura. En este sentido,
las reformas sociales necesarias en térmi-
nos de valores y creencias van mds alld de
un mero cambio de vocabulario. Rashed
explica que la expresidn enfermedad men-
tal (mental illness) ha sido reemplazada
por la expresién salud mental (mental
health), y sin embargo este cambio de
significante no ha impedido que su em-
pleo siga remitiendo a un significado
peyorativo en el imaginario social. Las
contranarrativas que exhiben una «diver-
sidad psicolégica» deben ser, antes que
nada, tomadas en consideracién como
experiencias no triviales y después abor-
dadas desde una comunicacién social ba-
sada en la reconciliacién. Rashed conclu-
ye su investigacién subrayando los
beneficios de ampliar el «repertorio cul-
tural» para incluir en él estas contranarra-
tivas, pues estas «pueden convertirse en
una forma cultural de ajuste social —un



172 Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical Reason 65, 2020 Ressenyes

“ajuste cultural”— y por tanto un recur-
so que puede traer beneficios para mucha
gente, mds alld de los propios activistas
que juegan un rol crucial a la hora de
construir y popularizar estas narrativas»

(p- 219). Finalmente, la reforma politica
y la reconciliacién interpersonal consti-
tuyen dos propuestas pragmdticas que
Rashed propone para poder incluir estas
contranarrativas de una forma efectiva.

Raquel Ferrdndez Formoso

Universidad Nacional de Educacién a Distancia (UNED)
https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.1273


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

