
Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical Reason 73, 2024  153-164

ISSN 0211-402X (paper), ISSN 2014-881X (digital)	 https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.1576

La condición narrativa del ser humano como 
herramienta en la lucha contra la desinformación

Julia Rico Frías
Universidad Complutense de Madrid. Departamento de Filosofía y Sociedad
juliaric@ucm.es

 
 

Resumen

La multiplicidad de informaciones que reciben los seres humanos en la actualidad a través 
de las diversas fuentes existentes puede contribuir a crear incertidumbre a la hora de 
discernir dónde está la verdad. En los últimos años, la noción de posverdad, que se creó 
para definir esta situación, ha sufrido una perversión que está provocando el desgaste del 
término. Esta investigación pretende realizar un acercamiento crítico al concepto de pos-
verdad, tal como se entiende habitualmente, para señalar los usos que pueden resultar 
reaccionarios e inmovilizantes en vez de fomentar nuestra capacidad examinadora, a tra-
vés de la idea de la condición narrativa del ser humano, que tiene la capacidad para 
devolver al concepto su potencialidad crítica. Nos proponemos despejar la confusión que 
se ha organizado en torno a la idea de posverdad para encaminarla hacia una vía mucho 
más próspera.

Palabras clave: posverdad; narrativa; objetividad; verdad; epistemología

Abstract. The narrative condition of the human being as a tool in the struggle against 
disinformation

The multiplicity of information that human beings receive nowadays from different 
sources can contribute to uncertainty in discerning where the truth lies. In recent years, 
the concept of post-truth, which was created to define this situation, has been twisted so 
far that it is losing its meaning. This study aims to take a critical approach to the concept 
of post-truth as it is commonly understood, in order to identify usages that can be reac-
tionary and paralysing instead of fostering our capacity for analysis, through the idea of 
the narrative condition of the human being, which has the capacity to return critical 
potential to the concept. We aim to clear the confusion that has developed around the 
idea of post-truth in order to set it on a much more fruitful path.

Keywords: post-truth; narrative; objectivity; truth; epistemology

	Reception date: 13-11-2019  	 Fecha de recepción: 26/3/2024
Fecha de aceptación: 16/6/2024

Fecha de publicación: 25/7/2024  © de la autora



154    Enrahonar 73, 2024	 Julia Rico Frías

La condición narrativa del ser humano es una expresión que pretende describir 
el modo de relación de las personas con el medio circundante a través de la 
construcción de relatos. Con el fin de poder introducirnos en el tema con 
propiedad, lo primero será realizar una aclaración terminológica sobre esta 
noción clave para nuestra investigación.

A menudo, cuando pensamos en cuentos y relatos, nos vienen a la mente 
recuerdos de cuando éramos niños y nos contaban fábulas con una moraleja 
para que aprendiésemos lo que estaba bien y lo que estaba mal, o nos contaban 
historias en forma de metáforas para hacernos entender situaciones que eran 
consideradas demasiado complejas para una mente tan joven. Las enseñanzas 
que nos transmitían venían expresadas en forma de relatos, pero estas narra-
ciones no dejaron de formar parte de nuestra vida entonces, sino que aún nos 
rodean y nos ayudan a estar en el mundo, a entenderlo y a comportarnos en 
él. Aunque los cuentos de hadas hayan quedado atrapados en las secciones 
infantiles de nuestras bibliotecas, hay otro tipo de relatos que contamos todos 
los días: cuando narramos cómo ha sido nuestro día, qué problemas hemos 
tenido que resolver o incluso con qué hemos soñado durante la noche. Por eso 
Nancy Huston dice que somos la especie fabuladora (2017; ver también 
Covarsí Carbonero, 2021).

La identidad del ser humano como narrador, ya propuesta por Ricoeur, 
está ligada a una concepción no totalizadora ni totalmente racional sobre 
quiénes somos. Es decir, para Ricoeur, la identidad propia no es algo de lo que 
tengamos pleno conocimiento, sino que es algo que vamos hilando a partir de 
nuestra memoria sobre lo vivido. Cuando, en el prólogo de Sí mismo como otro 
(2006), Ricoeur desarrolla la noción de ipseidad (13-15), lo hace para señalar 
precisamente que no existe una identidad, en el sentido de inmutabilidad, 
única de las personas en el transcurso de sus vidas, sino que lo que son está en 
una constante construcción sobre una mismidad que permanece. A la vez que 
da cuenta del cambio que coexiste con la continuidad en el ser humano, la 
identidad narrativa sitúa al sujeto en un espacio-tiempo que lo determina 
sociohistóricamente. Es una suerte de tercera vía entre el sujeto metafísico 
cartesiano y la total ausencia de él, en un sentido individual, que encontramos 
en autores como Nietzsche. El ser humano se constituye narrándose, y del 
mismo modo narra el mundo que le rodea. 

La cuestión de la identidad del ser humano siempre ha suscitado debates, 
pues la condición existencial es una de las preocupaciones más propias de 
nuestra especie, pero, a la luz del surgimiento de la posverdad, la discusión se 
ha reavivado. Esta condición en la que parece sumida la sociedad está afectan-
do al modo en que las personas construyen su identidad, porque la supuesta 
preeminencia de las creencias personales sobre los hechos está provocando la 
formación de más identidades basadas en un aspecto emocional, dejando atrás 
fundamentos objetivos, sobre todo cuando se trata del caso de sujetos colecti-
vos. Esto, según los críticos de la posverdad, influye en la creación de las 
narrativas que se construyen y se difunden desde estas posiciones, que no 
responden a la verdad sino a un sesgo amplificado por las cámaras de eco en 



La condición narrativa del ser humano como herramienta 	 Enrahonar 73, 2024  155

que se mueven las distintas comunidades, cada vez más polarizadas, sobre todo 
en el entorno digital (Rodríguez, 2017: 65; Ferraris, 2019). 

La posverdad provoca que los criterios de verdad que estaban tradicional-
mente ligados a una raíz más objetiva se muevan ahora hacia lo afectivo. Sin 
embargo, eso no significa que se abandone toda pretensión de verdad: cual-
quier teoría de la conspiración aspira a alzarse con la misma credibilidad que 
un hecho científico. Del mismo modo, tampoco significa que las antiguas 
verdades estuviesen menos ligadas a los afectos. Aquello que entendemos por 
verdad está influenciado por nuestro lado «emocional e inconsciente» (Lome-
lí, citado en Morales y Martínez, 2020: 122). Esto ha sido siempre aprovecha-
do desde la mercadotecnia para marcar nuestras necesidades y controlar nues-
tros comportamientos, creando relatos que nos resulten atractivos por estar 
alineados con una serie de valores. En los últimos años, el mundo digital ha 
acelerado esta situación, pero antes de la aparición de la llamada posverdad ya 
existían otra serie de dispositivos que se encargaban de aprovechar la dimen-
sión emocional de los seres humanos para favorecer la creación de diferentes 
identidades enfrentadas. Muchos de los procesos que se asocian a la posverdad 
existían antes que ella y simplemente se han hecho más visibles desde el flore-
cimiento de las nuevas tecnologías.

Investigaciones como la anteriormente citada de Morales y Martínez 
(2020) intentan defender un retorno a las verdades objetivas como forma de 
salvaguardar la racionalidad y evitar la fragmentación social, pero ¿qué posi-
bilidades hay de llegar a la verdad cuando nuestra experiencia está mediada 
por los relatos que contamos? Negar la dimensión de la verdad que está ligada 
a la vida puede ser tan dañino como negar la verdad misma (González Arocha, 
2021: 107). ¿Solo la objetividad puede asegurar una cohesión que no deje a 
nadie fuera?, ¿no existe otra posibilidad de acercamiento?

Los seres humanos vivimos en el tiempo y organizamos nuestras vivencias 
según un esquema temporal. Situamos los acontecimientos en el marco de 
nuestras vidas, y también en relación los unos con los otros, creando estructu-
ras narrativas con un comienzo, un nudo y una resolución. Este impulso hacia 
la creación de narraciones que los humanos sienten como connatural puede 
deberse a su pura consciencia de finitud, la certeza de su muerte y el anhelo de 
darle un sentido a la vida, es decir, al tiempo que nos ha sido otorgado. 

La pregunta que puede surgirnos entonces es: ¿podríamos enfrentarnos a 
la vida sin la ayuda de narraciones? Nancy Huston nos dice: 

Jamás se ha descubierto un grupo humano que transitara tranquilamente por 
lo real como los demás animales, sin religión, sin tabús, sin rituales, sin genea-
logía, sin cuentos, sin magia, sin historias y sin recurrir a lo imaginario, es 
decir, sin ficciones. (2017: 24, 25)

Siguiendo una metodología cualitativa, tanto en el análisis de textos como 
en la observación de comportamientos humanos, tanto fuera como dentro del 
mundo digital, hemos podido comprobar la importancia de las narraciones 



156    Enrahonar 73, 2024	 Julia Rico Frías

para las personas a la hora de relacionarse con el mundo. Aquello que nos 
permite construir relatos es nuestra capacidad para comunicarnos a través del 
lenguaje, y estos relatos están en la base de nuestra experiencia comunicativa. 
Con las palabras organizamos nuestra realidad y, en el proceso, tomamos deci-
siones sobre aquello que es relevante contar y aquello que podemos omitir. 
Ricoeur rescata de Thomas Mann el concepto de Aussparung, que hace refe-
rencia a esta selección: «La palabra Aussparung subraya tanto lo que es omitido 
—la vida misma, como veremos— como lo que es retenido, escogido, elegido» 
(Ricoeur, 2018b: 138). Esa selección está condicionada por la relevancia que 
otorgamos a los diferentes aspectos de la vida y, en consecuencia, al punto de 
vista de quien construye la narración. Esta discriminación es inevitable, pero 
conocer desde dónde se ha realizado nos puede dar una información muy 
valiosa sobre qué se ha decidido privilegiar, otorgándole un lugar protagonis-
ta en el relato; y qué es, por otro lado, lo que ha quedado en el olvido. Esto 
no equivale a decir que cada persona inventa una mentira sobre sus propias 
vivencias en función de sus creencias previas, pues decir eso significaría creer 
que estas historias se articulan con el propósito de engañar. Los relatos nos 
ayudan a navegar por el mundo, a relacionarnos con los demás y a abrirnos 
un hueco en la sociedad. 

De cara a enfrentarnos más tarde a la cuestión de la posverdad, considera-
mos relevante hacer una distinción entre las mentiras y las ficciones, que sur-
gen del perspectivismo. Podemos distinguir varios niveles en la difusión de 
información falsa, según la diferenciación de Alasdair MacIntyre, recogida por 
González Arocha (2021: 99, 100). En primer lugar, encontramos la falsedad, 
que implica que el hablante no es consciente de la falta de verdad en lo que 
dice. Después, la ignorancia deliberada, que hace referencia a los momentos 
en que decimos algo que no estamos seguros de si es verdad, pero que tampo-
co nos molestamos en comprobar. Por último, las mentiras constituyen el 
grado más alto de falta de verdad, pues son actos de habla que tienen el pro-
pósito de engañar, de hacer creer al receptor algo que no es. En cualquiera de 
estos grupos podemos situar la desinformación que en ocasiones es divulgada 
por medios de comunicación y otros organismos para favorecer, consciente o 
inconscientemente, los intereses de ciertos grupos. La lucha contra la posver-
dad debería enfrentarse a este tipo de emisiones, pero nos encontramos con 
que, cuando se pervierte su uso, se produce una persecución de lo que solo 
son ficciones, o diversas perspectivas sobre un fenómeno. Esto que llamamos 
ficciones son simplemente efectos de la condición narrativa del ser humano, de 
este vivir necesariamente desde un lugar determinado y no de forma omnis-
ciente. Durante los actos comunicativos, los humanos crean relatos que com-
pletan con pequeñas ficciones, como forma de dar una sensación de plenitud 
a lo que estamos diciendo. Pero, a pesar de transmitir pequeñas ficciones, el 
ser humano en su comunicación cotidiana es veraz, pues está transmitiendo 
algo que cree que es la verdad, está forjando un compromiso con el oyente 
(Vide Rodríguez, 2016: 10; García-Marzá, 2021). Es tan importante definir 
la posverdad como una mentira, o un conjunto de mentiras, como situar 



La condición narrativa del ser humano como herramienta 	 Enrahonar 73, 2024  157

nuestras afirmaciones para que se correspondan con la verdad de nuestro espa-
cio y tiempo, sin poder asegurar nunca que se vayan a convertir en universales.

Huston dice que al mismo tiempo que aprehendemos la realidad, la inter-
pretamos, que no podemos aislar nuestra aprehensión de la interpretación. Lo 
que perciben nuestros sentidos cuando miramos un paisaje, por ejemplo, son 
una serie de elementos entre los que nosotros encontramos relaciones, pero no 
todas esas relaciones estaban ahí con anterioridad. La mirada humana dota al 
paisaje de un sentido que no tenía previamente: esta es la forma en que com-
prendemos la realidad. Así pues, cuando escuchamos una canción, debido a 
que podemos recordar las notas precedentes, e incluso en ocasiones prever las 
sucesivas, se crea una idea de melodía, de totalidad, a pesar de que lo que se 
tocan son notas o acordes individuales. No podemos ver o escuchar cosas 
aisladas porque nuestro cerebro funciona de manera que tiende a unificar, a 
crear sentido. 

De la misma forma, cuando contamos una historia que nos ha ocurrido, 
entre cada una de nuestras percepciones aisladas quedan huecos en blanco. Esto 
sucede porque nos es imposible conocer siempre todos los detalles sobre lo 
sucedido. Con el objetivo de dar unidad a nuestra narración, inventamos fic-
ciones, desde nuestro posicionamiento sociohistórico, para rellenar estos vacíos 
y crear continuidad. A esta articulación de la trama para conducir el interés del 
espectador y atraerlo hacia un desvelamiento que advendrá al final de dicho 
relato es a lo que el sociólogo Paolo Jedlowski (2022: 57) llama fabulación.

Desde que aceptamos esta premisa, se hace presente una dimensión ética en 
nuestro narrar que es absolutamente relevante a la hora de evaluar la cuestión 
de la posverdad que nos ocupa. Del mismo modo que nuestra identidad se 
construye desde la narración y eso provoca inevitablemente que incluyamos en 
ella pequeñas (o grandes) ficciones, también nuestro relato sobre el mundo es 
un relato situado, parafraseando a Donna Haraway (1995). Es decir, se trata de 
un punto de vista sobre el todo que no es unívoco ni representa ninguna verdad 
objetiva: privilegia inconscientemente lo que es de nuestro interés por encima 
de lo que es relevante para el resto.

Con el fin de aclarar la importancia de la narración para nuestra experiencia 
vital, explicaremos brevemente lo que Ricoeur llama, en su obra Tiempo y narra-
ción, la estructura prenarrativa de nuestra experiencia del mundo (2018a: 134). 

La creación de narraciones sobre el mundo es una práctica connatural a los 
humanos desde la niñez, puesto que es un modo de aprender sobre aquello 
que nos rodea. Cuando nos disponemos a narrar, necesitamos previamente 
entender el mundo de la acción. Para ello, en primer lugar, comprendemos lo 
que es una acción, comprendemos que está situada dentro del tiempo y la 
traducimos a símbolos para poder comunicarla. En segundo lugar, a partir de 
ahí, construimos la trama, que convierte lo que hemos experimentado en un 
todo de sentido y coherencia. Aquí nace verdaderamente el relato.

Ricoeur quiere evidenciar con esta propuesta sobre la forma en que el ser 
humano crea narraciones que incluso antes de la formación de nuestro relato 
sobre lo ocurrido ya existen historias con potencial para ser narradas, anécdo-



158    Enrahonar 73, 2024	 Julia Rico Frías

tas que sabemos antes de contarlas que se convertirán en grandes relatos. Esta 
es la estructura prenarrativa de nuestra experiencia en el mundo.

Una vez que comprendemos que los relatos son la forma que toma la acción 
cuando es organizada por la trama narrativa, podemos distinguir entre relatos 
de realidad y relatos de ficción. Un relato de realidad está formado por frag-
mentos de nuestra experiencia sobre acontecimientos acerca de los que a 
menudo no conocemos todos los detalles. Por eso, como hemos introducido 
previamente, a pesar de que nuestros relatos traten de ser fieles a la realidad, 
en su construcción se incluyen fragmentos de ficción, lo que llama Ricoeur 
referencias metafóricas, que consiguen dar plenitud al relato rellenando los 
huecos en blanco, pero lo alejan de una verdad objetiva. Por otro lado, tene-
mos el relato de ficción, que está narrado como si hubiese tenido lugar, con 
las mismas estructuras utilizadas por los cronistas o los historiadores. Ambos 
tipos se presentan como relatos que narran sucesos de una forma verosímil, 
como si fuesen reales, por eso Ricoeur dice que entre el relato de realidad y el 
de ficción hay lo que llama referencia cruzada: el relato de realidad está orga-
nizado como una narración gracias a las referencias metafóricas, y el de ficción 
está construido como si fuera real. 

Para que un relato no fuese en absoluto metafórico deberíamos conocer 
todos y cada uno de los elementos de la historia, para que no quedasen hue-
cos a la hora de conformar el relato. Pero esto parece imposible, puesto que, 
como dice el escritor Edward M. Forster: «el conocimiento completo es una 
ilusión» (en Jedlowski, 2022: 71). Sin embargo, como hemos apuntado ante-
riormente, esto no significa que todo sea mentira o que todo haya perdido 
credibilidad, sino que debemos estar atentos a cómo se construyen estas narra-
ciones, cuánto de ficción pueden contener o qué sesgos buscar según quién 
las haya producido.

Para determinar la realidad o la ficción de un relato debemos atender a una 
serie de criterios en función del tipo de relato al que nos enfrentemos, y por 
lo tanto dependiendo también de la convención entre locutor y destinatario, 
como dice Jedlowski. Por ejemplo, los criterios de verdad del discurso cientí-
fico son compartidos por la mayoría de las personas, puesto que es un tipo de 
discurso que parece fácil calificar de verdadero o falso. A pesar de eso, podemos 
encontrarnos con que los criterios que hayan guiado la investigación, o la 
lectura que se haya hecho de los resultados, sean sesgados. Desde el momento 
en que cogemos una serie de datos y los convertimos en una narración, pueden 
colarse en el relato pequeños fragmentos de ficción. Sin embargo, como hemos 
visto, necesitamos de estas narraciones para dar sentido y comprender aquello 
que vemos, porque la percepción de los humanos sobre el mundo está ligada 
a la narratividad.

Atendiendo al argumento de que, por lo tanto, no existe la pureza en los 
relatos de realidad, decimos que son construcciones discursivas, y su formación 
depende de los elementos que decidimos incluir en ellos en función de lo que 
queremos contar, los motivos y los objetivos que nos mueven o con quién 
estemos hablando. Dice Todorov: «Ningún relato es natural, una elección y 



La condición narrativa del ser humano como herramienta 	 Enrahonar 73, 2024  159

una construcción precederán siempre a su formación; se trata de un discurso, 
no de una serie de acontecimientos» (en Jedlowski, 2022: 44). La selección a 
la hora de construir un relato es inevitable, pero debemos ser críticos sobre el 
origen de las decisiones tomadas a la hora de hacer esta discriminación.

Para arrojar luz sobre las elecciones que se toman a la hora de construir un 
relato, en el caso del relato histórico, nos viene a la mente el ejemplo de Bertolt 
Brecht cuando recita en «Preguntas de un obrero que lee» (1935):

¿Quién construyó la séptima puerta de Tebas? 
Los libros contienen nombres de reyes. 
¿Los reyes arrastraron las rocas hasta aquí? 
¿Y Babilonia, que fue destruida varias veces? 
¿Quién la reconstruyó tantas veces? 
[…]
¿Quién cocina el banquete de la victoria? 
[…]
Tantos informes, 
Tantas preguntas.

O Huston cuando dice: «¿Qué ha pasado con los inútiles, las putas, los 
mediocres, las fechorías, las masacres y las tonterías?» (2017: 70). A menudo, 
el relato histórico ha olvidado, o ha querido olvidar, ciertos aspectos de los 
acontecimientos según sus criterios sobre lo útil o lo relevante. A pesar de que, 
como hemos dicho, la criba sea inevitable, el hecho de que esté profundamen-
te sesgada por cuestiones ideológicas nos permite ser críticos y dirigir hacia ella 
las acusaciones de posverdad. El problema que buscamos señalar en este artí-
culo es que, precisamente, la modificación de ciertos aspectos de la realidad a 
la hora de hablar sobre ella es connatural al ser humano, la creación de ficcio-
nes lo acompaña, y debemos diferenciar este comportamiento de la difusión 
premeditada de información falsa. Esto puede haber creado cierta confusión 
a la hora de tratar los problemas de la posverdad, ya que nos encontramos con 
que, en ocasiones, se está errando el objetivo a derribar, siendo la más afectada 
por todo esto la propia noción de posverdad, que está dejando por el camino 
una estela de sangre, convirtiendo lo que podría ser una herramienta valiosa 
en un arma cargada de conservadurismo.

Llegados a este punto, la conexión entre la condición narrativa del ser huma-
no y la caída en la posverdad de la que se le acusa puede empezar a ser clara, pero 
debemos explicitarla.

La posverdad, tal como es definida por la socióloga Pilar Carrera (2018), es 
un tipo de información, y el estadio del mundo que provoca, en el que se ha 
superado la verdad de los supuestos «hechos objetivos» oculta tras una avalancha 
de información más o menos distorsionada de diversas y más o menos fiables 
fuentes de noticias que crecen, en la actualidad, en el mundo digital.

La razón por la que hemos relacionado este concepto con la naturaleza 
narrativa de los seres humanos es que el concepto de posverdad, tal como se 
plantea habitualmente, asume la posibilidad de alcanzar una verdad objetiva 



160    Enrahonar 73, 2024	 Julia Rico Frías

a partir del conocimiento de hechos objetivos. Una posibilidad que, sin embar-
go, parece haberse perdido o estar en peligro debido a la cantidad de fuentes 
de información presuntamente falsa que actúan en Internet. El problema, tal 
como afirma Carrera, es que quizá esa verdad objetiva nunca se haya alcanza-
do o, incluso, no pueda alcanzarse del todo. Nuestra condición humana nos 
obliga a la comprensión narrativa del mundo y, como hemos visto, ahí siempre 
se cuelan ficciones. Sugiere Hayden White que deseamos que los aconteci-
mientos reales tengan la coherencia, integridad, plenitud que solo tienen, y 
solo pueden tener, las historias imaginarias (1980: 27). Por eso los narramos, 
y, en el proceso, introducimos en ellos ciertos elementos de ficción que los 
alejan de la pura verdad objetiva.

A la hora de refutar los bulos nacidos de la posverdad, dice Carrera, no 
podemos recurrir a los hechos objetivos porque estos no son tales. Cuando 
relatamos acontecimientos se trata simplemente de hechos discursivos, es decir, 
que se construyen en el discurso y que no están fundamentados en la verdad, 
sino en el poder. Además, respecto a la supuesta novedad de esta situación, 
podemos afirmar que no es en esta época de las redes sociales en la que más 
dificultades podemos encontrar para contrastar la información, sino que la 
difusión de noticias con información falsa es algo que siempre ha ocurrido. 
Veamos como ejemplo previo a las redes sociales el famoso caso de Nayirah, 
en la década de 1990, la supuesta niña huida de Kuwait tras la invasión iraquí 
que denunció públicamente en Estados Unidos las atrocidades que el ejército 
de Sadam Husein estaba cometiendo en su país. Gracias a la difusión de su 
testimonio por los medios de comunicación occidentales, la opinión pública 
cambió, virando hacia un posicionamiento favorable sobre la intervención 
estadounidense en Irak (Goodman, 2018). Esta noticia falsa fue utilizada como 
propaganda política por los medios afines al ejecutivo estadounidense con el 
objetivo de impulsar el conflicto militar, del que seguramente esperaban obte-
ner beneficio económico. Podemos comparar esta cuestión, en la que los 
medios tradicionales no necesitaron de las facilidades de las redes sociales para 
comunicar bulos, con las recientes noticias sobre el conflicto palestino que nos 
llegan mayoritariamente por Internet. En este caso, la información difundida 
desde organismos oficiales asociados al Estado de Israel, que forman un poten-
te aparato mediático con capacidad para influir en la opinión pública, está 
siendo contrastada a tiempo real por los millones de imágenes difundidas por 
la población de la zona desde sus teléfonos móviles en redes sociales. Destaca-
mos el ejemplo de Mohammed y Omar, dos amigos que retransmiten desde 
su cuenta de Instagram su día a día desde el campo de batalla en el que se ha 
convertido la Franja de Gaza (Mohammed and Omar Show, s. f.). A pesar de 
que se ha hecho una cobertura muy constante del conflicto desde los medios 
oficiales, hay una serie de imágenes y datos sobre lo acontecido que solo pode-
mos encontrar acudiendo a las redes sociales. Decir que únicamente lo que se 
ha mostrado en la televisión o en los periódicos es la verdad sobre el conflicto 
sería simplificar demasiado las cosas. En otras palabras, estos dos ejemplos 
nos muestran que sería ingenuo asumir que los medios tradicionales siempre 



La condición narrativa del ser humano como herramienta 	 Enrahonar 73, 2024  161

nos ofrecen una verdad objetiva, y asumir a su vez que la cantidad de imágenes 
que nos llegan a través de Internet son mentira solo porque no proceden de 
fuentes oficiales (Osuna, 2023; Cohen, 2024). Carrera defiende que en la 
actualidad el concepto de posverdad es usado con fines políticos por quienes 
siempre han tenido el poder de controlar la información de los medios y mar-
car las agendas, de forma que parezca que, en la vorágine de información que 
han traído las redes sociales, los medios tradicionales son los más fiables. Así, 
marcan la línea del discurso y por tanto también los criterios de verdad, 
haciéndonos olvidar que, sin embargo, siguen respondiendo a los intereses de 
aquellos que están detrás.

Esta concepción de la posverdad muestra también una excesiva confianza 
en el poder del usuario medio para crear discursos con influencia real en Inter-
net. Aquellos con más repercusión en línea son los mismos medios tradiciona-
les o usuarios con poder fuera de las redes, que existían antes de Internet e 
imponían su discurso de igual manera, sin necesidad de Twitter. A pesar de que 
muchos mensajes o vídeos puedan viralizarse, son pocos los que realmente 
tienen el poder de generar opinión y asentarse en nuestras mentes. Por eso 
Carrera cree que el concepto de posverdad, tal como está siendo usado con más 
frecuencia, está contribuyendo a la censura y a la reducción de la pluralidad 
discursiva (2018: 4) en favor de quienes siempre han controlado la información:

El discurso sobre la posverdad es eminentemente conservador y, bajo el simu-
lacro del orden que se derrumba, afirma un orden mucho más estricto, en el 
que no hay lugar para otros enunciados, porque cualquier enunciación alter-
nativa es declarada falsa y fruto, precisamente, de ese estadio de posverdad. 
(Carrera, 2018: 8)

Lo que propone Carrera, y suscribimos, es un cambio en lo que se entiende 
por posverdad, un cambio que consistiría en olvidar la pretensión de acceder a 
la verdad pura y, en cambio, atender a la dimensión política e histórica de la 
verdad. Para este cambio nos servimos de la noción de condición narrativa, 
según lo explicado anteriormente: en todos los discursos que producimos hay 
pequeños fragmentos de ficción que nos impiden un acceso limpio a la reali-
dad. Estos discursos, a través de los que pronunciamos relatos, están determi-
nados históricamente: se dan en un tiempo y un espacio. El carácter histórico 
del ser humano reside en las narraciones que produce sobre su experiencia de 
la realidad. Nos resulta más fácil pensar en la imposibilidad de enunciar ver-
dades universales cuando vemos claro que la forma que tiene el ser humano 
de enfrentarse con la realidad pasa siempre a través de una estructura temporal 
y, por tanto, narrativa.

Esta articulación alternativa del concepto de posverdad debería centrar la 
atención en los discursos, tanto de medios de comunicación tradicionales o 
digitales como de otras fuentes, para mostrarlos como dispositivos retóricos 
que comunican con una serie de implicaciones. Todo discurso es información 
mediada y escogida en función de unos intereses, que pueden o no ser inocen-
tes. Pero antes de atrevernos a determinar la motivación que esconden, lo 



162    Enrahonar 73, 2024	 Julia Rico Frías

relevante es empezar a mirar en esa dirección, poner el foco sobre las lógicas 
que se utilizan para construir los discursos, aprender a dilucidar de qué tipo 
de seducción estamos siendo víctimas y decidir si queremos serlo o no, enten-
diendo siempre la verdad como un valor intersubjetivo. Citando a Robert 
Weimann: «si la omisión es inevitable, ya no es el hecho de la selección sino 
el punto de vista desde el que se hace lo que es digno de mención a la hora de 
evaluar la narración» (en García Landa, 1998: 185).

En conclusión, como hemos venido diciendo, no está clara la posibilidad 
de las personas de acceder a hechos objetivos, a una verdad pura, cuando la 
experiencia de su realidad está siempre mediada por el lenguaje y el tiempo, 
e, irremediablemente, entonces también por la narración. La mayoría de las 
cosas a las que nos referimos como «hechos» no las hemos podido experimen-
tar o ver con nuestros propios ojos, sino que las hemos recogido como válidas 
de un medio o de una persona de nuestra confianza y, aunque las hayamos 
presenciado, las hemos convertido en historias para contarlas. Por ello, hay 
dos estrategias posibles de aquí en adelante. Si lo que nos interesa es comba-
tir la desinformación frontalmente, la forma de hacerlo es siendo realistas, 
usando argumentos adaptados a las circunstancias y a los documentos que los 
apoyen. Señalar con claridad las mentiras deliberadas puede parecer sencillo, 
pero la mayoría de relatos no tienen un carácter íntegro, sino que están com-
puestos por partes de verdad y partes de ficción. Por eso, como hemos seña-
lado anteriormente, lo que creemos más fecundo en nuestra época, lo más 
provechoso para las personas, no es tanto centrarse en discernir verdad de 
mentira en términos absolutos, sino en localizar las lógicas que subyacen a la 
construcción de los discursos, para saber a qué intereses responden y cómo 
hacerles frente.

Referencias bibliográficas

Agís Villaverde, M. (2023). «Las mil caras de la identidad: Identidad narra-
tiva y reconocimiento». B@belonline, 10, 75-85. 

	 <https://doi.org/10.7413/2531-8624008>
Brecht, B. (1935). «Preguntas de un obrero que lee». Svendborger Gedichte.
Carrera, P. (2018). «Estratagemas de la posverdad». Revista Latina de Comu-

nicación Social, 73, 1469-1481. 
	 <https://doi.org/10.4185/RLCS-2018-1317> 
Cohen, I. D. (2024). «Los medios israelíes se han convertido en el brazo 

propagandístico del Gobierno en la guerra». CTXT. Recuperado el 1 de 
julio de 2024 de <https://ctxt.es/es/20240101/Politica/45207/ido-david-
cohen-haaretz-medios-israel-propaganda-gaza-deshumanizacion-mentiras-
bulos-autocensura-victimas-militares.htm>

Covarsí Carbonero, J. (2021). Homo narrator: Estudio de la condición narra-
tiva del hombre desde Ricardo Piglia. Murcia: Editum. Ediciones de la Uni-
versidad de Murcia.

Ferraris, M. (2019). Posverdad y otros enigmas. Madrid: Alianza Editorial.



La condición narrativa del ser humano como herramienta 	 Enrahonar 73, 2024  163

García Landa, J. A. (1998). Acción, relato, discurso: Estructura de la ficción 
narrativa. Salamanca: Ediciones de la Universidad de Salamanca.

García-Marzá, D. (2021). «Posverdad». En: Pizzi, J. y Cenci, M. S. (orgs.). 
Glosario de patologías sociales. Brasil: Editoria de la Universidade Federal de 
Pelotas, 199-211.

González Arocha, J. (2021). «El posmodernismo y el realismo en la aporía 
de la posverdad». Sophia: Colección de Filosofía de la Educación, 31, 89-111. 

	 <https://doi.org/10.17163/soph.n31.2021.03>
Goodman, A. (2018). «La incidencia del falso testimonio y la gigante máqui-

na de propaganda en la guerra de George H. W. Bush contra Irak». Demo-
cracy Now!

Haraway, D. (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres: La reinvención de la naturale-
za. Madrid: Cátedra.

Huston, N. (2017). La especie fabuladora. Barcelona: Galaxia Gutenberg.
Jedlowski, P. (2022). Storie comuni: La narrazione nella vita quotidiana. Mes-

sina: Mesogea.
Mohammed and Omar Show [@omarherzshow] (s. f.). [Perfil de Instagram]. 

Recuperado el 27 de junio de 2024 de <https://www.instagram.com/
omarherzshow/?hl=es>

Morales Romero, F. B. y Martínez Martínez, R. R. (2020). «La posverdad: 
identidades colectivas que degeneran las democracias». Anagramas Rumbos 
y Sentidos de la Comunicación, 19 (37), 111-126.

	 <https://doi.org/10.22395/angr.v19n37a6>
Nietzsche, F. (1970). «Sobre verdad y mentira en sentido extramoral». En: 

Obras Completas, I. Buenos Aires: Ediciones Prestigio, 543-556.
Osuna, A. (2023). «Qué es ‘Pallywood’, la corriente de desinformación que 

fabrica bulos para acusar a los palestinos de manipulación». La Ventana de 
La Ser. Recuperado el 27 de junio de 2024 de <https://cadenaser.com/
nacional/2023/11/02/los-bulos-que-no-debes-creerte-de-pallywood-la-
corriente-de-desinformacion-negacionista-de-la-guerra-entre-israel-y-
hamas-en-gaza-cadena-ser/>

Ricoeur, P. (2006). «Prólogo: La cuestión de la ipseidad». En: Sí mismo como 
otro. Madrid: Siglo XXI Editores.

— 	(2018a). Tiempo y narración, I. Buenos Aires: Docencia.
— 	(2018b). Tiempo y narración, II. Buenos Aires: Docencia.
Rodríguez, C. A. (2017). «Los usuarios en su laberinto: Burbujas de filtros, 

cámaras de ecos y mediación algorítmica en la opinión pública en línea». 
Virtualis, 8 (16), 57-76.

Vide Rodríguez, V. (2016). «Análisis filosófico y teológico de la mentira 
desde la teoría de los actos de habla». Perseitas, 4 (2), 153-175. 

	 <https://doi.org/10.21501/23461780.2011>
White, H. (1980). «The Value of Narrativity in the Representation of Reali-

ty». Critical Inquiry. Universidad de Chicago, 5-27.

https://doi.org/10.22395/angr.v19n37a6


164    Enrahonar 73, 2024	 Julia Rico Frías

Julia Rico Frías (Madrid, 1999) es graduada en Filosofía por la Universidad Complutense de 
Madrid. Ha completado el máster de Filosofía Contemporánea y el máster de Profesorado 
de Secundaria en la Universidad de Granada. Actualmente es doctoranda en Filosofía en la 
Universidad Complutense de Madrid, con una tesis centrada en la problemática del punto de 
vista en la articulación de los relatos.

Julia Rico Frías (Madrid, 1999) has a degree in Philosophy from the Complutense University 
of Madrid. She has a Master’s degree in Contemporary Philosophy and another in Secondary 
School Teaching, at the University of Granada. She is currently studying for a PhD in Philos-
ophy at the Complutense University of Madrid, with a thesis focused on the problematics of 
the point of view in the articulation of narratives.


