Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical Reason 75, 2025 191-210

Del placer a la felicidad: la estratificacién emocional
segin Max Scheler y su critica en Michel Henry*

Miguel Armando Martinez Gallego

Universidad Complutense de Madrid

martinezgallegomiguel@gmail.com
0000-0002-6161-9910

Recepcidén: 23/2/2025

Aceptacién: 22/4/2025
oy Publicacién anticipada: 4/6/2025
© del autor Publicacién: 30/10/2025

Citacién recomendada: MARTINEZ GALLEGO, Miguel Armando (2025). «Del placer a la felici-
dad: la estratificacién emocional segtin Max Scheler y su critica en Michel Henry». Enrahonar.
An International Journal of Theoretical and Practical Reason, 75, 191-210.
<https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.1663>

Resumen

Max Scheler incluyé, en su descripcidn de la vida afectiva humana, la idea de que esta se
halla estratificada y de que cada sentimiento es vivido como perteneciente a un determi-
nado nivel de profundidad emocional. Esto permite distinguir tipos de sentimientos,
tanto positivos como negativos, que se diferencian cualitativamente por su mayor o menor
hondura, desde el placer y el dolor sensibles hasta la felicidad y la desesperacién, pasando
por la alegria y la tristeza, etc. Aclararemos el modo en que Scheler justifica fenomeno-
légicamente esta teorfa, acudiendo en especial al dato de la mayor o menor «intimidad»
subjetiva del sentimiento. Finalmente, se ofrecerd una primera evaluacién de la critica
que hizo Michel Henry de la doctrina de la estratificacién emocional, sefialando algunas
imprecisiones en su exposicién de la misma y los problemas entrafiados en su propia
alternativa.

Palabras clave: sentimiento; profundidad emocional; intimidad; fenomenologfa; ética;
antropologfa filoséfica; hedonismo; eudemonismo

Abstract. From pleasure to happiness: Emotional stratification according to Max Scheler and its
critique by Michel Henry

In his description of human emotional life, Max Scheler included the idea that it is strat-
ified and that every feeling is experienced as belonging to a certain level of emotional
depth. This makes it possible to distinguish types of feeling, both positive and negative,
which are qualitatively differentiated by their greater or lesser depth, ranging from sen-
sitive pleasure and pain to happiness and despair, including joy and sadness, etc. We will
clarify the way in which Scheler justifies this theory phenomenologically, taking into
special consideration the fact of the greater or lesser subjective “intimacy” of feelings.
Finally, we will offer an initial evaluation of Michel Henry’s critique of the doctrine of

* Este articulo se inscribe en los trabajos del proyecto de investigacién «Fenomenologia del
cuerpo y experiencias de gozo» (Gobierno de Espafia, PID2021-123252NB-100).

Universitat Autdonoma de Barcelona ISSN 0211-402X (paper), ISSN 2014-881X (digital)


https://orcid.org/0000-0002-6161-9910

192 Enrahonar 75, 2025 Miguel Armando Martinez Gallego

emotional stratification, pointing out some inaccuracies in his exploration of it and the
problems involved in his own alternative.

Keywords: feeling; emotional depth; intimacy; phenomenology; ethics; philosophical
anthropology; hedonism; eudaimonism

Sumario

1. La estratificacién de la vida emocional ~ Referencias bibliogréficas
segtin Scheler

2. Evaluacién de la critica de
Michel Henry a la doctrina de la

estratificacién afectiva

Una de las cuestiones cldsicas de la ética, especialmente en la discusién del
hedonismo, es la de si existen o no diferencias cualitativas entre «placeres» que
permitan distinguir entre placeres «superiores» e «inferiores». Todo intento de
solucién a este problema rebasa, por supuesto, los limites de la ética y exige
una reflexién antropolégico-filoséfica sobre la constitucidn subjetiva del ser
que ha de sentir tales «placeres». Dicha respuesta habrd de acreditar, ademds,
su riguroso fundamento fenomenoldgico en la experiencia inmediata, toman-
do de ella, y no de teorfas prefabricadas, los cimientos de la concepcidén antro-
poldgica, que, a su vez, permitird evaluar la verosimilitud de los posiciona-
mientos éticos sobre los tipos de «placer».

Uno de los tratamientos mds brillantes y descriptivamente finos de este
asunto se encuentra en la seccién quinta de E/ formalismo en la ética y la ética
material de los valores, obra central de Max Scheler. La discusién ética con el
hedonismo, pero también con el eudemonismo, obliga al fenomenélogo muni-
qués a esbozar los elementos principales de una teorfa de la estratificacién
afectiva, segtn la cual todo sentimiento por nosotros vivido —tanto el sentir
intencional como los meros «estados» sentimentales!, tanto los sentimientos
positivos (complacencias) como los negativos (sufrimientos)’>— se ubica en un

1. Scheler distingue los meros estados afectivos carentes de objeto (Gefiible, Gefiiblszustinde)
del «sentir» (Fiihlen) intencional de valores. Este tltimo representa un acto afectivo —es
sentimiento, no intelecto— y cognoscitivo al mismo tiempo: es una genuina percepcién
afectiva de valores (Wertnehmen), complementaria a la percepcién tedrica de cualidades
neutrales, como colores, figuras, etc. (Wahrnehmen). Scheler introduce, ademds, los actos
de preferencia y de amor como actos afectivos igualmente dotados de una peculiar inten-
cionalidad. Cf. Scheler (1916: 259 s.; trad.: 356 s).

2. Igual que a menudo hablamos de «sufrimiento» en sentido laxo, sin especificar si se trata
de un sufrimiento sensible —como el sentimiento de dolor— o animico —como la triste-
za—, emplearé el término complacencia para referirme de manera genérica a todo estado
afectivo positivo, sin especificar todavia si posee naturaleza sensible —como el sentimien-
to de placer sensible— o de otro orden: corporal, animico, espiritual...; es decir, sin espe-
cificar a qué «estrato» afectivo pertenece la complacencia en cuestién. Evitaré, pues, térmi-
nos generales como los de placer y gozo, que hacen pensar directamente en experiencias de



Del placer a la felicidad: la estratificacién emocional... Enrahonar 75, 2025 193

escalén determinado de nuestra vida emocional, adquiriendo una peculiarisima
cualidad que lo emparenta con el resto de sentimientos del mismo nivel y lo
distingue, ya en la vivencia inmediata, de los sentimientos de otros estratos.

Quisiera recuperar lo esencial de esta teorfa y reivindicar no solo su impor-
tancia para la ética y la antropologfa filoséfica, sino también su superioridad
descriptiva frente a otros tratamientos fenomenoldgicos de la misma cuestién.
Sin embargo, dicha tarea no quedaria completa si no se tuviera en cuenta la
critica a que Michel Henry sometié la propuesta de Scheler en la seccién
cuarta de La esencia de la manifestacion.

En dicha obra, Michel Henry admite la relevancia y la genialidad de la
fenomenologia scheleriana de los sentimientos. Lejos de soslayarla —como
tan a menudo se ha hecho y se sigue haciendo dentro de la propia tradicién
fenomenoldgica—, se cree en la necesidad de enfrentarse abiertamente a ella
y de explicar sus desacuerdos de manera detallada. Entre ellos estd el rechazo,
por parte de Henry, de la estratificacién emocional tal como la entiende
Scheler, es decir, de que los sentimientos queden ubicados por si mismos, en
el vivir inmediato, en niveles mds o menos profundos de la vida afectiva.
Dicha critica es decisiva, dada la centralidad de la tesis de la profundidad del
sentimiento en la filosofia de Scheler, asi como el significado crucial que,
segun decfa, posee desde el punto de vista ético y antropoldgico. Merece la
pena, pues, detenerse a evaluarla con cuidado. Aqui solo ofreceré una prime-
ra tentativa.

Comenzaré, entonces, exponiendo las claves de la justificacién fenomeno-
légica que hace Scheler de su doctrina de la estratificacién emocional, para
después discutir las principales objeciones que le lanza Henry y algunos pun-
tos de su propuesta positiva.

1. La estratificacién de la vida emocional segtin Scheler

La tesis de Scheler es que la vida subjetiva completa se halla estratificada, es
decir, que presenta en su interior diferencias de nivel. Dichas diferencias se
constatan en el momento en que reconocemos en cada vivencia un rasgo muy
peculiar, que es el de su mayor o menor «profundidad», su mayor o menor
cercania al centro intimo de la persona. Ciertas vivencias calan hondo en la
persona misma y otras, en cambio, ocupan un puesto mds periférico en su vida.

Aclaremos primeramente que Scheler no sostiene en ningin momento
que dichos estratos de la vida subjetiva se encuentren desgajados entre si, al
modo de las antropologfas dualistas. Por el contrario, la multiplicidad de
estratos se encuentra recogida bajo la estricta unidad de la vida personal
humana. No son sustancias ni érdenes fenoménicos completamente indepen-
dientes entre si, sino niveles dentro de una y la misma estructura. Siguiendo

tipo sensible o corporal. La tesis defendida serd la de que existen «complacencias» cualita-
tivamente diversas, entre las cuales se encuentra, por supuesto, el «placer» en sentido estric-
to (o placer sensible).



194 Enrahonar 75, 2025 Miguel Armando Martinez Gallego

tdcitamente la leccién brentaniana segtin la cual #nidad no equivale a simpli-
cidad, Scheler cree que el todo unitario de la persona humana encierra una
multiplicidad de niveles. Que se trata de una multiplicidad unificada, no
disparatada, lo demuestran las relaciones que se establecen entre dichos nive-
les, ya que el contenido de los estratos mds superficiales se ve en cada caso
recogido, segin veremos, desde los estratos mds profundos. Que se trata, no
obstante, de genuina multiplicidad, no debiendo confundirse las vivencias de
un nivel con las de otro, ni describirselas al margen de su adscripcién a un
determinado estrato, viene evidenciado por diferentes hechos a los que ahora
haremos referencia.
Comencemos prestando atencidn a este extenso pasaje:

Ya he indicado mds arriba que existe una estzratificacion (Schichtung) en la vida
emocional por nosotros conocida, la cual no reside en la fortuita existencia de
estas y aquellas excitaciones sentimentales. Por de pronto, no puede caber nin-
guna duda de que los hechos designados por un idioma de tan finos matices
como el alemdn, tales como beatitud (Seligkeiz), felicidad (Gliickseligkeir), |[...]
serenidad (Heiterkeit), contento (Frihlichkeit), comodidad (Wohlgefiibl), placer
sensible (sinnliche Lust), agrado (Annehmlichkeit), no son siempre las mismas
clases de hechos sentimentales que se distingan tnicamente en intensidad o
vayan unidos a distintas sensaciones y correlatos objetivos diversos. Antes bien,
se designan con esas palabras (como con sus contrarios «desesperacién» [ Ver-
zweiflung], «infelicidad» [Elend), «desgracia» [Ungliick], «tristeza» [ Trauer],
«sufrimiento» [Leid], «descontento» [unfroh], «desagradable» [unangenehml],
etc.) variedades rigurosamente delimitadas de los respectivos sentimientos
positivos y negativos. No se puede, por ejemplo, ser «dichoso» (selig) ante
acontecimientos del mismo estado de valor que nos afectan como «desagrada-
bles» (unangenehm), etc.; las diferencias de estos sentimientos parecen exigir

también diversos estados de valor. (Scheler, 1916: 332-333; trad.: 446)3

El posicionamiento de Scheler es claro: no cabe acoger bajo una misma
categorfa —la de los «sentimientos positivos»— la felicidad y el placer sensible,
distinguiéndolos solo por su mayor o menor «intensidad» o por su referencia
diversa a tales o cuales «correlatos objetivos» —o, como se sugiere al comien-
z0, a diferentes fuentes de estimulacién—. La «alegrfa» y el «agrado» no son el
«mismo» sentimiento referido, en cada caso, a diferentes hechos de valor —por
ejemplo, la visita de un amigo y una caricia, respectivamente—, sino dos #pos
cualitativamente diferenciados de sentimiento positivo que se asocian, justo en
virtud de dicha diferencia, a hechos de valor cualitativamente diversos —no
olvidemos que, para Scheler, el sentimiento constituye el érgano de acceso a
los valores o a la dimensién valiosa de la realidad objetiva—.

Mds adelante insistiremos en la importancia que posee el hecho de que
Scheler, pese a reconocer en todo momento la correlacién entre sentimiento

3. Procuro mantener la traduccién espafiola, introduciendo las modificaciones que creo opor-
tunas.



Del placer a la felicidad: la estratificacién emocional... Enrahonar 75, 2025 195

y valor, no justifique la estratificacién emocional acudiendo al correlato obje-
tivo del sentimiento, sino a caracteristicas internas del sentimiento mismo. De
hecho, dichas caracteristicas se hallan también presentes en los meros estados
sentimentales, que —a diferencia del «sentir» (Fiihlen) intencional de valores—
subsisten, como atmdsferas emocionales, al margen de toda referencia directa
a correlatos objetivos.

[Los estados afectivos] tampoco se distinguen simplemente por la diversidad
de sus correlatos objetivos; antes bien, éstos desaparecen frecuentemente de la
conciencia sin que con ellos desaparezcan los estados de sentimiento esencial-
mente diferentes. Los estados sentimentales, sin embargo, estdn dados y son

vividos de modos diversos. (Scheler, 1916: 333; trad.: 447)

Por el lado negativo, la tristeza por la muerte de una persona querida y
el dolor de muelas no son concreciones de uno y el mismo «sentimiento
negativo», diferenciadas dnicamente por hallarse vinculadas a hechos distin-
tos —la muerte del ser querido, los dientes cariados— o por su grado de
intensidad. El padecimiento del dolor dental podrl’a ser mds intenso en su
género que aquella tristeza y, sin embargo, persistirfa la impresién de que
esta es un sentimiento mds «profundo», experimentado con una especial
gravedad biogrdfica.

En efecto, de entre todas las diferencias fenoménicas que permiten distin-
guir cualitativamente unos sentimientos de otros, nos interesa aquella que tiene
que ver con la profundidad. Para empezar, Scheler admite que es «cierto que
la melancolia (Wehmut) es cualitativamente distinta de la tristeza (77auer); pero
entre la tristeza (o la melancolia) y un sentimiento desagradable en la piel hay
atn una diferencia muy otra que la de una cualidad en ese sentido» (Scheler,
1916: 333; trad.: 447). Que esa diferencia adicional reside en la profundidad
lo argumenta Scheler diciendo que «no es posible estar simultdneamente tris-
te y melancdlico, porque siempre habrd de resultar #z sentimiento» (Scheler,
1916: 334; trad.: 448), mientras que la tristeza o la melancolia sf son compa-
tibles con el simultdneo sentimiento de desagrado sensible en la piel. Esa
posible coexistencia simultdnea delata que se trata de niveles superpuestos;
resulta todavia mds evidente alli donde los sentimientos coexistentes son unos
positivos y otros negativos. Si la positividad y la negatividad no se anulan
mutuamente es porque no colisionan, al ubicarse en estratos afectivos distintos.
Scheler abunda en ejemplos:

Un hombre puede ser dichoso y sufrir a la vez un dolor corporal; ese mismo
sufrimiento del dolor puede ser incluso un sufrimiento dichoso —por ¢jem-
plo, para el auténtico mdrtir de sus convicciones religiosas—; por otra parte,
se puede sentir un placer sensible cuando se estd «desesperado hasta el fondo
del almay, y hasta gozarlo centrado en el yo. Mas también se puede estar
«sereno» y «tranquilo» en medio de una grave desgracia vivida; por ejemplo,
en presencia de una gran pérdida de fortuna, si bien es imposible en ese caso
estar «contento». Y se puede también, estando descontento, beber un vaso de



196 Enrahonar 75, 2025 Miguel Armando Martinez Gallego

buen vino y paladear su aroma. En estos casos y en otros parecidos no es que
cambien en rdpida sucesion los estados de sentimiento [...], sino que estdn
dados todos a la vez. Mas no por eso se mezclan en la unidad de un estado total

de sentimiento [...]. (Scheler, 1916: 333-334; trad.: 447-448)

La presencia simultdnea de sentimientos que no se funden, pese a todo, en
un solo sentimiento, conservando su pluralidad e incluso su diversidad de signo
—placer y desesperacién, felicidad y tristeza...— funciona, para Scheler, como
indicio de que entre dichos sentimientos existen diferencias de profundidad.
Después comprobaremos que, aparte de la coexistencia simultdnea, se estable-
cen relaciones muy particulares, de apropiacién y resignificacién, entre los
sentimientos de cada nivel. Ahora debemos mostrar que, ademds de este indi-
cio, mds o menos indirecto, Scheler acredita la profundidad del sentimiento
de manera inmediata: cada sentimiento, vaya o no acompafiado de otros sen-
timientos, es vivido de por si como poseyendo una peculiarisima vinculacién
con el sujeto personal mismo.

Todos los «sentimientos», en general, poseen una referencia vivida al yo (o a
la persona) que los distingue de otros contenidos y funciones (la sensacién, la
representacion, etc.); referencia por principio distinta de aquella que también
puede acompafar a un representar, querer y pensar. Y no sélo pertenece a
los estados esa referencia, sino igualmente a las funciones. También cuando
yo siento «algo», un valor cualquiera, éste, a través de la funcién, se une
a mi, que lo estoy sintiendo, mds intimamente (inniger) que cuando me
represento algo. [...]. Los sentimientos estdn de suyo en el yo; sélo pueden
ser —activamente— alejados; por asi decir, siempre retornan, siguiendo su
tendencia {ntima, automdticamente al yo. Justo por esto los sentimientos no
son en principio dominables ni pueden ser encauzados deliberadamente;
lo son solo de modo indirecto, gracias a la dominacién de sus causas y efectos
(expresidn, accién). Pero esa referencia general de los sentimientos al yo se
caracteriza de modo fundamental y esencialmente diverso en las cuatro clases
de sentimientos antes citadas [sentimientos sensibles, sentimientos vitales,
sentimientos animicos puros y sentimientos espirituales]. (Scheler, 1916:

334-335; trad.: 448-449)

Lo primero que aqui sostiene Scheler es que todo sentimiento, por el mero
hecho de serlo, guarda una relacién 7ntima con el sujeto del sentimiento. Esta
es una particularidad general de las vivencias afectivas frente a las vivencias
tedricas, como la representacién o el pensamiento, e incluso las vivencias ten-
denciales y volitivas. Aunque resulta dificil verterlo en palabras, Scheler inten-
ta recoger el hecho de que en los sentimientos el sujeto se ve implicado —afec-
tado, justamente— de una manera especial. Cuando experimento tristeza, yo
estoy involucrado en la tristeza de modo incomparable a la forma en que me
hallo involucrado en la simple representacién de un paisaje; mds adn, cuando
stento la belleza del paisaje, me relaciono mds intimamente con dicho senti-
miento y con la belleza misma que con la simple visién del paisaje considera-



Del placer a la felicidad: la estratificacién emocional... Enrahonar 75, 2025 197

do al margen de su valor. Solo en virtud de una actitud artificialmente adop-
tada podemos, en un segundo momento, intentar desvincular los sentimientos
y sus objetos de esa referencia {ntima al yo; la cual, lejos de anadirse externa-
mente a la vivencia del sentimiento, pertenece a ella de manera interna e
inmediata —es, como decia Scheler, una referencia vivida; se halla incluida
descriptivamente en la experiencia afectiva y forma parte constitutiva de su
«sentido» como vivencia.

Al final del pasaje citado se introduce, ademds, la idea de que esa intima
referencia del sentimiento al sujeto no es vivida de manera idéntica en todo
sentimiento. Aunque todo sentimiento esté tocado por una peculiar «intimidad»,
existen diferencias inmediatas en la vivencia de dicha intimidad —incluidas
también descriptivamente en la experiencia afectiva— que justifican, ahora de
manera directa, el definir cada sentimiento como mds o menos «profundo». Los
sentimientos mds profundos son aquellos que son vividos como poseyendo una
intimidad mds acentuada, mientras que los sentimientos mds superficiales equi-
valen a los menos intimos. No se trata, como comprobaremos después, de un
«mds» y de un «menos» cuantitativos, sino de genuinas diferencias cualitativas
en la experiencia de intimidad: en la felicidad mi persona misma se ve implicada
de una manera que no cabrfa aplicar al sentimiento de agrado sensible.

Resulta, pues, que la profundidad no tiene tanto que ver con el correlato
objetivo del sentimiento, segin dijimos, como con su referencia al sujeto, que
puede ser mds o menos intima“, Si nos centramos en los sentimientos positivos
(placer, alegria, arrobo estético, felicidad...), se trata también de que son vivi-
dos como mds o menos hondamente satisfactorios o como llenando mds o
menos la propia vida subjetiva.

Ahora bien: tanto las funciones del sentimiento y los actos emocionales como
los estados de sentimiento participan de tal profundidad. Aquéllas irrumpen
en el vivir desde una fuente més profunda del yo, y el cumplimiento de la
intencién en ellas contenida produce al mismo tiempo —siempre que se trata
de valores— una satisfaccién mds honda. Estos dltimos se adhieren, por una
parte, a un estrato mds profundo del yo y llenan a la vez el centro yoico de
una manera mds rica; consecuencia de esto es que esos estados de sentimiento
se extiendan sobre una parte mds o menos grande de los restantes contenidos de
la conciencia, ilumindndolos y coloredndolos. Para mf esta nota fenoménica de la
«profundidady del sentimiento va esencialmente unida a cuatro niveles (Stufen)
muy caracteristicos del sentimiento, que corresponden a la estructura de toda
nuestra existencia humana. (Scheler, 1916: 334; trad.: 448)

Mds adelante nos detendremos en esa idea de que los sentimientos de los
niveles mds profundos «colorean» los contenidos de los niveles mds superficia-

4. Veremos después que esta es la diferencia crucial con las descripciones henrianas: la tesis de
Scheler de una mayor o menor cercania al yo implica que la subjetividad no se agota en el
propio sentimiento, sino que hay una cierta distancia, mayor o menor, entre la persona y
los sentimientos de la persona.



198 Enrahonar 75, 2025 Miguel Armando Martinez Gallego

les, lo cual nos permitird ver que las vivencias de distintos estratos no solo
coexisten, sino que también dialogan, por asi decir, de modo muy particular
entre si. Por el momento, fijémonos en que la profundidad es calificada como
«nota fenoménica» del sentimiento mismo. De dicha nota o rasgo depende la
adscripcién del sentimiento en cuestién a uno u otro de los cuatro estratos
emocionales fundamentales distinguidos por Scheler —enumerados al final
de la pendltima cita—. Recuperando un ejemplo anterior, si decimos que la
tristeza por la muerte de una persona querida es un sentimiento mds profundo
que el padecimiento del dolor de muelas, por intenso y paralizante que este sea,
es porque aquella tristeza nos embarga mds hondamente, de manera mds intima
y personal, que el sufrimiento sensible, y dicha diferencia se encuentra recogida
«fenoménicamente» en la experiencia inmediata de ambos sentimientos.

Detengdmonos aqui un momento. A menudo se presenta la teorfa de la
estratificacién emocional como si tratara de una simple pieza acompanante de
la tesis, defendida por Scheler al final de la seccién segunda del libro, de la
existencia de una jerarquia objetiva de modalidades de valor: valores hedénicos
—del agrado y del desagrado sensible—, valores vitales, valores espirituales y
valores religiosos —de lo santo y de lo profano—. Segtin esta interpretacién,
al hacer corresponder, en términos de intencionalidad, el sentimiento con el
valor, admitiendo cuatro modalidades cualitativamente jerarquizadas de valo-
res, Scheler se verfa obligado, por afin de sistematicidad y sin verdadero fun-
damento fenomenoldgico, a postular cuatro escalones afectivos que sirvan
como correlato de las diferentes modalidades axioldgicas y del orden existente
entre ellas.

Salta a los ojos, a la luz de los textos citados, lo equivocado y poco gene-
roso de esta aproximacién a la teorfa de Scheler, con todos los defectos que
en ella podamos encontrar. En primer lugar, lejos de presentarla dogmdtica e
injustificadamente, estas pdginas de la seccién quinta buscan ofrecer una
rigurosa fundamentacién fenomenoldgica de la tesis de los estratos emocio-
nales. En segundo lugar, dicha fundamentacién prescinde, segtin veiamos, de
la referencia a los valores que son correlato intencional del sentimiento.
Determinados rasgos del sentimiento mismo, tal como este es vivido, y no de
su correlato objetivo —segtin afirmaba expresamente Scheler—, nos lo pre-
sentan como perteneciendo a un estrato u otro de la vida emocional. Dichos
rasgos se encuentran incluso en los estados sentimentales, carentes en si mis-
mos de referencia intencional a valores. Por tltimo, hemos comprobado que
la ubicacidn del sentimiento en uno u otro nivel afectivo se verifica, de hecho,
en su vinculacién mds o menos intima con el sujeto personal, no con objetos
cualesquiera.

En consecuencia, Scheler distingue cuidadosamente la profundidad del sen-
timiento de la altura del valor. Es cierto que una y otra se corresponden —los
sentimientos mds profundos guardan relacién con los valores superiores—,
pero se trata de dos fenémenos diferentes que deben justificarse de manera
independiente. La altura del valor y la existencia de una jerarquia axiolégica
comparecen por s{ mismas en esos actos emocionales que Scheler denomina



Del placer a la felicidad: la estratificacién emocional... Enrahonar 75, 2025 199

«preferir y postergar»; la profundidad del sentimiento acompafia, en cambio,
a la experiencia del sentimiento mismo, con o sin referencia a valores. En
relacién con el problema ético cldsico enunciado al comienzo de estas pdginas,
Scheler no dirfa, en rigor, que existen complacencias «superiores» e «inferiores,
sino complacencias mds o menos «profundas»; asociadas, eso si, con valores
«superiores» e «inferiores».

Segtin volveré a defender mds abajo, en la discusién con Michel Henry, no
resulta legitimo entender a Scheler —al menos, no aqui— como un «moralis-
ta» que enturbia sus presuntas descripciones fenomenoldgicas introduciendo
ilegitimamente en ellas valoraciones subjetivas. En este caso particular, Scheler
ni siquiera estd sosteniendo que haya sentimientos mds «valiosos» que otros,
sino mds «profundos», y la profundidad es presentada como un rasgo descrip-
tivo del sentimiento mismo. De llevar razdn, las descripciones alternativas que
prescindieran de dicho rasgo no serfan fenomenoldgicamente mds «puras»,
sino menos rigurosas, por mutilar, en su afdn de presunta neutralidad valora-
tiva, lo inmediatamente dado. La dnica forma de posicionarse al respecto es
acudir a dicha experiencia inmediata para comprobar cudl de las teorfas le hace
mayor justicia.

Hecha esta observacidn, en lo que sigue resumiré el recorrido que hace
Scheler por los cuatro estratos afectivos, a lo largo del cual trata de mostrar las
caracteristicas propias de los sentimientos de cada nivel. Debo advertir que no
me interesan tanto dichas caracteristicas, que expondré sumariamente y sin
apenas comentarios —reservando para otra ocasién su discusién pormenoriza-
da—, como las relaciones que encuentra Scheler entre los sentimientos de cada
estrato. Son ellas las que refuerzan la nocién de una estratificacién emocional.

Comenzando por el nivel mds superficial o periférico, el de los sentimien-
tos sensibles, enumeremos sintéticamente sus principales caracteristicas (cf.
Scheler, 1916: 335-340; trad.: 449-455): 1) el sentimiento sensible est4 loca-
lizado en partes determinadas del cuerpo —de manera inmediatamente vivida,
sin necesidad de procesos asociativos—, es extenso y es mévil; 2) aunque estd
vinculado a determinadas sensaciones orgdnicas, no se identifica con ellas ni
con una propiedad de las mismas, sino que representa una vivencia de nuevo
cufio —sentimental— que se les sobreafade; no remite intencionalmente, sin
embargo, a dichas sensaciones: es puro estado, el estado afectivo de una parte
del cuerpo; 3) es puramente actual, pues va ligado indisociablemente a las

«recordar», sino solo volver a sentirlo—; 4) carece de duracién y de conexién
de sentido con otras vivencias: ni las exige como cumplimiento suyo ni él
sirve de cumplimiento a ninguna otra; 5) la atencién dirigida sobre ¢l no lo
diluye, como sucede con los sentimientos de niveles mds profundos, sino que
lo acentia; 6) su cardcter puramente reactivo a determinadas sensaciones orgd-
nicas lo convierte en méximamente manipulable, por medio de la manipulacién
de tales sensaciones, y 7) en cuanto a su «intimidad», el sentimiento sensible 7o
guarda relacion con el centro personal, y su relacién con el yo psiquico es doble-
mente mediata: en tanto que estado de una parte del cuerpo, refiere por medio



200 Enrahonar 75, 2025 Miguel Armando Martinez Gallego

de dicha parte al todo organlco y al yo corporal; solo en la medida en que este
refiere, a su vez, al yo psiquico, se vincula con él el sentimiento sensible.

Reparemos en que, para calificar la mayor o menor intimidad de cada
estrato emocional, Scheler acude a la distincién de tres centros subjetivos: el
yo corporal, el yo psiquico y el centro personal. Después aclararemos dicho
planteamiento; por ahora, retengamos que el sentimiento sensible goza de la
menor intimidad posible, porque, vinculado directamente tan solo a una parte
del cuerpo, se halla conectado nada mds que a través de dicha parte con el «yo
corporal» que unifica las vivencias orgdnicas en general. En lenguaje menos
técnico, el sentimiento sensible 7 es el menos intimo, porque solo refiere a
una parte de mi cuerpo, ni siquiera a mi cuerpo en su conjunto, ni mucho
menos directamente a mi persona.

Sea como sea, es obvio que Scheler estd pensando en experiencias afectivas
del orden del placer y el dolor sensibles, que se presentan como localizados en
una parte del cuerpo y, por tanto, como extensos; se trata de estados de tal o
cual parte del cuerpo —y, en tanto que estados puros, carecen de intenciona-
lidad—. Aunque sea de pasada, indiquemos que Scheler podria estar confun-
diendo los genuinos sentimientos sensibles, dotados de intencionalidad afec-
tiva, con las meras sensaciones afectivas —por ejemplo, el dolor como
sentimiento que apunta a lo negativo de la sensacién de dolor con el dolor
como sensacién misma—. Pero, aun introduciendo una intencionalidad afec-
tiva en este nivel —en coherencia con la defensa scheleriana de valores hedé-
nicos genuinos, que serfan su correlato objetivo—, no cabe duda de que per-
manecemos en un estrato mds superficial que el siguiente: el estrato corporal
y vital®,

En dicho nivel hallamos vivencias del estilo del apetito, el asco, la angustia,
el mareo, el cansancio, el vigor, etc. Estas son sus caracteristicas (cf. Scheler,
1916: 340-344; trad.: 455-460): 1) el sentimiento vital no estd localizado en
una parte del cuerpo, sino que participa de su extensién total—no puedo
preguntar dénde estoy cansado o dénde estoy mareado—, por tanto, no puede
haber maltiples sentimientos vitales separados entre si, en contigiiidad, sino
un sentimiento unitario; ahora bien, la extensién, tanto sensible como vital,
no debe confundirse con la espacialidad (cf. Scheler, 1916: 410-411; trad.:
548): las vivencias corporales se extienden por todo el cuerpo y las sensibles,
por ciertas partes suyas, pero serfa absurdo pretender ubicarlas en el espacio,
tanto objetivo como fenoménico —cuyo centro de referencia reside justamen-
te en el cuerpo propio—; 2) ya no son meros estados, sino también funciones
intencionales dirigidas a lo vitalmente valioso —a distancia, no ya por contac-
to sensible, como el apetito respecto al alimento o el asco respecto a lo pon-
zofloso—; 3) en tanto que sentimientos a distancia, ya no son puramente
actuales; 4) estdn dotados de duracién y de conexiones de sentido con otras
vivencias; 5) en cuanto a su intimidad, estdn referidos inmediatamente al yo

5. Cf. Ferndndez Beites (2019a y 2019b).

6. Scheler emplea el término vital para referirse a lo relativo a la vida orgdnica.



Del placer a la felicidad: la estratificacién emocional... Enrahonar 75,2025 201

corporal («“me” siento cansado»), pero solo mediatamente al yo psiquico y al
centro personal —en la medida en que ese cuerpo es vivido como «mio», de
mi persona.

Segin Scheler, estas diferencias con el sentimiento sensible, y el hecho de
que maltiples sentimientos sensibles puedan coexistir con un sentimiento vital,
incluso de signos contrarios, justifican la distincién de estratos, asi como la
imposibilidad de reducir el sentimiento vital a una suma de sentimientos
sensibles. Posee, frente al conjunto de los sentimientos sensibles, una relativa
independencia, y su mayor profundidad se evidencia en el hecho de que los
sentimientos sensibles quedan recogidos o asimilados desde el nivel vital: un
mismo sentimiento sensible puede quedar recogido dentro de un todo vital
enfermo o vigoroso. Como indica Scheler, hay complacencias sensibles que
son propias de una vida en decadencia —como en ciertas enfermedades
que van acompafadas de sensaciones agradables— y sufrimientos sensibles que
son propios de una vida en ascenso —como las agujetas que acompafan a un
ejercicio fisico vigoroso—. Los sentimientos sensibles se ven, en cada caso,
integrados y resignificados, positiva o negativamente, dentro de un determi-
nado conjunto vital y corporal, de modo que lo sensible en general se halla
subordinado a lo vital y corporal. Es decir, lo vital y corporal se encuentra en
un estrato mds profundo de nuestra vida afectiva, desde el cual se recoge el
contenido del estrato sensible.

Avancemos al siguiente nivel, el de las vivencias animicas puras’. Aquf
tenemos sentimientos como la tristeza y la alegria, estrictamente animicos: ya
no es frescura corporal ni placer sensible, sino alegria. Estas son las caracteris-
ticas correspondientes a los sentimientos animicos (cf. Scheler, 1916: 344;
trad.: 460-461): 1) son inextensos; 2) son tanto funciones intencionales como
estados; 3) van mds alld de la presencia actual de sus objetos inmediatos y
pueden darse en el recuerdo, la expectativa, etc.; 4) poseen relacién inmediata,
aunque en diversos grados, con el yo psiquico —el sentimiento animico «es
de suyo una cualidad del yo (Iehqualitiit)» (Scheler, 1916: 344; trad.: 460), no
ya solo del cuerpo de dicho yo—; 5) su duracién sucesiva viene dada mediata-
mente a través de la conexién con el yo corporal (cf. Scheler, 1916: 421s.;
trad.: 561 s.).

Aunque el propio nivel animico se puede ver «coloreado» por el contenido
de los niveles mds superficiales, posee su especificidad y no se reduce a una
coleccién de sentimientos sensibles y corporales; una dependencia completa
de lo animico respecto de lo vital o sensible resultarfa patoldgica, afirma Sche-
ler. Antes bien, los mismos sentimientos animicos pueden coexistir con varia-
bles sentimientos sensibles y vitales, por mucho que en cada caso estos aporten
una «coloracién» diferente y, a la inversa, ellos mismos se vean coloreados por
las vivencias del nivel animico. Puedo estar sano pero triste, enfermo pero
contento, etc. Ahora bien, tales sentimientos no solo coexisten y se «colorean»

7.  Se las llamas puras frente a lo animico corporal, pero no me puedo detener en dicha distin-
cién.



202 Enrahonar 75, 2025 Miguel Armando Martinez Gallego

mutuamente, sino que, de nuevo, son los sentimientos sensibles y vitales los
que se ven recogidos desde el nivel animico, el cual es, por tanto, mds profun-
do; pensemos, por ejemplo, que la alegria puede ser el estado de dnimo desde
el que la persona afronta el sufrimiento de una enfermedad. La alegria es mds
profunda que el sentimiento de enfermedad, pues este es el que se afronta con
alegria, no a la inversa.

Finalmente, estas serfan las caracteristicas de los sentimientos espirituales,
como la felicidad —en el sentido de beatitud (Se/igkeir)— y la desesperacién
(cf. Scheler, 1916: 344-345; trad.: 461-463): 1) son inextensos; 2) son esen-
cialmente actos, nunca estados, pues brotan espontdneamente del centro per-
sonal y no constituyen meras reacciones a algo previamente dado —son «abso-
lutos», hasta el punto de que su intencionalidad cabria ser calificada de
supracognitiva o precognitiva: acogemos lo conocido desde la beatitud, antes
de conocerlo—; 3) se sustraen a toda manipulacién directa; 4) su intimidad
es la mdxima posible: estdn vinculados inmediatamente al centro personal, del
cual brotan; son sentimientos de la persona misma —la persona «es» feliz, no
meramente lo «estd» o «se» siente feliz—.

También la relacién de este nivel con los anteriores se da en el sentido de la
«coloracién» y de la autonomia, que en este caso cabrfa llamar «absoluta: el

sentimiento espiritual es, mds que ningtn otro, independiente, por su espon-
taneidad, de los contenidos de los niveles previos; y él inunda con su «colorido»
dichos contenidos, viéndose afectado lo menos posible por la «coloracién» de
aquellos. Afronto feliz y esperanzado un sufrimiento sensible, una enfermedad,
la tristeza por una pérdida, etc., lo cual demuestra que la felicidad estd en un
estrato distinto y mds hondo que el resto de sentimientos; desde la felicidad
tomo, como persona, postura absoluta —no relativa a la variacién de cuales-
quiera acontecimientos— ante lo que me sucede, animica, corporal y sensi-
blemente, en el resto de niveles afectivos.

Extraigamos algunas conclusiones generales de esta presentacién de la
estratificacién de la vida subjetiva. La primera es que parece haber, como
dijimos, multiples centros de actividad y reactividad dentro de la estructura
subjetiva humana: el yo corporal, el yo psiquico y el centro personal. Ahora
bien, la segunda consecuencia es que tales centros subjetivos no estdn sepa-
rados los unos de los otros; no hay tres sujetos en uno: no hay, por ejemplo,
un animal —el yo vital corporal— dentro de la persona que se distinga de
ella y actde por su cuenta. Por el contrario, el yo corporal queda referido al
yo psiquico como «suyo», y el centro personal tiene como «suyos» tanto el yo
corporal como el yo psiquico.

Esta apropiacién de cada centro desde los niveles mds profundos implica
que, en tltimo término, el centro de la subjetividad es el centro personal, pero
este se halla vinculado con los dos yoes: lo que le pasa al yo corporal no le pasa
a un animal interior, distinto de m{ mismo, sino que me pasa a mi; las reac-
ciones animicas que parten de mi yo psiquico no parten de un sujeto distinto
de mi, sino que son reacciones mias. Sin embargo, todo eso que es «mio» lo es
en mayor o menor medida, pues lo corporal es menos «mfo» que mis actos



Del placer a la felicidad: la estratificacién emocional... Enrahonar 75, 2025 203

espirituales, inmediatamente personales —aunque lo corporal no me sea ajeno,
refleja menos quién soy, guarda relacién mds lejana con mi individualidad
personal—, y otro tanto sucede con lo psiquico. Scheler lo expresaba lo mejor
posible: «“me” siento descansado (nivel vital)», «“estoy” alegre» (nivel animico)
y «“soy” feliz» (nivel espiritual). Es la misma persona la que se siente descan-
sada que la que estd alegre que la que es feliz, pero en cada paso de esta enu-
meracién ganamos en profundidad, en cercania al corazén de la persona y a
su nucleo de vida subjetiva.

Cabria representar esto entendiendo el «centro» subjetivo, no como el
punto central de una esfera, sino como el ¢je que atraviesa un cono invertido,
uno de cuyos extremos queda mds cerca de la superficie —que serfa la base del
cono— y el otro, en cambio, en lo mds profundo —el vértice del cono—. El
extremo mds superficial de este eje serfa el yo corporal, al que estaria referido
el nivel mds superficial de la sensibilidad, y el mds profundo seria el centro
personal; entre uno y otro tendriamos el yo psiquico y, en definitiva, toda la
gradacién de profundidad vivencial.

Insistamos en que esta tesis de los estratos no implica que la complacencia
sensible no sea mia y que sf lo sea el sentimiento de felicidad. Todos los senti-
mientos son mios y vividos como tales; todos pertenecen «de suyo» (von Hause
aus), decia Scheler, a la inmanencia de mi propia vida. Pero esa inmanencia
presenta niveles, lo cual significa que todo sentimiento, siendo mio, es vivido
como mds o menos mio: soy yo quien se complace sensiblemente, pero esa
complacencia sensible habla menos de mi, de quién soy yo, que mi sentimien-
to de felicidad. Por mucho que ambos sentimientos sean positivos, su diferen-
cia subjetiva es enorme: la complacencia sensible soy yo reaccionando a algo
que me acaece, de manera mds o menos similar a la de cualquier otro ser
dotado de afectividad sensible, mientras que la felicidad soy yo posicionado
existencialmente, como individuo personal absoluto, dnico e irrepetible, antes
y con independencia de lo que me acaezca desde fuera.

2. Evaluacién de la critica de Michel Henry a la doctrina
de la estratificacién afectiva

Tras este repaso, inevitablemente sumario, de los estratos afectivos segin la des-
cripcién de Scheler, paso ahora a comentar algunos puntos problemdticos en la
exposicién que de ella hace Michel Henry en La esencia de la manifestacién.

1) Segin Henry, la teorfa de los niveles afectivos sirve de fundamento de las
diferencias cualitativas entre sentimientos que establece Scheler:

La distincién del ser-original y el ser constituido del sentimiento da una sig-
nificacién a la teorfa scheleriana, en ella misma inadmisible, de los niveles
afectivos, teorfa que se propone como una explicacién y, mds adin, como el
fundamento de la realidad de la diferencia que se instituye entre nuestros
sentimientos. (Henry, 1963: 769; trad.: 583)



204 Enrahonar 75, 2025 Miguel Armando Martinez Gallego

En sentido antropoldgico, es cierto que la constitucién en estratos del ser
humano da razén de la profundidad de los sentimientos. Pero conviene aclarar
que, en sentido fenomenoldgico, es al revés: es el dato vivido de la profundidad
el que sirve de fundamento fenomenoldgico de la teorfa antropolégica de la
estratificacién de la vida humana. Solo dicho dato inmediato permite justificar-
la. Contra lo que sugiere Henry en diversas ocasiones, Scheler no parte de una
teorfa infundamentada de los estratos subjetivos para luego introducirla acriti-
camente en su descripcién de los sentimientos, sino que es dicha descripcidn,
y el descubrimiento de la nota fenoménica de la profundidad del sentimiento,
lo que busca servir de fundamento fenomenoldgico a aquella doctrina. Sea o no
correcto el resultado, Scheler pretende hacer exactamente lo mismo que Henry:
una descripcién del sentimiento tal como es inmediatamente vivido.

2) Henry entiende que los niveles afectivos de Scheler son exteriores los unos
a los otros y discurren en paralelo:

Niveles afectivos de profundidad diferente designan dimensiones de existen-
cia especificas, ontolégicamente diferenciadas, exteriores y ajenas unas a las
otras, de manera que un fenédmeno perteneciente a una de estas dimensiones
no difiere sélo por su calidad, sino precisamente por la regién de ser donde
se produce, de un fendmeno perteneciente a otra capa y respecto del cual se
presenta asi en la indiferencia de su exterioridad real. (Henry, 1963: 770;

trad.: 583-584)

Esta exposicién de la propuesta de Scheler es imprecisa y da lugar a mal-
entendidos. Segtin sabemos, los estratos pertenecen a una misma unidad, la
de la vida afectiva personal, y se encuentran en relaciones reciprocas. No es
una pluralidad de afectividades colocadas en paralelo, sino una pluralidad de
escalones de una y la misma afectividad. Solo por eso lo que sucede en cada
uno de ellos puede «colorear lo que sucede en los demds. No se trata de com-
partimentos estancos. El propio Henry reconoce después que la tesis de que
los estratos mds profundos operan sobre el contenido de los mds periféricos
implica una unidad afectiva, pero parece entenderlo, sin mayores aclaraciones,
como una inconsecuencia de Scheler.

Tras sefalar estos reveladores problemas interpretativos en su exposicion
de la teorfa de Scheler, me propongo hacer un primer comentario critico —que
habré de desarrollar en futuros ensayos— de algunas de las tesis fenomenolé-
gicas positivas que Michel Henry le contrapone:

a) Segun el filésofo francés, es el contenido inmediato de los sentimientos, y
no una teorfa antropoldgica asumida acriticamente, lo que fundamenta su
adscripcion a diferentes «categorfas» —todavia no se habla de «estratos»—:

La distribucién de los sentimientos en diferentes clases o categorias es ella
misma inmediata: cada sentimiento va a colocarse espontdneamente, dado lo
que él es, es decir, también sobre el fondo en €l de su autorrevelacién inma-
nente en la afectividad, en la categoria de aquellos con los que su contenido



Del placer a la felicidad: la estratificacién emocional... Enrahonar 75, 2025 205

fenomenoldgico presenta alguna afinidad. La existencia misma de diferentes
categorias, clases o grupos de sentimientos, lejos de poder fundarse en la estructura
psicofisica del ser humano y en sus diferenciaciones naturales, lejos de «corresponder
a la estructura de toda nuestra existencia humana», presupone, por el contrario,
como su _fundamento vinico y suficiente, la revelacidn inmanente de cada senti-

miento, la esencia de la afectividad. (Henry, 1963: 771; trad.: 584)

Ya vimos, en el punto 1, que la perspectiva adoptada por Scheler es idén-
tica, de modo que aqui no encontramos el desacuerdo que supone Henry.

b) Sin embargo, para Henry —y aqui se separan los caminos de ambas teo-
rias—, la categorizacién de los sentimientos segiin su profundidad —no
solo «cualitativa» en general— no posee significacién «ontoldgica», sino solo
«axioldgicar:

La distribucién de nuestros sentimientos en diferentes categorfas y; si se quiere,
segtin diversos niveles de «profundidad», descansa sobre su contenido mani-
fiesto y se funda en él; concierne solamente al alcance de estos sentimientos, a
su importancia respectiva, a sus consecuencias posibles para la existencia; no
tiene y no puede tener mds que una significacién axioldgica. (Henry, 1963:

772; trad.: 584-585)

En sus términos, Henry sostiene que, ontolégicamente, todos los sentimien-
tos pertenecen a un mismo dmbito, el de la inmanencia absoluta, que no admi-
te niveles; su estratificacion solo afecta al significado valorativo o «existencial»
que adquieren para nosotros por su contenido propio. El placer y la felicidad,
en s{ mismos, solo son distintos en su contenido —equivalente a esa «cualidad»
a la cual anadia Scheler el rasgo de la profundidad, aduciendo que la tristeza y
la melancolia difieren en «cualidad» y no, sin embargo, en profundidad—. Si
decimos que uno es mds profundo que otro es porque nosotros valoramos la
felicidad, por su contenido, como mds «importante» que el placer. El error de
Scheler, segin parece, habria sido introducir esa consideracién «axiolégica»
posterior en su descripcién «ontolégica» de lo inmediatamente vivido.

Ahora bien, jen qué se basa la valoracién para atribuir mayor o menor
«importancia» a los sentimientos segtin su contenido inmediato, si este no
incluye —como «nota fenoménica» suya— la profundidad del sentimiento?
Si la profundidad no fuese un dato afectivo previo a la valoracién, sino un
afiadido valorativo posfenomenoldgico, la «interpretacién» axiolégica del sen-
timiento carecerfa de apoyo fenoménico y serfa arbitraria. No habria funda-
mento fenomenoldgico alguno para resolver aquella cuestién cldsica de si hay
complacencias «superiores» e «inferiores»; solo podriamos constatar que, sien-
do meramente afines o distintas en su «contenido», las reputamos mds o menos
«importantes existencialmente», sin poder justificar esa valoracién acudiendo
a la experiencia afectiva inmediata®. Frente a esto, resulta mds cabal entender

8. No olvidemos que Scheler habla de la «profundidad», no de la «superioridad» del senti-

miento, algo que Michel Henry no parece tener suficientemente en cuenta.



206 Enrahonar 75, 2025 Miguel Armando Martinez Gallego

que esa «importancia existencial» reconocida al sentimiento se basa en el dato
inmediatamente vivido de su profundidad, de su intimidad personal. La pro-
fundidad afectiva no es fruto de una «valoracién» del sentimiento, sino su
tinico fundamento posible.

Ademds, de manera general, la relegacién que aqui hace Henry de ciertos
datos, considerados «axioldgicos» y contrapuestos a lo «fenomenolégico», pare-
ce participar del prejuicio heideggeriano de que lo «valorativo» posee un cardc-
ter derivado, secundario, siendo algo de lo que el filésofo no se debe ocupar
en primer lugar. Me atreverfa a decir que, si se elimina del primer plano de la
«ontologifa fenomenoldgica» toda consideracién presuntamente axioldgica y
ética, en lugar de considerar lo axioldgico como parte de lo inmediatamente
dado vy, por tanto, de lo abarcado en el primer plano de dicha ontologfa, el
resultado es la imposibilidad de reintroducir mds adelante la reflexién ética
como algo fenomenolégicamente fundado: si ese fundamento no estd dado al
comienzo, no se ve de dénde podria obtenerse mds adelante.

¢) Segun Henry, el placer y la desdicha supuestamente simultdneos no son
sentimientos coexistentes, como dice Scheler, ni tampoco dos sentimientos
reunidos en una totalidad superior; parece sugerir que hay un #nico senti-
miento, el de la desdicha, y en esa desdicha el presunto placer no es, en
rigor, vivido como tal:

Si podemos sentirnos insignificantes y miserables a la vez que experimentamos
un intenso placer sensorial, no es, como piensa Scheler, porque estas dos tona-
lidades se desarrollen en planos afectivos exteriores el uno al otro y realmente
separados’. La posibilidad misma de la oposicién reside, por el contrario, en
la unidad, en la unidad concreta de una dnica tonalidad fundamental que sélo
es ligeramente modificada por el placer experimentado y, més adn, lo modifica
a éste; de manera que, para describir fielmente lo que ocurre en este caso, hay
que decir que lo que deberfa ser un placer y se presenta bajo el concepto de éste,
en realidad no es uno de ellos, no es experimentado como tal. La indiferencia
misma que parece instituirse entre estas dos tonalidades, en el caso precisamente
en que el placer nos deja indiferentes, no se instituye en absoluto entre dos
tonalidades realmente diferentes y situadas en planos separados, exteriores el
uno al otro: es la indiferencia de la existencia como incapaz por principio de
ser modificada por nada, su tonalidad afectiva fundamental y una. (Henry,

1963: 775; trad.: 587)

Esta descripcidn alternativa, lejos de desacreditar la de Scheler y justificar
la tesis de Michel Henry, es solo el resultado consecuente de haber aceptado
esta de antemano. Henry se limita a negar la posibilidad misma de los casos
aducidos por Scheler —sentimientos coexistentes que no se fusionan en uno
solo—, pero, en realidad, parece que tales casos si son posibles y, por tanto, la
premisa que los vuelve imposibles es la que deberia probarse. Si es concebible

9. Conviene insistir en que esta caracterizacién de la teorfa de Scheler es errénea.



Del placer a la felicidad: la estratificacién emocional... Enrahonar 75, 2025 207

complacerse plenamente en un agrado sensible al tiempo que se estd triste o
desesperado. Mds atin, cabe pensar que haya placeres que solo sean vividos
como tales sobre la base de una cierta desesperacién, como cuando el nihilista
desencantado se complace en que todo vaya mal.

d) Pero sucede que, para Henry, hablar de sentimientos coexistentes, en lugar
de una tonalidad afectiva Unica, equivale a sostener que hay una plurali-
dad de existencias o yoes, cada uno de ellos idéntico a cada uno de esos
sentimientos:

Existe una unidad afectiva de la existencia corporal. Esta unidad, que se deriva
de todo lo que en cada instante afecta al cuerpo, consiste necesariamente en
la fusién de todos los sentimientos producidos por esta afeccién en una sola
tonalidad afectiva de la existencia idéntica a la existencia misma. La exteriori-
dad real de una pluralidad de sentimientos diferenciados por esta exterioridad
misma significarfa, por el contrario, el estallido de la existencia y su destruc-
cidn o, si se prefiere, una pluralidad de existencias, una multiplicidad de yoes,
cada uno de los cuales serfa idéntico a uno de estos sentimientos separado de

todos los demds. (Henry, 1963: 772; trad.: 585)

Asf se intenta reducir al absurdo la posicién de Scheler. Segiin Henry, esa
coexistencia de sentimientos no puede predicarse del sentimiento «real», «ori-
ginal», es decir, inmediatamente vivido, que es pura afectividad, sino solo del
sentimiento «constituido», que ya no es afectividad, sino algo objetivado,
representado.

Pues bien, ya vimos que Scheler redne la pluralidad de sentimientos, irre-
ductibles los unos a los otros, en un todo afectivo unitario, el de la vida per-
sonal. La vida personal es una, pero en cada uno de sus instantes puede coexis-
tir una pluralidad de sentimientos. La reduccién al absurdo que pretende
Henry solo se sostiene si se acepta su supuesto de partida: que la existencia
subjetiva se identifica con su afectividad, de modo que, en rigor, solo puede
haber #n sentimiento, idéntico al sujeto mismo —o una tonalidad afectiva—.

Este es el punto que debe discutirse a fondo. Desde un punto de vista
descriptivo, la fusién completa del sujeto personal con su sentimiento vuelve
ininteligibles aquellas situaciones en que la persona toma postura afectiva
sobre su propia afectividad: yo me posiciono ante tal sentimiento mio —por
ejemplo, alegrindome del bienestar corporal que siento!®—, de modo que
dicho sentimiento, siendo mio, no soy yo. Yo soy el sujeto de la afectividad,
no la afectividad misma. Por eso entiende Scheler que los sentimientos guar-
dan una relacién con el yo: porque no se identifican con él. La posibilidad
de una «interpretacién» de los sentimientos, admitida por Michel Henry, o de
un sentimiento «constituido» a partir de la inmanencia afectiva, parece impli-

10. Tanto el bienestar como la alegria por el bienestar son «mios» o «inmanentes», pero la alegria
es «mds» mia, pues soy yo reaccionando a mi bienestar: hay niveles de intimidad dentro de
la inmanencia.



208 Enrahonar 75, 2025 Miguel Armando Martinez Gallego

car el reconocimiento de una actividad subjetiva distinta del sentir mismo y
que opera con él. Todo ello resultaria impracticable si entre mi persona y lo que
siento como persona no hubiera una distancia y, al mismo tiempo, una rela-
cién de apropiacién: no podria vivir el sentimiento como mio si yo mismo
fuera el sentimiento. Tal fusién completa de la subjetividad y de la afectividad
es la que creemos que se da en la vida animal y no podemos, en el fondo,
imaginarla.

Si Michel Henry llevara razén, la vida subjetiva serfa indistinguible de un
rfo heracliteo, carente de mismidad personal; caerfamos en uno de los errores
que Scheler intentaba evitar, con o sin éxito, en su teorfa de la persona: el del
actualismo. La vida subjetiva estd en constante variacién, pero eso que no es
idéntico a cada instante es, sin embargo, una y la misma vida afectiva; que,
ademds, es la mia, no la de cualquier otra persona, ni la de un animal, ni la
de Dios. No puede constituir una impureza fenomenoldgica el introducir esa
permanente mismidad personal individual, distinta del variable curso afectivo
mismo, en el andlisis de lo inmediatamente vivido, ya que no nos vivimos, de
manera inmediata, como un sentir anénimo. Ademds, si no hubiera una
distancia o trascendencia en la inmanencia del vivir, ;quién y desde dénde
llevarfa a cabo dicha descripcién del propio vivir? El animal, donde supone-
mos que subjetividad y afectividad estdn fundidas al modo del actualismo,
no estd en condiciones de describir fenomenolégicamente su propia vida. Si
Michel Henry puede escribir La esencia de la manifestacién y un chimpancé
no puede hacerlo, quizd se deba a que Michel Henry no se identifica sin mds
con su propio vivir, sino que ese vivir es s#yo y, justamente por ello, se
encuentra a una cierta distancia de él. De ser asi, ;c6mo negar, en nombre
del rigor fenomenolégico, aquello sin lo cual ningin andlisis fenomenoldgi-
co es posible?

¢) Por dltimo, Henry contrapone, como hemos visto, la regién ontolégica de
lo «constituido» y representado o trascendente a la regién de lo inmanen-
te y lo aplica al dolor: el dolor vivido es dolor inmanente, ante el cual no
hay distancia, y el dolor a distancia o trascendente queda convertido auto-
mdticamente en dolor no vivido, sino solo representado como algo ante
mi y, por tanto, ajeno a la inmanencia del propio vivir.

Que el sentimiento sensorial, considerado en su ser real, no se refiere al Yo de
forma mediata, «doblemente indirecta», se echa de ver en que lo que constitu-
ye la afectividad de este sentimiento, el cardcter doloroso de un dolor, nunca
se sitdia ante nosotros en el lugar en que el dolor se encuentra representado y
constituido. Si no fuera asi, si el dolor se encontrara realmente en el lugar del
cuerpo orgdnico en que estd situado, podriamos retirarnos de él igual que el
mar se retira de la playa, dejarlo allf ante nosotros, inofensivo y constatado por
nosotros como por un espectador ajeno, por el Espiritu universal. [...] Diga-
mos, para hablar con todo rigor, que el dolor serfa trascendente. Pero el dolor,
mientras estd ahi, no estd ah{ ante nosotros; lo que lo determina existencial-
mente es lo que lo determina ontolégicamente: la incapacidad por principio



Del placer a la felicidad: la estratificacién emocional... Enrahonar 75, 2025 209

del ego absoluto de tomar cualquier distancia respecto de él y de escapar de
él, es decir también, la pertenencia por principio del dolor, considerado en su
afectividad, a la esfera de inmanencia radical que es la del ego mismo. (Henry,

1963: 779-780; trad.: 590-591)

Frente a esto, cuyas graves implicaciones acabo de sugerir, cabe distinguir
diversas formas de «distancia» o trascendencia: la distancia que yo guardo
respecto a un dolor —o placer— inmediatamente vivido constituye un modo
de trascendencia distinto al del dolor o placer representado. No toda distancia
es, como supone Henry, distancia objetivante. Es verdad que un placer repre-
sentado no es un placer inmediatamente vivido, y que este no debe equiparar-
se a aquel —como en la intencionalidad secundaria de Brentano—, pero eso
no quiere decir que yo, como sujeto, me funda en el placer vivido, y que no
me distinga inmediatamente a m{ mismo, como existencia personal, de ese
placer que es mio —tomando, por ejemplo, diversas posturas afectivas ante él:
disfrutarlo, rechazarlo...—. No es lo mismo e/ placer, disfrutado o rechazado,
que ¢/ sujeto del placer, quien lo disfruta o lo rechaza. Que el sentimiento sea
mio, y vivido inmediatamente como tal —que sea, en ese sentido, inmanen-
te—, no implica, sino que excluye que yo me identifique con ese sentimiento.
Solo puede ser mio aquello que no soy yo mismo!!. La persona no es «la» vida:
la vida es de «esta» persona.

A esa peculiarisima distancia o trascendencia en la inmanencia, que conser-
va el ser «mio» del sentimiento sin por ello fundirme en ¢l, pudiendo asi tomar
postura frente a él y apropidrmelo de diversas maneras, es a lo que Scheler
denomina profundidad del sentimiento, su mayor o menor «intimidad». Su
negacién no solo conlleva notables dificultades éticas y antropoldgicas, sino
que representa, a mi juicio, una carencia en la descripcién misma del modo
en que experimentamos nuestra vida afectiva.

Referencias bibliogrificas

FERNANDEZ BEITES, Pilar (2019a). «El dolor-sensacién y su diferencia respec-
to de los sentimientos abiertos a disvalores». Pensamiento, 75(285), 825-
848.
<https://doi.org/10.14422/pen.v75.i285.y2019.002>

— (2019b). «Engafos en el percibir afectivo del dolor. Isegoria, 60, 209-231.
<https://doi.org/10.3989/isegoria.2019.060.12>

HEenry, Michel (1963). Lessence de la manifestation. Paris: PUE Versién espa-
fiola: La esencia de la manifestacion. Salamanca: Sigueme, 2015.

SCHELER, Max (1916). Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wer-
tethik. Berna y Munich: Francke, 1966. Gesammelte Werke, 2. Versién
espafiola: Etica. Madrid: Caparrés, 2001.

11. Omito aqui el dificil caso de los sentimientos espirituales, «punto cero» de la distancia en
la inmanencia.



210 Enrahonar 75, 2025 Miguel Armando Martinez Gallego

Miguel Armando Martinez Gallego es profesor ayudante doctor del Area de Filosoffa Moral
en el Departamento de Filosoffa y Sociedad de la Universidad Complutense de Madrid. Su
investigacién versa sobre cuestiones fundamentales de ética y de antropologfa filoséfica, en
especial a partir de Max Scheler y de la tradicién fenomenoldgica.

Miguel Armando Martinez Gallego is Doctor in Philosophy and Assistant Professor of Moral
Philosophy in the Department of Philosophy and Society at the Complutense University of
Madrid. His research deals with fundamental questions of ethics and philosophical anthropol-
ogy, with a special focus on Max Scheler and the phenomenological tradition.




	Del placer a la felicidad: la estratificación emocional según Max Scheler y su crítica en Michel Henry
	1. La estratificación de la vida emocional según Scheler
	2. Evaluación de la crítica de Michel Henry a la doctrina de la estratificación afectiva
	Referencias bibliográficas

