
Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical Reason 75, 2025  191-210

Universitat Autònoma de Barcelona	 ISSN 0211-402X (paper), ISSN 2014-881X (digital)

Del placer a la felicidad: la estratificación emocional 
según Max Scheler y su crítica en Michel Henry*

Miguel Armando Martínez Gallego
Universidad Complutense de Madrid
martinezgallegomiguel@gmail.com

 0000-0002-6161-9910

Citación recomendada: Martínez Gallego, Miguel Armando (2025). «Del placer a la felici-
dad: la estratificación emocional según Max Scheler y su crítica en Michel Henry». Enrahonar. 
An International Journal of Theoretical and Practical Reason, 75, 191-210.
<https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.1663>

Resumen

Max Scheler incluyó, en su descripción de la vida afectiva humana, la idea de que esta se 
halla estratificada y de que cada sentimiento es vivido como perteneciente a un determi-
nado nivel de profundidad emocional. Esto permite distinguir tipos de sentimientos, 
tanto positivos como negativos, que se diferencian cualitativamente por su mayor o menor 
hondura, desde el placer y el dolor sensibles hasta la felicidad y la desesperación, pasando 
por la alegría y la tristeza, etc. Aclararemos el modo en que Scheler justifica fenomeno-
lógicamente esta teoría, acudiendo en especial al dato de la mayor o menor «intimidad» 
subjetiva del sentimiento. Finalmente, se ofrecerá una primera evaluación de la crítica 
que hizo Michel Henry de la doctrina de la estratificación emocional, señalando algunas 
imprecisiones en su exposición de la misma y los problemas entrañados en su propia 
alternativa. 

Palabras clave: sentimiento; profundidad emocional; intimidad; fenomenología; ética; 
antropología filosófica; hedonismo; eudemonismo

Abstract. From pleasure to happiness: Emotional stratification according to Max Scheler and its 
critique by Michel Henry

In his description of human emotional life, Max Scheler included the idea that it is strat-
ified and that every feeling is experienced as belonging to a certain level of emotional 
depth. This makes it possible to distinguish types of feeling, both positive and negative, 
which are qualitatively differentiated by their greater or lesser depth, ranging from sen-
sitive pleasure and pain to happiness and despair, including joy and sadness, etc. We will 
clarify the way in which Scheler justifies this theory phenomenologically, taking into 
special consideration the fact of the greater or lesser subjective “intimacy” of feelings. 
Finally, we will offer an initial evaluation of Michel Henry’s critique of the doctrine of 

	 Reception date: 13-11-2019  
	 Recepción: 23/2/2025

Aceptación: 22/4/2025
Publicación anticipada: 4/6/2025  

Publicación: 30/10/2025© del autor

* �Este artículo se inscribe en los trabajos del proyecto de investigación «Fenomenología del 
cuerpo y experiencias de gozo» (Gobierno de España, PID2021-123252NB-I00).

https://orcid.org/0000-0002-6161-9910


192  Enrahonar 75, 2025	 Miguel Armando Martínez Gallego

emotional stratification, pointing out some inaccuracies in his exploration of it and the 
problems involved in his own alternative.

Keywords: feeling; emotional depth; intimacy; phenomenology; ethics; philosophical 
anthropology; hedonism; eudaimonism

Una de las cuestiones clásicas de la ética, especialmente en la discusión del 
hedonismo, es la de si existen o no diferencias cualitativas entre «placeres» que 
permitan distinguir entre placeres «superiores» e «inferiores». Todo intento de 
solución a este problema rebasa, por supuesto, los límites de la ética y exige 
una reflexión antropológico-filosófica sobre la constitución subjetiva del ser 
que ha de sentir tales «placeres». Dicha respuesta habrá de acreditar, además, 
su riguroso fundamento fenomenológico en la experiencia inmediata, toman-
do de ella, y no de teorías prefabricadas, los cimientos de la concepción antro-
pológica, que, a su vez, permitirá evaluar la verosimilitud de los posiciona-
mientos éticos sobre los tipos de «placer».

Uno de los tratamientos más brillantes y descriptivamente finos de este 
asunto se encuentra en la sección quinta de El formalismo en la ética y la ética 
material de los valores, obra central de Max Scheler. La discusión ética con el 
hedonismo, pero también con el eudemonismo, obliga al fenomenólogo muni-
qués a esbozar los elementos principales de una teoría de la estratificación 
afectiva, según la cual todo sentimiento por nosotros vivido —tanto el sentir 
intencional como los meros «estados» sentimentales1, tanto los sentimientos 
positivos (complacencias) como los negativos (sufrimientos)2— se ubica en un 

1.	 Scheler distingue los meros estados afectivos carentes de objeto (Gefühle, Gefühlszustände) 
del «sentir» (Fühlen) intencional de valores. Este último representa un acto afectivo —es 
sentimiento, no intelecto— y cognoscitivo al mismo tiempo: es una genuina percepción 
afectiva de valores (Wertnehmen), complementaria a la percepción teórica de cualidades 
neutrales, como colores, figuras, etc. (Wahrnehmen). Scheler introduce, además, los actos 
de preferencia y de amor como actos afectivos igualmente dotados de una peculiar inten-
cionalidad. Cf. Scheler (1916: 259 s.; trad.: 356 s).

2.	 Igual que a menudo hablamos de «sufrimiento» en sentido laxo, sin especificar si se trata 
de un sufrimiento sensible —como el sentimiento de dolor— o anímico —como la triste-
za—, emplearé el término complacencia para referirme de manera genérica a todo estado 
afectivo positivo, sin especificar todavía si posee naturaleza sensible —como el sentimien-
to de placer sensible— o de otro orden: corporal, anímico, espiritual…; es decir, sin espe-
cificar a qué «estrato» afectivo pertenece la complacencia en cuestión. Evitaré, pues, térmi-
nos generales como los de placer y gozo, que hacen pensar directamente en experiencias de 

Sumario

1. La estratificación de la vida emocional 
según Scheler

2. Evaluación de la crítica de  
Michel Henry a la doctrina de la 

estratificación afectiva

Referencias bibliográficas



Del placer a la felicidad: la estratificación emocional...	 Enrahonar 75, 2025  193

escalón determinado de nuestra vida emocional, adquiriendo una peculiarísima 
cualidad que lo emparenta con el resto de sentimientos del mismo nivel y lo 
distingue, ya en la vivencia inmediata, de los sentimientos de otros estratos.

Quisiera recuperar lo esencial de esta teoría y reivindicar no solo su impor-
tancia para la ética y la antropología filosófica, sino también su superioridad 
descriptiva frente a otros tratamientos fenomenológicos de la misma cuestión. 
Sin embargo, dicha tarea no quedaría completa si no se tuviera en cuenta la 
crítica a que Michel Henry sometió la propuesta de Scheler en la sección 
cuarta de La esencia de la manifestación.

En dicha obra, Michel Henry admite la relevancia y la genialidad de la 
fenomenología scheleriana de los sentimientos. Lejos de soslayarla —como 
tan a menudo se ha hecho y se sigue haciendo dentro de la propia tradición 
fenomenológica—, se cree en la necesidad de enfrentarse abiertamente a ella 
y de explicar sus desacuerdos de manera detallada. Entre ellos está el rechazo, 
por parte de Henry, de la estratificación emocional tal como la entiende 
Scheler, es decir, de que los sentimientos queden ubicados por sí mismos, en 
el vivir inmediato, en niveles más o menos profundos de la vida afectiva. 
Dicha crítica es decisiva, dada la centralidad de la tesis de la profundidad del 
sentimiento en la filosofía de Scheler, así como el significado crucial que, 
según decía, posee desde el punto de vista ético y antropológico. Merece la 
pena, pues, detenerse a evaluarla con cuidado. Aquí solo ofreceré una prime-
ra tentativa.

Comenzaré, entonces, exponiendo las claves de la justificación fenomeno-
lógica que hace Scheler de su doctrina de la estratificación emocional, para 
después discutir las principales objeciones que le lanza Henry y algunos pun-
tos de su propuesta positiva.

1. La estratificación de la vida emocional según Scheler

La tesis de Scheler es que la vida subjetiva completa se halla estratificada, es 
decir, que presenta en su interior diferencias de nivel. Dichas diferencias se 
constatan en el momento en que reconocemos en cada vivencia un rasgo muy 
peculiar, que es el de su mayor o menor «profundidad», su mayor o menor 
cercanía al centro íntimo de la persona. Ciertas vivencias calan hondo en la 
persona misma y otras, en cambio, ocupan un puesto más periférico en su vida.

Aclaremos primeramente que Scheler no sostiene en ningún momento 
que dichos estratos de la vida subjetiva se encuentren desgajados entre sí, al 
modo de las antropologías dualistas. Por el contrario, la multiplicidad de 
estratos se encuentra recogida bajo la estricta unidad de la vida personal 
humana. No son sustancias ni órdenes fenoménicos completamente indepen-
dientes entre sí, sino niveles dentro de una y la misma estructura. Siguiendo 

tipo sensible o corporal. La tesis defendida será la de que existen «complacencias» cualita-
tivamente diversas, entre las cuales se encuentra, por supuesto, el «placer» en sentido estric-
to (o placer sensible).



194  Enrahonar 75, 2025	 Miguel Armando Martínez Gallego

tácitamente la lección brentaniana según la cual unidad no equivale a simpli-
cidad, Scheler cree que el todo unitario de la persona humana encierra una 
multiplicidad de niveles. Que se trata de una multiplicidad unificada, no 
disparatada, lo demuestran las relaciones que se establecen entre dichos nive-
les, ya que el contenido de los estratos más superficiales se ve en cada caso 
recogido, según veremos, desde los estratos más profundos. Que se trata, no 
obstante, de genuina multiplicidad, no debiendo confundirse las vivencias de 
un nivel con las de otro, ni describírselas al margen de su adscripción a un 
determinado estrato, viene evidenciado por diferentes hechos a los que ahora 
haremos referencia.

Comencemos prestando atención a este extenso pasaje:

Ya he indicado más arriba que existe una estratificación (Schichtung) en la vida 
emocional por nosotros conocida, la cual no reside en la fortuita existencia de 
estas y aquellas excitaciones sentimentales. Por de pronto, no puede caber nin-
guna duda de que los hechos designados por un idioma de tan finos matices 
como el alemán, tales como beatitud (Seligkeit), felicidad (Glückseligkeit), […] 
serenidad (Heiterkeit), contento (Fröhlichkeit), comodidad (Wohlgefühl), placer 
sensible (sinnliche Lust), agrado (Annehmlichkeit), no son siempre las mismas 
clases de hechos sentimentales que se distingan únicamente en intensidad o 
vayan unidos a distintas sensaciones y correlatos objetivos diversos. Antes bien, 
se designan con esas palabras (como con sus contrarios «desesperación» [Ver-
zweiflung], «infelicidad» [Elend], «desgracia» [Unglück], «tristeza» [Trauer], 
«sufrimiento» [Leid], «descontento» [unfroh], «desagradable» [unangenehm], 
etc.) variedades rigurosamente delimitadas de los respectivos sentimientos 
positivos y negativos. No se puede, por ejemplo, ser «dichoso» (selig) ante 
acontecimientos del mismo estado de valor que nos afectan como «desagrada-
bles» (unangenehm), etc.; las diferencias de estos sentimientos parecen exigir 
también diversos estados de valor. (Scheler, 1916: 332-333; trad.: 446)3

El posicionamiento de Scheler es claro: no cabe acoger bajo una misma 
categoría —la de los «sentimientos positivos»— la felicidad y el placer sensible, 
distinguiéndolos solo por su mayor o menor «intensidad» o por su referencia 
diversa a tales o cuales «correlatos objetivos» —o, como se sugiere al comien-
zo, a diferentes fuentes de estimulación—. La «alegría» y el «agrado» no son el 
«mismo» sentimiento referido, en cada caso, a diferentes hechos de valor —por 
ejemplo, la visita de un amigo y una caricia, respectivamente—, sino dos tipos 
cualitativamente diferenciados de sentimiento positivo que se asocian, justo en 
virtud de dicha diferencia, a hechos de valor cualitativamente diversos —no 
olvidemos que, para Scheler, el sentimiento constituye el órgano de acceso a 
los valores o a la dimensión valiosa de la realidad objetiva—.

Más adelante insistiremos en la importancia que posee el hecho de que 
Scheler, pese a reconocer en todo momento la correlación entre sentimiento 

3.	 Procuro mantener la traducción española, introduciendo las modificaciones que creo opor-
tunas.



Del placer a la felicidad: la estratificación emocional...	 Enrahonar 75, 2025  195

y valor, no justifique la estratificación emocional acudiendo al correlato obje-
tivo del sentimiento, sino a características internas del sentimiento mismo. De 
hecho, dichas características se hallan también presentes en los meros estados 
sentimentales, que —a diferencia del «sentir» (Fühlen) intencional de valores— 
subsisten, como atmósferas emocionales, al margen de toda referencia directa 
a correlatos objetivos.

[Los estados afectivos] tampoco se distinguen simplemente por la diversidad 
de sus correlatos objetivos; antes bien, éstos desaparecen frecuentemente de la 
conciencia sin que con ellos desaparezcan los estados de sentimiento esencial-
mente diferentes. Los estados sentimentales, sin embargo, están dados y son 
vividos de modos diversos. (Scheler, 1916: 333; trad.: 447)

Por el lado negativo, la tristeza por la muerte de una persona querida y 
el dolor de muelas no son concreciones de uno y el mismo «sentimiento 
negativo», diferenciadas únicamente por hallarse vinculadas a hechos distin-
tos —la muerte del ser querido, los dientes cariados— o por su grado de 
intensidad. El padecimiento del dolor dental podría ser más intenso en su 
género que aquella tristeza y, sin embargo, persistiría la impresión de que 
esta es un sentimiento más «profundo», experimentado con una especial 
gravedad biográfica.

En efecto, de entre todas las diferencias fenoménicas que permiten distin-
guir cualitativamente unos sentimientos de otros, nos interesa aquella que tiene 
que ver con la profundidad. Para empezar, Scheler admite que es «cierto que 
la melancolía (Wehmut) es cualitativamente distinta de la tristeza (Trauer); pero 
entre la tristeza (o la melancolía) y un sentimiento desagradable en la piel hay 
aún una diferencia muy otra que la de una cualidad en ese sentido» (Scheler, 
1916: 333; trad.: 447). Que esa diferencia adicional reside en la profundidad 
lo argumenta Scheler diciendo que «no es posible estar simultáneamente tris-
te y melancólico, porque siempre habrá de resultar un sentimiento» (Scheler, 
1916: 334; trad.: 448), mientras que la tristeza o la melancolía sí son compa-
tibles con el simultáneo sentimiento de desagrado sensible en la piel. Esa 
posible coexistencia simultánea delata que se trata de niveles superpuestos; 
resulta todavía más evidente allí donde los sentimientos coexistentes son unos 
positivos y otros negativos. Si la positividad y la negatividad no se anulan 
mutuamente es porque no colisionan, al ubicarse en estratos afectivos distintos. 
Scheler abunda en ejemplos:

Un hombre puede ser dichoso y sufrir a la vez un dolor corporal; ese mismo 
sufrimiento del dolor puede ser incluso un sufrimiento dichoso —por ejem-
plo, para el auténtico mártir de sus convicciones religiosas—; por otra parte, 
se puede sentir un placer sensible cuando se está «desesperado hasta el fondo 
del alma», y hasta gozarlo centrado en el yo. Mas también se puede estar 
«sereno» y «tranquilo» en medio de una grave desgracia vivida; por ejemplo, 
en presencia de una gran pérdida de fortuna, si bien es imposible en ese caso 
estar «contento». Y se puede también, estando descontento, beber un vaso de 



196  Enrahonar 75, 2025	 Miguel Armando Martínez Gallego

buen vino y paladear su aroma. En estos casos y en otros parecidos no es que 
cambien en rápida sucesión los estados de sentimiento […], sino que están 
dados todos a la vez. Mas no por eso se mezclan en la unidad de un estado total 
de sentimiento […]. (Scheler, 1916: 333-334; trad.: 447-448)

La presencia simultánea de sentimientos que no se funden, pese a todo, en 
un solo sentimiento, conservando su pluralidad e incluso su diversidad de signo 
—placer y desesperación, felicidad y tristeza…— funciona, para Scheler, como 
indicio de que entre dichos sentimientos existen diferencias de profundidad. 
Después comprobaremos que, aparte de la coexistencia simultánea, se estable-
cen relaciones muy particulares, de apropiación y resignificación, entre los 
sentimientos de cada nivel. Ahora debemos mostrar que, además de este indi-
cio, más o menos indirecto, Scheler acredita la profundidad del sentimiento 
de manera inmediata: cada sentimiento, vaya o no acompañado de otros sen-
timientos, es vivido de por sí como poseyendo una peculiarísima vinculación 
con el sujeto personal mismo.

Todos los «sentimientos», en general, poseen una referencia vivida al yo (o a 
la persona) que los distingue de otros contenidos y funciones (la sensación, la 
representación, etc.); referencia por principio distinta de aquella que también 
puede acompañar a un representar, querer y pensar. Y no sólo pertenece a 
los estados esa referencia, sino igualmente a las funciones. También cuando 
yo siento «algo», un valor cualquiera, éste, a través de la función, se une 
a mí, que lo estoy sintiendo, más íntimamente (inniger) que cuando me 
represento algo. […]. Los sentimientos están de suyo en el yo; sólo pueden 
ser —activamente— alejados; por así decir, siempre retornan, siguiendo su 
tendencia íntima, automáticamente al yo. Justo por esto los sentimientos no 
son en principio dominables ni pueden ser encauzados deliberadamente; 
lo son solo de modo indirecto, gracias a la dominación de sus causas y efectos 
(expresión, acción). Pero esa referencia general de los sentimientos al yo se 
caracteriza de modo fundamental y esencialmente diverso en las cuatro clases 
de sentimientos antes citadas [sentimientos sensibles, sentimientos vitales, 
sentimientos anímicos puros y sentimientos espirituales]. (Scheler, 1916: 
334-335; trad.: 448-449)

Lo primero que aquí sostiene Scheler es que todo sentimiento, por el mero 
hecho de serlo, guarda una relación íntima con el sujeto del sentimiento. Esta 
es una particularidad general de las vivencias afectivas frente a las vivencias 
teóricas, como la representación o el pensamiento, e incluso las vivencias ten-
denciales y volitivas. Aunque resulta difícil verterlo en palabras, Scheler inten-
ta recoger el hecho de que en los sentimientos el sujeto se ve implicado —afec-
tado, justamente— de una manera especial. Cuando experimento tristeza, yo 
estoy involucrado en la tristeza de modo incomparable a la forma en que me 
hallo involucrado en la simple representación de un paisaje; más aún, cuando 
siento la belleza del paisaje, me relaciono más íntimamente con dicho senti-
miento y con la belleza misma que con la simple visión del paisaje considera-



Del placer a la felicidad: la estratificación emocional...	 Enrahonar 75, 2025  197

do al margen de su valor. Solo en virtud de una actitud artificialmente adop-
tada podemos, en un segundo momento, intentar desvincular los sentimientos 
y sus objetos de esa referencia íntima al yo; la cual, lejos de añadirse externa-
mente a la vivencia del sentimiento, pertenece a ella de manera interna e 
inmediata —es, como decía Scheler, una referencia vivida; se halla incluida 
descriptivamente en la experiencia afectiva y forma parte constitutiva de su 
«sentido» como vivencia.

Al final del pasaje citado se introduce, además, la idea de que esa íntima 
referencia del sentimiento al sujeto no es vivida de manera idéntica en todo 
sentimiento. Aunque todo sentimiento esté tocado por una peculiar «intimidad», 
existen diferencias inmediatas en la vivencia de dicha intimidad —incluidas 
también descriptivamente en la experiencia afectiva— que justifican, ahora de 
manera directa, el definir cada sentimiento como más o menos «profundo». Los 
sentimientos más profundos son aquellos que son vividos como poseyendo una 
intimidad más acentuada, mientras que los sentimientos más superficiales equi-
valen a los menos íntimos. No se trata, como comprobaremos después, de un 
«más» y de un «menos» cuantitativos, sino de genuinas diferencias cualitativas 
en la experiencia de intimidad: en la felicidad mi persona misma se ve implicada 
de una manera que no cabría aplicar al sentimiento de agrado sensible.

Resulta, pues, que la profundidad no tiene tanto que ver con el correlato 
objetivo del sentimiento, según dijimos, como con su referencia al sujeto, que 
puede ser más o menos íntima4. Si nos centramos en los sentimientos positivos 
(placer, alegría, arrobo estético, felicidad…), se trata también de que son vivi-
dos como más o menos hondamente satisfactorios o como llenando más o 
menos la propia vida subjetiva.

Ahora bien: tanto las funciones del sentimiento y los actos emocionales como 
los estados de sentimiento participan de tal profundidad. Aquéllas irrumpen 
en el vivir desde una fuente más profunda del yo, y el cumplimiento de la 
intención en ellas contenida produce al mismo tiempo —siempre que se trata 
de valores— una satisfacción más honda. Estos últimos se adhieren, por una 
parte, a un estrato más profundo del yo y llenan a la vez el centro yoico de 
una manera más rica; consecuencia de esto es que esos estados de sentimiento 
se extiendan sobre una parte más o menos grande de los restantes contenidos de 
la conciencia, iluminándolos y coloreándolos. Para mí esta nota fenoménica de la 
«profundidad» del sentimiento va esencialmente unida a cuatro niveles (Stufen) 
muy característicos del sentimiento, que corresponden a la estructura de toda 
nuestra existencia humana. (Scheler, 1916: 334; trad.: 448)

Más adelante nos detendremos en esa idea de que los sentimientos de los 
niveles más profundos «colorean» los contenidos de los niveles más superficia-

4.	 Veremos después que esta es la diferencia crucial con las descripciones henrianas: la tesis de 
Scheler de una mayor o menor cercanía al yo implica que la subjetividad no se agota en el 
propio sentimiento, sino que hay una cierta distancia, mayor o menor, entre la persona y 
los sentimientos de la persona.



198  Enrahonar 75, 2025	 Miguel Armando Martínez Gallego

les, lo cual nos permitirá ver que las vivencias de distintos estratos no solo 
coexisten, sino que también dialogan, por así decir, de modo muy particular 
entre sí. Por el momento, fijémonos en que la profundidad es calificada como 
«nota fenoménica» del sentimiento mismo. De dicha nota o rasgo depende la 
adscripción del sentimiento en cuestión a uno u otro de los cuatro estratos 
emocionales fundamentales distinguidos por Scheler —enumerados al final 
de la penúltima cita—. Recuperando un ejemplo anterior, si decimos que la 
tristeza por la muerte de una persona querida es un sentimiento más profundo 
que el padecimiento del dolor de muelas, por intenso y paralizante que este sea, 
es porque aquella tristeza nos embarga más hondamente, de manera más íntima 
y personal, que el sufrimiento sensible, y dicha diferencia se encuentra recogida 
«fenoménicamente» en la experiencia inmediata de ambos sentimientos.

Detengámonos aquí un momento. A menudo se presenta la teoría de la 
estratificación emocional como si tratara de una simple pieza acompañante de 
la tesis, defendida por Scheler al final de la sección segunda del libro, de la 
existencia de una jerarquía objetiva de modalidades de valor: valores hedónicos 
—del agrado y del desagrado sensible—, valores vitales, valores espirituales y 
valores religiosos —de lo santo y de lo profano—. Según esta interpretación, 
al hacer corresponder, en términos de intencionalidad, el sentimiento con el 
valor, admitiendo cuatro modalidades cualitativamente jerarquizadas de valo-
res, Scheler se vería obligado, por afán de sistematicidad y sin verdadero fun-
damento fenomenológico, a postular cuatro escalones afectivos que sirvan 
como correlato de las diferentes modalidades axiológicas y del orden existente 
entre ellas.

Salta a los ojos, a la luz de los textos citados, lo equivocado y poco gene-
roso de esta aproximación a la teoría de Scheler, con todos los defectos que 
en ella podamos encontrar. En primer lugar, lejos de presentarla dogmática e 
injustificadamente, estas páginas de la sección quinta buscan ofrecer una 
rigurosa fundamentación fenomenológica de la tesis de los estratos emocio-
nales. En segundo lugar, dicha fundamentación prescinde, según veíamos, de 
la referencia a los valores que son correlato intencional del sentimiento. 
Determinados rasgos del sentimiento mismo, tal como este es vivido, y no de 
su correlato objetivo —según afirmaba expresamente Scheler—, nos lo pre-
sentan como perteneciendo a un estrato u otro de la vida emocional. Dichos 
rasgos se encuentran incluso en los estados sentimentales, carentes en sí mis-
mos de referencia intencional a valores. Por último, hemos comprobado que 
la ubicación del sentimiento en uno u otro nivel afectivo se verifica, de hecho, 
en su vinculación más o menos íntima con el sujeto personal, no con objetos 
cualesquiera.

En consecuencia, Scheler distingue cuidadosamente la profundidad del sen-
timiento de la altura del valor. Es cierto que una y otra se corresponden —los 
sentimientos más profundos guardan relación con los valores superiores—, 
pero se trata de dos fenómenos diferentes que deben justificarse de manera 
independiente. La altura del valor y la existencia de una jerarquía axiológica 
comparecen por sí mismas en esos actos emocionales que Scheler denomina 



Del placer a la felicidad: la estratificación emocional...	 Enrahonar 75, 2025  199

«preferir y postergar»; la profundidad del sentimiento acompaña, en cambio, 
a la experiencia del sentimiento mismo, con o sin referencia a valores. En 
relación con el problema ético clásico enunciado al comienzo de estas páginas, 
Scheler no diría, en rigor, que existen complacencias «superiores» e «inferiores», 
sino complacencias más o menos «profundas»; asociadas, eso sí, con valores 
«superiores» e «inferiores».

Según volveré a defender más abajo, en la discusión con Michel Henry, no 
resulta legítimo entender a Scheler —al menos, no aquí— como un «moralis-
ta» que enturbia sus presuntas descripciones fenomenológicas introduciendo 
ilegítimamente en ellas valoraciones subjetivas. En este caso particular, Scheler 
ni siquiera está sosteniendo que haya sentimientos más «valiosos» que otros, 
sino más «profundos», y la profundidad es presentada como un rasgo descrip-
tivo del sentimiento mismo. De llevar razón, las descripciones alternativas que 
prescindieran de dicho rasgo no serían fenomenológicamente más «puras», 
sino menos rigurosas, por mutilar, en su afán de presunta neutralidad valora-
tiva, lo inmediatamente dado. La única forma de posicionarse al respecto es 
acudir a dicha experiencia inmediata para comprobar cuál de las teorías le hace 
mayor justicia.

Hecha esta observación, en lo que sigue resumiré el recorrido que hace 
Scheler por los cuatro estratos afectivos, a lo largo del cual trata de mostrar las 
características propias de los sentimientos de cada nivel. Debo advertir que no 
me interesan tanto dichas características, que expondré sumariamente y sin 
apenas comentarios —reservando para otra ocasión su discusión pormenoriza-
da—, como las relaciones que encuentra Scheler entre los sentimientos de cada 
estrato. Son ellas las que refuerzan la noción de una estratificación emocional.

Comenzando por el nivel más superficial o periférico, el de los sentimien-
tos sensibles, enumeremos sintéticamente sus principales características (cf. 
Scheler, 1916: 335-340; trad.: 449-455): 1) el sentimiento sensible está loca-
lizado en partes determinadas del cuerpo —de manera inmediatamente vivida, 
sin necesidad de procesos asociativos—, es extenso y es móvil; 2) aunque está 
vinculado a determinadas sensaciones orgánicas, no se identifica con ellas ni 
con una propiedad de las mismas, sino que representa una vivencia de nuevo 
cuño —sentimental— que se les sobreañade; no remite intencionalmente, sin 
embargo, a dichas sensaciones: es puro estado, el estado afectivo de una parte 
del cuerpo; 3) es puramente actual, pues va ligado indisociablemente a las 
sensaciones orgánicas de la parte del cuerpo correspondiente —no se lo puede 
«recordar», sino solo volver a sentirlo—; 4) carece de duración y de conexión 
de sentido con otras vivencias: ni las exige como cumplimiento suyo ni él 
sirve de cumplimiento a ninguna otra; 5) la atención dirigida sobre él no lo 
diluye, como sucede con los sentimientos de niveles más profundos, sino que 
lo acentúa; 6) su carácter puramente reactivo a determinadas sensaciones orgá-
nicas lo convierte en máximamente manipulable, por medio de la manipulación 
de tales sensaciones, y 7) en cuanto a su «intimidad», el sentimiento sensible no 
guarda relación con el centro personal, y su relación con el yo psíquico es doble-
mente mediata: en tanto que estado de una parte del cuerpo, refiere por medio 



200  Enrahonar 75, 2025	 Miguel Armando Martínez Gallego

de dicha parte al todo orgánico y al yo corporal; solo en la medida en que este 
refiere, a su vez, al yo psíquico, se vincula con él el sentimiento sensible.

Reparemos en que, para calificar la mayor o menor intimidad de cada 
estrato emocional, Scheler acude a la distinción de tres centros subjetivos: el 
yo corporal, el yo psíquico y el centro personal. Después aclararemos dicho 
planteamiento; por ahora, retengamos que el sentimiento sensible goza de la 
menor intimidad posible, porque, vinculado directamente tan solo a una parte 
del cuerpo, se halla conectado nada más que a través de dicha parte con el «yo 
corporal» que unifica las vivencias orgánicas en general. En lenguaje menos 
técnico, el sentimiento sensible me es el menos íntimo, porque solo refiere a 
una parte de mi cuerpo, ni siquiera a mi cuerpo en su conjunto, ni mucho 
menos directamente a mi persona.

Sea como sea, es obvio que Scheler está pensando en experiencias afectivas 
del orden del placer y el dolor sensibles, que se presentan como localizados en 
una parte del cuerpo y, por tanto, como extensos; se trata de estados de tal o 
cual parte del cuerpo —y, en tanto que estados puros, carecen de intenciona-
lidad—. Aunque sea de pasada, indiquemos que Scheler podría estar confun-
diendo los genuinos sentimientos sensibles, dotados de intencionalidad afec-
tiva, con las meras sensaciones afectivas —por ejemplo, el dolor como 
sentimiento que apunta a lo negativo de la sensación de dolor con el dolor 
como sensación misma—5. Pero, aun introduciendo una intencionalidad afec-
tiva en este nivel —en coherencia con la defensa scheleriana de valores hedó-
nicos genuinos, que serían su correlato objetivo—, no cabe duda de que per-
manecemos en un estrato más superficial que el siguiente: el estrato corporal 
y vital6.

En dicho nivel hallamos vivencias del estilo del apetito, el asco, la angustia, 
el mareo, el cansancio, el vigor, etc. Estas son sus características (cf. Scheler, 
1916: 340-344; trad.: 455-460): 1) el sentimiento vital no está localizado en 
una parte del cuerpo, sino que participa de su extensión total—no puedo 
preguntar dónde estoy cansado o dónde estoy mareado—, por tanto, no puede 
haber múltiples sentimientos vitales separados entre sí, en contigüidad, sino 
un sentimiento unitario; ahora bien, la extensión, tanto sensible como vital, 
no debe confundirse con la espacialidad (cf. Scheler, 1916: 410-411; trad.: 
548): las vivencias corporales se extienden por todo el cuerpo y las sensibles, 
por ciertas partes suyas, pero sería absurdo pretender ubicarlas en el espacio, 
tanto objetivo como fenoménico —cuyo centro de referencia reside justamen-
te en el cuerpo propio—; 2) ya no son meros estados, sino también funciones 
intencionales dirigidas a lo vitalmente valioso —a distancia, no ya por contac-
to sensible, como el apetito respecto al alimento o el asco respecto a lo pon-
zoñoso—; 3) en tanto que sentimientos a distancia, ya no son puramente 
actuales; 4) están dotados de duración y de conexiones de sentido con otras 
vivencias; 5) en cuanto a su intimidad, están referidos inmediatamente al yo 

5.	 Cf. Fernández Beites (2019a y 2019b).
6.	 Scheler emplea el término vital para referirse a lo relativo a la vida orgánica.



Del placer a la felicidad: la estratificación emocional...	 Enrahonar 75, 2025  201

corporal («“me” siento cansado»), pero solo mediatamente al yo psíquico y al 
centro personal —en la medida en que ese cuerpo es vivido como «mío», de 
mi persona.

Según Scheler, estas diferencias con el sentimiento sensible, y el hecho de 
que múltiples sentimientos sensibles puedan coexistir con un sentimiento vital, 
incluso de signos contrarios, justifican la distinción de estratos, así como la 
imposibilidad de reducir el sentimiento vital a una suma de sentimientos 
sensibles. Posee, frente al conjunto de los sentimientos sensibles, una relativa 
independencia, y su mayor profundidad se evidencia en el hecho de que los 
sentimientos sensibles quedan recogidos o asimilados desde el nivel vital: un 
mismo sentimiento sensible puede quedar recogido dentro de un todo vital 
enfermo o vigoroso. Como indica Scheler, hay complacencias sensibles que 
son propias de una vida en decadencia —como en ciertas enfermedades 
que van acompañadas de sensaciones agradables— y sufrimientos sensibles que 
son propios de una vida en ascenso —como las agujetas que acompañan a un 
ejercicio físico vigoroso—. Los sentimientos sensibles se ven, en cada caso, 
integrados y resignificados, positiva o negativamente, dentro de un determi-
nado conjunto vital y corporal, de modo que lo sensible en general se halla 
subordinado a lo vital y corporal. Es decir, lo vital y corporal se encuentra en 
un estrato más profundo de nuestra vida afectiva, desde el cual se recoge el 
contenido del estrato sensible.

Avancemos al siguiente nivel, el de las vivencias anímicas puras7. Aquí 
tenemos sentimientos como la tristeza y la alegría, estrictamente anímicos: ya 
no es frescura corporal ni placer sensible, sino alegría. Estas son las caracterís-
ticas correspondientes a los sentimientos anímicos (cf. Scheler, 1916: 344; 
trad.: 460-461): 1) son inextensos; 2) son tanto funciones intencionales como 
estados; 3) van más allá de la presencia actual de sus objetos inmediatos y 
pueden darse en el recuerdo, la expectativa, etc.; 4) poseen relación inmediata, 
aunque en diversos grados, con el yo psíquico —el sentimiento anímico «es 
de suyo una cualidad del yo (Ichqualität)» (Scheler, 1916: 344; trad.: 460), no 
ya solo del cuerpo de dicho yo—; 5) su duración sucesiva viene dada mediata-
mente a través de la conexión con el yo corporal (cf. Scheler, 1916: 421s.; 
trad.: 561 s.).

Aunque el propio nivel anímico se puede ver «coloreado» por el contenido 
de los niveles más superficiales, posee su especificidad y no se reduce a una 
colección de sentimientos sensibles y corporales; una dependencia completa 
de lo anímico respecto de lo vital o sensible resultaría patológica, afirma Sche-
ler. Antes bien, los mismos sentimientos anímicos pueden coexistir con varia-
bles sentimientos sensibles y vitales, por mucho que en cada caso estos aporten 
una «coloración» diferente y, a la inversa, ellos mismos se vean coloreados por 
las vivencias del nivel anímico. Puedo estar sano pero triste, enfermo pero 
contento, etc. Ahora bien, tales sentimientos no solo coexisten y se «colorean» 

7.	 Se las llamas puras frente a lo anímico corporal, pero no me puedo detener en dicha distin-
ción.



202  Enrahonar 75, 2025	 Miguel Armando Martínez Gallego

mutuamente, sino que, de nuevo, son los sentimientos sensibles y vitales los 
que se ven recogidos desde el nivel anímico, el cual es, por tanto, más profun-
do; pensemos, por ejemplo, que la alegría puede ser el estado de ánimo desde 
el que la persona afronta el sufrimiento de una enfermedad. La alegría es más 
profunda que el sentimiento de enfermedad, pues este es el que se afronta con 
alegría, no a la inversa.

Finalmente, estas serían las características de los sentimientos espirituales, 
como la felicidad —en el sentido de beatitud (Seligkeit)— y la desesperación 
(cf. Scheler, 1916: 344-345; trad.: 461-463): 1) son inextensos; 2) son esen-
cialmente actos, nunca estados, pues brotan espontáneamente del centro per-
sonal y no constituyen meras reacciones a algo previamente dado —son «abso-
lutos», hasta el punto de que su intencionalidad cabría ser calificada de 
supracognitiva o precognitiva: acogemos lo conocido desde la beatitud, antes 
de conocerlo—; 3) se sustraen a toda manipulación directa; 4) su intimidad 
es la máxima posible: están vinculados inmediatamente al centro personal, del 
cual brotan; son sentimientos de la persona misma —la persona «es» feliz, no 
meramente lo «está» o «se» siente feliz—.

También la relación de este nivel con los anteriores se da en el sentido de la 
«coloración» y de la autonomía, que en este caso cabría llamar «absoluta»: el 
sentimiento espiritual es, más que ningún otro, independiente, por su espon-
taneidad, de los contenidos de los niveles previos; y él inunda con su «colorido» 
dichos contenidos, viéndose afectado lo menos posible por la «coloración» de 
aquellos. Afronto feliz y esperanzado un sufrimiento sensible, una enfermedad, 
la tristeza por una pérdida, etc., lo cual demuestra que la felicidad está en un 
estrato distinto y más hondo que el resto de sentimientos; desde la felicidad 
tomo, como persona, postura absoluta —no relativa a la variación de cuales-
quiera acontecimientos— ante lo que me sucede, anímica, corporal y sensi-
blemente, en el resto de niveles afectivos.

Extraigamos algunas conclusiones generales de esta presentación de la 
estratificación de la vida subjetiva. La primera es que parece haber, como 
dijimos, múltiples centros de actividad y reactividad dentro de la estructura 
subjetiva humana: el yo corporal, el yo psíquico y el centro personal. Ahora 
bien, la segunda consecuencia es que tales centros subjetivos no están sepa-
rados los unos de los otros; no hay tres sujetos en uno: no hay, por ejemplo, 
un animal —el yo vital corporal— dentro de la persona que se distinga de 
ella y actúe por su cuenta. Por el contrario, el yo corporal queda referido al 
yo psíquico como «suyo», y el centro personal tiene como «suyos» tanto el yo 
corporal como el yo psíquico.

Esta apropiación de cada centro desde los niveles más profundos implica 
que, en último término, el centro de la subjetividad es el centro personal, pero 
este se halla vinculado con los dos yoes: lo que le pasa al yo corporal no le pasa 
a un animal interior, distinto de mí mismo, sino que me pasa a mí; las reac-
ciones anímicas que parten de mi yo psíquico no parten de un sujeto distinto 
de mí, sino que son reacciones mías. Sin embargo, todo eso que es «mío» lo es 
en mayor o menor medida, pues lo corporal es menos «mío» que mis actos 



Del placer a la felicidad: la estratificación emocional...	 Enrahonar 75, 2025  203

espirituales, inmediatamente personales —aunque lo corporal no me sea ajeno, 
refleja menos quién soy, guarda relación más lejana con mi individualidad 
personal—, y otro tanto sucede con lo psíquico. Scheler lo expresaba lo mejor 
posible: «“me” siento descansado (nivel vital)», «“estoy” alegre» (nivel anímico) 
y «“soy” feliz» (nivel espiritual). Es la misma persona la que se siente descan-
sada que la que está alegre que la que es feliz, pero en cada paso de esta enu-
meración ganamos en profundidad, en cercanía al corazón de la persona y a 
su núcleo de vida subjetiva.

Cabría representar esto entendiendo el «centro» subjetivo, no como el 
punto central de una esfera, sino como el eje que atraviesa un cono invertido, 
uno de cuyos extremos queda más cerca de la superficie —que sería la base del 
cono— y el otro, en cambio, en lo más profundo —el vértice del cono—. El 
extremo más superficial de este eje sería el yo corporal, al que estaría referido 
el nivel más superficial de la sensibilidad, y el más profundo sería el centro 
personal; entre uno y otro tendríamos el yo psíquico y, en definitiva, toda la 
gradación de profundidad vivencial.

Insistamos en que esta tesis de los estratos no implica que la complacencia 
sensible no sea mía y que sí lo sea el sentimiento de felicidad. Todos los senti-
mientos son míos y vividos como tales; todos pertenecen «de suyo» (von Hause 
aus), decía Scheler, a la inmanencia de mi propia vida. Pero esa inmanencia 
presenta niveles, lo cual significa que todo sentimiento, siendo mío, es vivido 
como más o menos mío: soy yo quien se complace sensiblemente, pero esa 
complacencia sensible habla menos de mí, de quién soy yo, que mi sentimien-
to de felicidad. Por mucho que ambos sentimientos sean positivos, su diferen-
cia subjetiva es enorme: la complacencia sensible soy yo reaccionando a algo 
que me acaece, de manera más o menos similar a la de cualquier otro ser 
dotado de afectividad sensible, mientras que la felicidad soy yo posicionado 
existencialmente, como individuo personal absoluto, único e irrepetible, antes 
y con independencia de lo que me acaezca desde fuera.

2. �Evaluación de la crítica de Michel Henry a la doctrina  
de la estratificación afectiva

Tras este repaso, inevitablemente sumario, de los estratos afectivos según la des-
cripción de Scheler, paso ahora a comentar algunos puntos problemáticos en la 
exposición que de ella hace Michel Henry en La esencia de la manifestación.

1) 	Según Henry, la teoría de los niveles afectivos sirve de fundamento de las 
diferencias cualitativas entre sentimientos que establece Scheler:

La distinción del ser-original y el ser constituido del sentimiento da una sig-
nificación a la teoría scheleriana, en ella misma inadmisible, de los niveles 
afectivos, teoría que se propone como una explicación y, más aún, como el 
fundamento de la realidad de la diferencia que se instituye entre nuestros 
sentimientos. (Henry, 1963: 769; trad.: 583)



204  Enrahonar 75, 2025	 Miguel Armando Martínez Gallego

En sentido antropológico, es cierto que la constitución en estratos del ser 
humano da razón de la profundidad de los sentimientos. Pero conviene aclarar 
que, en sentido fenomenológico, es al revés: es el dato vivido de la profundidad 
el que sirve de fundamento fenomenológico de la teoría antropológica de la 
estratificación de la vida humana. Solo dicho dato inmediato permite justificar-
la. Contra lo que sugiere Henry en diversas ocasiones, Scheler no parte de una 
teoría infundamentada de los estratos subjetivos para luego introducirla acríti-
camente en su descripción de los sentimientos, sino que es dicha descripción, 
y el descubrimiento de la nota fenoménica de la profundidad del sentimiento, 
lo que busca servir de fundamento fenomenológico a aquella doctrina. Sea o no 
correcto el resultado, Scheler pretende hacer exactamente lo mismo que Henry: 
una descripción del sentimiento tal como es inmediatamente vivido.

2) 	Henry entiende que los niveles afectivos de Scheler son exteriores los unos 
a los otros y discurren en paralelo:

Niveles afectivos de profundidad diferente designan dimensiones de existen-
cia específicas, ontológicamente diferenciadas, exteriores y ajenas unas a las 
otras, de manera que un fenómeno perteneciente a una de estas dimensiones 
no difiere sólo por su calidad, sino precisamente por la región de ser donde 
se produce, de un fenómeno perteneciente a otra capa y respecto del cual se 
presenta así en la indiferencia de su exterioridad real. (Henry, 1963: 770; 
trad.: 583-584)

Esta exposición de la propuesta de Scheler es imprecisa y da lugar a mal-
entendidos. Según sabemos, los estratos pertenecen a una misma unidad, la 
de la vida afectiva personal, y se encuentran en relaciones recíprocas. No es 
una pluralidad de afectividades colocadas en paralelo, sino una pluralidad de 
escalones de una y la misma afectividad. Solo por eso lo que sucede en cada 
uno de ellos puede «colorear» lo que sucede en los demás. No se trata de com-
partimentos estancos. El propio Henry reconoce después que la tesis de que 
los estratos más profundos operan sobre el contenido de los más periféricos 
implica una unidad afectiva, pero parece entenderlo, sin mayores aclaraciones, 
como una inconsecuencia de Scheler.

Tras señalar estos reveladores problemas interpretativos en su exposición 
de la teoría de Scheler, me propongo hacer un primer comentario crítico —que 
habré de desarrollar en futuros ensayos— de algunas de las tesis fenomenoló-
gicas positivas que Michel Henry le contrapone:

a) 	Según el filósofo francés, es el contenido inmediato de los sentimientos, y 
no una teoría antropológica asumida acríticamente, lo que fundamenta su 
adscripción a diferentes «categorías» —todavía no se habla de «estratos»—:

La distribución de los sentimientos en diferentes clases o categorías es ella 
misma inmediata: cada sentimiento va a colocarse espontáneamente, dado lo 
que él es, es decir, también sobre el fondo en él de su autorrevelación inma-
nente en la afectividad, en la categoría de aquellos con los que su contenido 



Del placer a la felicidad: la estratificación emocional...	 Enrahonar 75, 2025  205

fenomenológico presenta alguna afinidad. La existencia misma de diferentes 
categorías, clases o grupos de sentimientos, lejos de poder fundarse en la estructura 
psicofísica del ser humano y en sus diferenciaciones naturales, lejos de «corresponder 
a la estructura de toda nuestra existencia humana», presupone, por el contrario, 
como su fundamento único y suficiente, la revelación inmanente de cada senti-
miento, la esencia de la afectividad. (Henry, 1963: 771; trad.: 584)

Ya vimos, en el punto 1, que la perspectiva adoptada por Scheler es idén-
tica, de modo que aquí no encontramos el desacuerdo que supone Henry.

b) 	Sin embargo, para Henry —y aquí se separan los caminos de ambas teo-
rías—, la categorización de los sentimientos según su profundidad —no 
solo «cualitativa» en general— no posee significación «ontológica», sino solo 
«axiológica»:

La distribución de nuestros sentimientos en diferentes categorías y, si se quiere, 
según diversos niveles de «profundidad», descansa sobre su contenido mani-
fiesto y se funda en él; concierne solamente al alcance de estos sentimientos, a 
su importancia respectiva, a sus consecuencias posibles para la existencia; no 
tiene y no puede tener más que una significación axiológica. (Henry, 1963: 
772; trad.: 584-585)

En sus términos, Henry sostiene que, ontológicamente, todos los sentimien-
tos pertenecen a un mismo ámbito, el de la inmanencia absoluta, que no admi-
te niveles; su estratificación solo afecta al significado valorativo o «existencial» 
que adquieren para nosotros por su contenido propio. El placer y la felicidad, 
en sí mismos, solo son distintos en su contenido —equivalente a esa «cualidad» 
a la cual añadía Scheler el rasgo de la profundidad, aduciendo que la tristeza y 
la melancolía difieren en «cualidad» y no, sin embargo, en profundidad—. Si 
decimos que uno es más profundo que otro es porque nosotros valoramos la 
felicidad, por su contenido, como más «importante» que el placer. El error de 
Scheler, según parece, habría sido introducir esa consideración «axiológica» 
posterior en su descripción «ontológica» de lo inmediatamente vivido.

Ahora bien, ¿en qué se basa la valoración para atribuir mayor o menor 
«importancia» a los sentimientos según su contenido inmediato, si este no 
incluye —como «nota fenoménica» suya— la profundidad del sentimiento? 
Si la profundidad no fuese un dato afectivo previo a la valoración, sino un 
añadido valorativo posfenomenológico, la «interpretación» axiológica del sen-
timiento carecería de apoyo fenoménico y sería arbitraria. No habría funda-
mento fenomenológico alguno para resolver aquella cuestión clásica de si hay 
complacencias «superiores» e «inferiores»; solo podríamos constatar que, sien-
do meramente afines o distintas en su «contenido», las reputamos más o menos 
«importantes existencialmente», sin poder justificar esa valoración acudiendo 
a la experiencia afectiva inmediata8. Frente a esto, resulta más cabal entender 

8.	 No olvidemos que Scheler habla de la «profundidad», no de la «superioridad» del senti-
miento, algo que Michel Henry no parece tener suficientemente en cuenta.



206  Enrahonar 75, 2025	 Miguel Armando Martínez Gallego

que esa «importancia existencial» reconocida al sentimiento se basa en el dato 
inmediatamente vivido de su profundidad, de su intimidad personal. La pro-
fundidad afectiva no es fruto de una «valoración» del sentimiento, sino su 
único fundamento posible.

Además, de manera general, la relegación que aquí hace Henry de ciertos 
datos, considerados «axiológicos» y contrapuestos a lo «fenomenológico», pare-
ce participar del prejuicio heideggeriano de que lo «valorativo» posee un carác-
ter derivado, secundario, siendo algo de lo que el filósofo no se debe ocupar 
en primer lugar. Me atrevería a decir que, si se elimina del primer plano de la 
«ontología fenomenológica» toda consideración presuntamente axiológica y 
ética, en lugar de considerar lo axiológico como parte de lo inmediatamente 
dado y, por tanto, de lo abarcado en el primer plano de dicha ontología, el 
resultado es la imposibilidad de reintroducir más adelante la reflexión ética 
como algo fenomenológicamente fundado: si ese fundamento no está dado al 
comienzo, no se ve de dónde podría obtenerse más adelante.

c) 	 Según Henry, el placer y la desdicha supuestamente simultáneos no son 
sentimientos coexistentes, como dice Scheler, ni tampoco dos sentimientos 
reunidos en una totalidad superior; parece sugerir que hay un único senti-
miento, el de la desdicha, y en esa desdicha el presunto placer no es, en 
rigor, vivido como tal:

Si podemos sentirnos insignificantes y miserables a la vez que experimentamos 
un intenso placer sensorial, no es, como piensa Scheler, porque estas dos tona-
lidades se desarrollen en planos afectivos exteriores el uno al otro y realmente 
separados9. La posibilidad misma de la oposición reside, por el contrario, en 
la unidad, en la unidad concreta de una única tonalidad fundamental que sólo 
es ligeramente modificada por el placer experimentado y, más aún, lo modifica 
a éste; de manera que, para describir fielmente lo que ocurre en este caso, hay 
que decir que lo que debería ser un placer y se presenta bajo el concepto de éste, 
en realidad no es uno de ellos, no es experimentado como tal. La indiferencia 
misma que parece instituirse entre estas dos tonalidades, en el caso precisamente 
en que el placer nos deja indiferentes, no se instituye en absoluto entre dos 
tonalidades realmente diferentes y situadas en planos separados, exteriores el 
uno al otro: es la indiferencia de la existencia como incapaz por principio de 
ser modificada por nada, su tonalidad afectiva fundamental y una. (Henry, 
1963: 775; trad.: 587)

Esta descripción alternativa, lejos de desacreditar la de Scheler y justificar 
la tesis de Michel Henry, es solo el resultado consecuente de haber aceptado 
esta de antemano. Henry se limita a negar la posibilidad misma de los casos 
aducidos por Scheler —sentimientos coexistentes que no se fusionan en uno 
solo—, pero, en realidad, parece que tales casos sí son posibles y, por tanto, la 
premisa que los vuelve imposibles es la que debería probarse. Sí es concebible 

9.	 Conviene insistir en que esta caracterización de la teoría de Scheler es errónea.



Del placer a la felicidad: la estratificación emocional...	 Enrahonar 75, 2025  207

complacerse plenamente en un agrado sensible al tiempo que se está triste o 
desesperado. Más aún, cabe pensar que haya placeres que solo sean vividos 
como tales sobre la base de una cierta desesperación, como cuando el nihilista 
desencantado se complace en que todo vaya mal.

d) 	Pero sucede que, para Henry, hablar de sentimientos coexistentes, en lugar 
de una tonalidad afectiva única, equivale a sostener que hay una plurali-
dad de existencias o yoes, cada uno de ellos idéntico a cada uno de esos 
sentimientos:

Existe una unidad afectiva de la existencia corporal. Esta unidad, que se deriva 
de todo lo que en cada instante afecta al cuerpo, consiste necesariamente en 
la fusión de todos los sentimientos producidos por esta afección en una sola 
tonalidad afectiva de la existencia idéntica a la existencia misma. La exteriori-
dad real de una pluralidad de sentimientos diferenciados por esta exterioridad 
misma significaría, por el contrario, el estallido de la existencia y su destruc-
ción o, si se prefiere, una pluralidad de existencias, una multiplicidad de yoes, 
cada uno de los cuales sería idéntico a uno de estos sentimientos separado de 
todos los demás. (Henry, 1963: 772; trad.: 585)

Así se intenta reducir al absurdo la posición de Scheler. Según Henry, esa 
coexistencia de sentimientos no puede predicarse del sentimiento «real», «ori-
ginal», es decir, inmediatamente vivido, que es pura afectividad, sino solo del 
sentimiento «constituido», que ya no es afectividad, sino algo objetivado, 
representado.

Pues bien, ya vimos que Scheler reúne la pluralidad de sentimientos, irre-
ductibles los unos a los otros, en un todo afectivo unitario, el de la vida per-
sonal. La vida personal es una, pero en cada uno de sus instantes puede coexis-
tir una pluralidad de sentimientos. La reducción al absurdo que pretende 
Henry solo se sostiene si se acepta su supuesto de partida: que la existencia 
subjetiva se identifica con su afectividad, de modo que, en rigor, solo puede 
haber un sentimiento, idéntico al sujeto mismo —o una tonalidad afectiva—.

Este es el punto que debe discutirse a fondo. Desde un punto de vista 
descriptivo, la fusión completa del sujeto personal con su sentimiento vuelve 
ininteligibles aquellas situaciones en que la persona toma postura afectiva 
sobre su propia afectividad: yo me posiciono ante tal sentimiento mío —por 
ejemplo, alegrándome del bienestar corporal que siento10—, de modo que 
dicho sentimiento, siendo mío, no soy yo. Yo soy el sujeto de la afectividad, 
no la afectividad misma. Por eso entiende Scheler que los sentimientos guar-
dan una relación con el yo: porque no se identifican con él. La posibilidad 
de una «interpretación» de los sentimientos, admitida por Michel Henry, o de 
un sentimiento «constituido» a partir de la inmanencia afectiva, parece impli-

10.	 Tanto el bienestar como la alegría por el bienestar son «míos» o «inmanentes», pero la alegría 
es «más» mía, pues soy yo reaccionando a mi bienestar: hay niveles de intimidad dentro de 
la inmanencia.



208  Enrahonar 75, 2025	 Miguel Armando Martínez Gallego

car el reconocimiento de una actividad subjetiva distinta del sentir mismo y 
que opera con él. Todo ello resultaría impracticable si entre mi persona y lo que 
siento como persona no hubiera una distancia y, al mismo tiempo, una rela-
ción de apropiación: no podría vivir el sentimiento como mío si yo mismo 
fuera el sentimiento. Tal fusión completa de la subjetividad y de la afectividad 
es la que creemos que se da en la vida animal y no podemos, en el fondo, 
imaginarla.

Si Michel Henry llevara razón, la vida subjetiva sería indistinguible de un 
río heraclíteo, carente de mismidad personal; caeríamos en uno de los errores 
que Scheler intentaba evitar, con o sin éxito, en su teoría de la persona: el del 
actualismo. La vida subjetiva está en constante variación, pero eso que no es 
idéntico a cada instante es, sin embargo, una y la misma vida afectiva; que, 
además, es la mía, no la de cualquier otra persona, ni la de un animal, ni la 
de Dios. No puede constituir una impureza fenomenológica el introducir esa 
permanente mismidad personal individual, distinta del variable curso afectivo 
mismo, en el análisis de lo inmediatamente vivido, ya que no nos vivimos, de 
manera inmediata, como un sentir anónimo. Además, si no hubiera una 
distancia o trascendencia en la inmanencia del vivir, ¿quién y desde dónde 
llevaría a cabo dicha descripción del propio vivir? El animal, donde supone-
mos que subjetividad y afectividad están fundidas al modo del actualismo, 
no está en condiciones de describir fenomenológicamente su propia vida. Si 
Michel Henry puede escribir La esencia de la manifestación y un chimpancé 
no puede hacerlo, quizá se deba a que Michel Henry no se identifica sin más 
con su propio vivir, sino que ese vivir es suyo y, justamente por ello, se 
encuentra a una cierta distancia de él. De ser así, ¿cómo negar, en nombre 
del rigor fenomenológico, aquello sin lo cual ningún análisis fenomenológi-
co es posible?

e) 	 Por último, Henry contrapone, como hemos visto, la región ontológica de 
lo «constituido» y representado o trascendente a la región de lo inmanen-
te y lo aplica al dolor: el dolor vivido es dolor inmanente, ante el cual no 
hay distancia, y el dolor a distancia o trascendente queda convertido auto-
máticamente en dolor no vivido, sino solo representado como algo ante 
mí y, por tanto, ajeno a la inmanencia del propio vivir.

Que el sentimiento sensorial, considerado en su ser real, no se refiere al Yo de 
forma mediata, «doblemente indirecta», se echa de ver en que lo que constitu-
ye la afectividad de este sentimiento, el carácter doloroso de un dolor, nunca 
se sitúa ante nosotros en el lugar en que el dolor se encuentra representado y 
constituido. Si no fuera así, si el dolor se encontrara realmente en el lugar del 
cuerpo orgánico en que está situado, podríamos retirarnos de él igual que el 
mar se retira de la playa, dejarlo allí ante nosotros, inofensivo y constatado por 
nosotros como por un espectador ajeno, por el Espíritu universal. […] Diga-
mos, para hablar con todo rigor, que el dolor sería trascendente. Pero el dolor, 
mientras está ahí, no está ahí ante nosotros; lo que lo determina existencial-
mente es lo que lo determina ontológicamente: la incapacidad por principio 



Del placer a la felicidad: la estratificación emocional...	 Enrahonar 75, 2025  209

del ego absoluto de tomar cualquier distancia respecto de él y de escapar de 
él, es decir también, la pertenencia por principio del dolor, considerado en su 
afectividad, a la esfera de inmanencia radical que es la del ego mismo. (Henry, 
1963: 779-780; trad.: 590-591)

Frente a esto, cuyas graves implicaciones acabo de sugerir, cabe distinguir 
diversas formas de «distancia» o trascendencia: la distancia que yo guardo 
respecto a un dolor —o placer— inmediatamente vivido constituye un modo 
de trascendencia distinto al del dolor o placer representado. No toda distancia 
es, como supone Henry, distancia objetivante. Es verdad que un placer repre-
sentado no es un placer inmediatamente vivido, y que este no debe equiparar-
se a aquel —como en la intencionalidad secundaria de Brentano—, pero eso 
no quiere decir que yo, como sujeto, me funda en el placer vivido, y que no 
me distinga inmediatamente a mí mismo, como existencia personal, de ese 
placer que es mío —tomando, por ejemplo, diversas posturas afectivas ante él: 
disfrutarlo, rechazarlo…—. No es lo mismo el placer, disfrutado o rechazado, 
que el sujeto del placer, quien lo disfruta o lo rechaza. Que el sentimiento sea 
mío, y vivido inmediatamente como tal —que sea, en ese sentido, inmanen-
te—, no implica, sino que excluye que yo me identifique con ese sentimiento. 
Solo puede ser mío aquello que no soy yo mismo11. La persona no es «la» vida: 
la vida es de «esta» persona.

A esa peculiarísima distancia o trascendencia en la inmanencia, que conser-
va el ser «mío» del sentimiento sin por ello fundirme en él, pudiendo así tomar 
postura frente a él y apropiármelo de diversas maneras, es a lo que Scheler 
denomina profundidad del sentimiento, su mayor o menor «intimidad». Su 
negación no solo conlleva notables dificultades éticas y antropológicas, sino 
que representa, a mi juicio, una carencia en la descripción misma del modo 
en que experimentamos nuestra vida afectiva.

Referencias bibliográficas

Fernández Beites, Pilar (2019a). «El dolor-sensación y su diferencia respec-
to de los sentimientos abiertos a disvalores». Pensamiento, 75(285), 825-
848. 

	 <https://doi.org/10.14422/pen.v75.i285.y2019.002>
— 	(2019b). «Engaños en el percibir afectivo del dolor». Isegoría, 60, 209-231. 
	 <https://doi.org/10.3989/isegoria.2019.060.12>
Henry, Michel (1963). L’essence de la manifestation. París: PUF. Versión espa-

ñola: La esencia de la manifestación. Salamanca: Sígueme, 2015.
Scheler, Max (1916). Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wer-

tethik. Berna y Múnich: Francke, 1966. Gesammelte Werke, 2. Versión 
española: Ética. Madrid: Caparrós, 2001.

11.	 Omito aquí el difícil caso de los sentimientos espirituales, «punto cero» de la distancia en 
la inmanencia.



210  Enrahonar 75, 2025	 Miguel Armando Martínez Gallego

Miguel Armando Martínez Gallego es profesor ayudante doctor del Área de Filosofía Moral 
en el Departamento de Filosofía y Sociedad de la Universidad Complutense de Madrid. Su 
investigación versa sobre cuestiones fundamentales de ética y de antropología filosófica, en 
especial a partir de Max Scheler y de la tradición fenomenológica.

Miguel Armando Martínez Gallego is Doctor in Philosophy and Assistant Professor of Moral 
Philosophy in the Department of Philosophy and Society at the Complutense University of 
Madrid. His research deals with fundamental questions of ethics and philosophical anthropol-
ogy, with a special focus on Max Scheler and the phenomenological tradition.


	Del placer a la felicidad: la estratificación emocional según Max Scheler y su crítica en Michel Henry
	1. La estratificación de la vida emocional según Scheler
	2. Evaluación de la crítica de Michel Henry a la doctrina de la estratificación afectiva
	Referencias bibliográficas

