Alba Flores Velasco
Universitat Autonoma de Barcelona
Grau en Llengua i literatura espanyoles

El instante poético o la busqueda del presente perpetuo

Qué importa el tiempo sucesivo si en él hubo una plenitud, un éxtasis, una tarde.

Jorge Luis Borges

Y todo transcurrir no es mas que un punto.
Roberto Juarroz

Al recoger su premio Nobel en 1990, Octavio Paz no dudé en dedicar su discurso a «la busqueda del
presente» en que se sustenta toda su produccion literaria. Sin rechazar el futuro, aunque tratando el
progresoy el porvenir desde una perspectiva critica, el poeta y ensayista mexicano defendié, como lo hizo -
explicitamente unas veces, de manera velada otras- en la mayoria de sus obras, ese tiempo, ese pajaro
que se desvanece cuando tratamos de alcanzarlo, ese presente puro, el unico que la percepcion humana
es capaz de captar: el instante. Accesible solo para algunos, el instante escapa a la historia, sobrevuela el
tiempo horizontal, desaffa la circularidad mitica y encarna, tan solo, en la poesia y en el amor. Poema y
unién amorosa desaffan toda concepcion temporal previa, fundiendo en el ahora el pasado, el presente y
el futuro.

Hasta llegar a Paz, sin embargo, la aporia del tiempo ha sido objeto de estudio por parte de
fisicos, filésofos y poetas desde la Antigiedad. Edmund Husserl postula, en sus Lecciones de fenomenologia
de la conciencia interna del tiempo, una doble realidad temporal: de un lado, el tiempo objetivo; del otro, el
tiempo inmanente al curso de la conciencia. El primero es un tiempo compartido «constituido por la
intersubjetividad trascendental» (Kretschel, 2013: 181), esto es, el tiempo del mundo objetivado a través
de la empatia; el segundo, en cambio, esta supeditado a los procesos fenomenoldgicos de «impresion
inmediata», «retencién» y «anticipacion»: nuestra percepcion no serfa unidireccional sino que se
bifurcarfa hacia tres horizontes intencionales, esto es, pasado, presente y futuro de lo percibido. La
simultaneidad inferida de la triple direccionalidad de la percepcion es similar a la que define al zidn de la
antigua Grecia, concepcion del tiempo en la que confluyen, en el presente, un pasado recuperado por la
memoria y un futuro proyectado por la imaginacion.

Entre estos dos momentos de la reflexion filosofica acerca del tiempo muchas han sido las posturas en
torno al problema de la temporalidad. Aristoteles, a diferencia de Platon —para quien el tiempo es una
imagen movil de la eternidad—, afirma que tiempo y movimiento son inseparables puesto que «el
tiempo es el numero del movimiento» (Conde Soto, 2012: 13). Entendido como fenémeno subjetivo,

San Agustin se aleja de la concepcidn de Aristételes —que lo concibe como manifestacién exterior— e

24



inscribe el tiempo en el alma, donde confluyen la memoria, la visién y la espera. Discipulo de Hussetl,
Martin Heidegger defiende, en sus conferencias sobre E/ ser y e/ tiempo, que la vida humana del Dasein
«no acontece en el tiempo, sino que es el tiempo mismo» (2009: 85). Para el filésofo aleman, el tiempo
del reloj, el tiempo terrestre, «no es nada mas que nuestra misma convivencia, el tiempo que somos en
comun» (2009: 87). No es el propésito de este trabajo desentrafiar el concepto de tiempo que Octavio
Paz contempla, pues él mismo afirma no saber cual sea su forma; el objetivo es tratar de acotar la idea
que el mexicano tiene del #empo poético a través tanto de sus poemas como de sus escritos ensayisticos y
ponerlo en relaciéon con las principales tesis acerca de la percepcion temporal del ser humano.

La defensa del instante que lleva a cabo Octavio Paz no se inscribe en el tiempo de la historia.
Para ¢€l, no se trata de detener la progresion y apresar un abora en la sucesion temporal; cualquier intento
serfa inuatil y desembocarfa en la frustracion y el desgarro, en la melancolia mas profunda. Pensemos en
Baudelaire, a quien le tocod vivir, como afirma Sartre, «en una época que acababa de inventar el
porvenir» (1984: 108); el poeta maldito persigui6 la modernidad y descubrié «que no es sino tiempo que
se deshace entre las manos» (Paz, 1991). Para Paz, como para Baudelaire, «el futuro es un tiempo falaz
que siempre nos dice ‘todavia no es la hora’ y que asi nos niega» (1970: 96). El tiempo cronométrico

encarna, asimismo, la voracidad que arrasa con todo lo vivido:

Abre simas en todo lo creado,

Abre el tiempo la entrafia de lo vivo,

Y en la hondura del pulso fugitivo

Se precipita el hombre desangrado.

jVértigo del minuto consumado!

En el abismo de mi ser nativo,

En mi nada primera, me desvivo:

Yo mismo frente a mi, ya devorado («La caida», I, vv. 1-8)

Estoy dentro del ojo: el pozo

donde desde el principio un nifio

esta cayendo, el pozo donde cuento

lo que tardo en caer desde el principio,
el pozo de la cuenta de mi cuento

por donde sube el agua y baja

mi sombra («Pasado en clarox, vv. 61-67)
Roza mi frente con sus manos frias

el rio del pasado y sus memorias

huyen bajo mis parpados de piedra.

No se detiene nunca su carrera

y yo, desde mi mismo, lo despido («Cuarto de hotely, 11, vv. 1-5)13

En terminologfa de Heidegger, el ser-ahi es un ser para la muerte; nacer es morir, es iniciar la caida en
ese pozo, el tiempo del calendario, al que somos arrojados desde nuestro tiempo original, primitivo; la
implacable vida se reduce a contar lo que tardamos en caer, a contemplar nuestra carrera hacia la
muerte. Ese tiempo original, ese «presente sin fisuras» que el ser humano experimenta durante sus
primeros afios —unos anos, los de la infancia, en que la temporalidad se percibe tnicamente a través de

los sentidos-, es reemplazado por el tiempo objetivo marcado por el reloj. Esta expulsion del presente,

13 Todos los poemas citados en el trabajo estaniéatdeLibertad bajo palabra (1974) ySalamandra (1969).
25



como Paz la denomina en su discurso de aceptacion del Nobel, «es una experiencia que todos hemos
sentido alguna vez; algunos la hemos vivido primero como una condena y después transformada en
conciencia y accion» (Paz, 1991).

Reivindica Saul Yurkiévich el deseo paciano de «volver al tiempo del origen, al reversible y
recuperable del eterno retorno, tiempo paradigmatico, no el lineal y prospectivo de la historia sino el
verticaly (1989: 102). Discrepo con Yurkiévich en la equivalencia entre el tiempo circular y el vertical
que se desprende de su afirmacion. Segin el critico argentino, la busqueda del presente que lleva a cabo
Paz estarfa dirigida a la recuperaciéon del tiempo circular o vertical, constituyendo ambos,
indistintamente, la temporalidad pura y primigenia, pero ambas concepciones no son equivalentes. En
su obra se reconoce la herencia mitica del eterno retorno, es cierto; siempre asociada o, mejor, en
oposicién, al suceder histérico, esta idea aparece en poemas como «Noche en claro» («el tiempo daba
vueltas y vueltas y no pasaba / No pasaba nada sino el tiempo que pasa y regresa y no pasa», vv. 53-54);
o E/ mono gramitico («el tiempo trascurre y no trascurre. Estas seis de la tarde son desde el origen las
mismas seis de la tarde y, no obstante, los minutos suceden a los minutos con la regularidad
acostumbrada» (1997: 114). «Piedra de sol» constituye el ejemplo paradigmatico del enfrentamiento
entre circularidad y linealidad, ya que, a pesar de que el poema opera «sobre la significacién universal del
mito, ampliada y enriquecida con la significacién aztecay, esta se inscribe en una temporalidad historica
(Sucre, 1989: 54). De este modo, Paz logra fundir circularidad mitica y linealidad occidental,
desprendiéndose de ello dla idea —como experiencia vital, pero también histérica- de un instante que es
eternizado» (Zabalgoitia, 2013: 308, 313). En «Piedra de Sol», el sujeto lirico logra rescatar el instante,
aislarlo del devenir a través de la fijeza momentanea que constituye el acto poético (Pacheco, 1989: 73).
Esta fijeza mévil es la paradoja que define al objeto de deseo de Octavio Paz; no el tiempo mitico,
como opina Yurkiévich, ni el lineal, sino un tiempo inaccesible que brota en el momento de la
revelacion; la confluencia de todos los tiempos en un ahora: el «instante eléctrico, el tiempo vertical.
Escribe Octavio Paz que en el amor, como en la poesia, «participamos de una verdadera conjuncién.
Ayer, hoy y mafiana se resuelven en una presencia. Durante un instante o un siglo esta experiencia nos
hace vislumbrar en el cambio la identidad y la permanencia en el transcurrim (2014: 4).

Este paradigma domina la totalidad de su produccién poética y ensayistica: la defensa del
presente perpetuo que ensalza en poemas como «Conscriptos USA» («(No durar: ser eterno, / labios en
unos labios, / luz en la cima de la ola, viva, / soplo que encarna al fin / y es una plenitud que se
derrama. / Ser eterno un instante, / vibracion amarilla del olvido”, 2, vv. 9-15), «Apuntes del
insomnio» («En la cima del instante / me dije: “ya soy eterno / en la plenitud del tiempo”. / Y el
instante se cafa / en otro, abismo sin tiempow, 2, vv. 1-5); o «La sombra» («Nada fue ayer, nada mafiana,
/ todo es presente, todo estd presente», vv. 29-30) encaja completamente en la concepcion temporal
que Gaston Bachelard postula en La intuicion del instante. Para el filésofo francés, la temporalidad es

esencialmente discontinua y su duracién es un producto elaborado por la memoria que, en su deseo de

26



revivir, enlaza los instantes: «[el tiempo] es un polvo de instantes, mejor aun, un grupo de puntos en
que un fendmeno de perspectiva solidariza de manera mas o menos estrecha» (1999: 31). Bachelard,
asumiendo las teorfas que Gaston Roupnel expone en su obra Siké, afirma lo que posteriormente
reivindicara Paz: «el tiempo es el instante, y el instante presente tiene toda la carga temporal» (1999: 46).

Esta idea de presente perpetuo que enmarca, para el mexicano, tanto la revelacion poética como
la erética se aleja de la concepciodn lineal del tiempo propia del historicismo: «el planeta entero —afirma
Paz— cree en la historia como un avance continuo |[...] El culto al progreso es la creencia basica del
hombre moderno» (2014: 4). Pero el hombre no es un ser de progreso, sino de regreso; un regreso
entendido no como una mirada al pasado sino como vuelta a uno mismo. «LLa verdad, pues —afirma
Pere Gimferrer—, no esta en la idea, sino en el hombre concreto; no en la temporalidad de la Historia,
puramente abstracta, sino en la del instante, idéntico al sustrato comun que discurre bajo la Historia»
(1980: 100). Si la poesia es penetrar en el ser, esa entrada se produce gracias al instante en que
«presentir» y «recordam —esto es, imaginar- llevan al lector a su origen, a su unidad; un instante en que
en el ser se funden pasado, presente y futuro: esa es la revelacion, la epifania, el esplendor. El ser
humano, que fue una vez hijo de ese «manar continuo de un presente fijor, ha dejado de «coincidir con
el fluir de la realidad» (Paz, 1973: 188) para supeditarse al £ronos, al tiempo marcado por las agujas del
reloj y solamente regresa a esa unidad perdida y deseada a través del instante que tan solo el amor y la
poesia revelan. Sin embargo, su naturaleza es paraddjica: «ser el punto mas alto de la marea temporal, la
intensidad extrema del tiempo y, en el mismo movimiento, su anulacién» (Paz, 1965: 125). La sucesion
no se detiene, sino que se abre, mediante el poema o la unién erdtica, un paréntesis en que se disuelven
los antagonismos y surge la pura presencia. El instante poético es capaz, como la risa de Esplendor en
E mono gramatico, de recrearse y revivirse continuamente: «miro a esplendor y a través de su rostro y de
su risa me abro paso hacia otro momento de otro tiempo y alla en una esquina de paris oigo la misma
risa. Y esa risa se superpone a la risa que oigo aqui, en esta pagina» (1997: 114). Del mismo modo, el
instante epifanico permite al lector re-recrear el tiempo recreado previamente por el poeta mediante sus
versos: el instante, como la risa de Esplendor, se actualiza en cada acto de lectura. «lL.a poesia —afirma
Bachelard— es una metafisica instantanea» (1999: 93); sin prélogos ni preambulos, tiene la capacidad de
quebrar la linealidad y reunir en un unico instante las simultaneidades y antitesis mas alejadas
posibilitando al ser, de una vez por todas, el retorno a su unidad primitiva trascendiendo «el devenir de
los otros, el devenir de la vida y el devenir del mundo» (1999: 95). El tiempo poético no se sucede: se
eleva o se hunde, brota, irrumpe una y mil veces con cada nueva lectura.

Solo bajo esta percepcion del tiempo como pura verticalidad puede Paz declarar la desaparicion
del autor: «escribir un poema es descifrar al universo solo para cifrarlo de nuevo. El juego de la analogia
es infinito: el lector repite el gesto del poeta: la lectura es una traduccidon que convierte al poema del
poeta en el poema del lector» (1974: 107). La palabra poética, como apunta Gimferrer, tiene la

capacidad de «fijar el instante» (1980: 90); cada lectura recupera dicha fijeza y la actualiza, el lector recrea

27



el mundo cifrado por el poeta y, de este modo, se recrea a si mismo: el significado del poema, entonces,
no recae en la intencién del poeta sino en la intencion que despierta el poema en el lector. Asi, la
revelacion solo puede inscribirse en esa verticalidad defendida por Bachelard, pues la simultaneidad, la
fusion armoénica de contrarios que genera ese instante eléctrico, no puede concebirse como algo
sucesivo —la antitesis no puede segmentarse en un antes y un después— sino sincrénico.

Sin embargo, ni poeta ni lector son los verdaderos autores del poema: diez afos antes de que
Roland Barthes proclamara, en su articulo péstumo «l.a muerte del autom', «da necesidad de sustituir
por el propio lenguaje al que hasta entonces se suponia que era su propietario» (1968), Paz ya concebia
a autor y lector como «dos momentos existenciales del lenguaje» (1974: 107). La escritura poética es la
unica capaz de tender puentes entre ‘esto’ y ‘aquello’ estableciendo correlatos objetivos entre ambos y
posibilitando la localizaciéon de una «emocién intensa» o de un «momento de revelacién» cifrado en ese
instante que cada nueva lectura reactualiza (Culler, 1975: 249). Entonces, el poema, la obra de arte, solo
se constituye mediante el proceso de recepcion, y con cada nueva recepcion; sin ella no hay experiencia
estética y, por ende, no hay obra de arte: el poema solo existe en la recepciéon y es mediante la
experiencia estética como el lector o el oyente puede acceder al instante epifanico y, por consiguiente,

encontrarse consigo mismo. Tal y como lo describe Roupnel en S7/o,

el Arte es la escucha de esa voz interior. El nos trae el murmullo escondido. El es la voz de la conciencia
sobrenatural que reside en nosotros sobre el fondo inalienable y perpetuo. El nos devuelve al sitio primordial de

nuestro Ser y al lugar inmenso donde estamos en el Universo entero (Bachelard, 1999: 91).

El universo se descubre ante el receptor en ese instante vivido en la experiencia estética; «sintesis
sentimental de los contrarios» (Bachelard, 1999: 91), el instante poético, tal y como Paz lo concibe, solo
puede inscribirse en el tiempo vertical, el unico en que el poeta puede armonizar las oposiciones que
conforman al ser, experimentar a la vez los secretos del universo y del alma, y cifrar su misterio;
misterio que solo podra ser descifrado en ese instante, el de la experiencia estética, en que el receptor
logra sustraerse a la horizontalidad temporal y recobrar la fijeza momentanea que yace en el fondo de
todo poema, de toda obra de arte, y todo lo que esta esconde. Porque, como concluye Gimferrer,
«cualquier poema se encamina a suscitar este instante de revelacion, que sélo existe porque existe el
poema,; la lectura de cualquier poema es un itinerario hacia el instante de la fijeza, en que la conciencia

se ve a sf misma al ver el instante» (1980: 34).

Bibliografia

BACHELARD, G. (1999): La intuicion del instante, México: Fondo de Cultura Econémico.
BARTHES, R. (1968): «IL.a muerte del autor, consultado en linea en
<http://www.cubaliteraria.cu/revista/laletradelescriba/n51/articulo-4.html>.

CONDE SOTO, E. (2012): Tiempo y conciencia en Edmund Husserl, Santiago de Compostela: USC.
CULLER, J. (1975): La poética estructuralista, Barcelona: Anagrama.

GIMFERRER, P. (1980): Lecturas de Octavio Paz, Barcelona: Anagrama.

14 Escrito en 1968 pero publicado péstumamenteedmuissement de la langue, en 1984.

28



HEIDEGGER, M. (2009): Tiempo e historia, Madrid: Trotta.
KRETSCHEL, V. (2013): «El proceso de objetivacion del tiempo fenomenolédgicon, en Thémata. Revista
de Filosofia, n. 47, pp. 165-183.
PACHECQO, J. E. (1989): «Descripcion de Piedra de Sob, en Pere Gimferrer (ed.), Octavio Pag, Madrid:
Taurus, pp. 69-79.
PAZ, O. (1965): Cuadrivio, México: Joaquin Mortiz.

(1973): E/ laberinto de la soledad, México: Fondo de Cultura Econémico.

(1997): E/ mono gramitico, Barcelona: Planeta.

(1974): Libertad bajo palabra, México: Fondo de Cultura Econémica.

(1974): Los hijos del limo, Barcelona: Seix Barral.

(1969): Salamandra, México: Joaquin Mortiz.

(1975): Pasado en claro, México: Fondo de Cultura Econémico.

(1970): Postdata, México: Siglo XXI.

(1991): «lLa busqueda del presente», en Tore Fringsmyr (ed.), Les Prixc Nobel. The Nobel Prizes
7990, Stockholm: Nobel Foundation. Consultado en:
<http://www.nobelprize.org/nobel_prizes/literature/laureates/1990/ paz-lecture-s.html>

(2014): «Un animal que imagina. Conferencia dictada por Octavio Paz en el Colegio Nacional
de México el 18 de marzo de 1975», en Babelia, pp. 4-5.
SARTRE, J. P. (1984): Baudelaire, Madrid: Alianza.
SUCRE, G. (1989): «l.a fijeza y el vértigo», en Pere Gimferrer (ed.), Octavio Pag, Madrid: Taurus, pp. 45-
08.
YURKIEVICH, S. (1989): «Octavio Paz, indagador de la palabra», en Pere Gimferrer (ed.), Octavio Paz,
Madrid: Taurus, pp. 96-117.
ZABALGOITIA, M. (2013): Fantasmas de la nueva palabra. Representacion y limite en literaturas de América
Latina, Barcelona: Icaria.

Para Paz, durante la infancia la temporalidad se percibe tnicamente a través de los sentidos;
posteriormente, este tiempo original es reemplazado por el tiempo objetivo marcado por el reloj. Tinta y
collage, de Laura Giordani.

29



