DOSSIER-2004 ISSN 1696-4403 José Luis Ruiz-Peinado

p ‘
L]

.

i 3

DOSSIER

De nobis ipsis silenus. Reflexiones sobre Hans Blumenberg,
lector de Kant

José Luis Villacafias Berlanga (Universidad de Murcia)
Resumen / Resum / Abstract

El autor analiza a Hans Blumenberg en relacion al filosofo Kant a la vez que repasa la
fisolofia de la historia, la historia de la ciencia y los principales conceptos analizados por la
filosofia del siglo XX. / L'autor analitza Hans Blumenberg en relacié al filosof Kant alhora que
repasa la filosofia de la historia, la historia de la ciéncia i els principals conceptes analitzats
per la filosofia del segle XX / The author analyzes Hans Blumenberg in relation to Kant at the
same time that reviews the philosophy of the history, the science history and the main concepts
analyzed by the 20th century philosophy.

Palabras clave / Paraules clau / Key Words
Ciencia, filosofia, historia de la ciencia, historia de la filosofia, siglo XX. / Ciéncia, filosofia,

historia de la ciencia, historia de la fisolofia, segle XX. / Science, Philosophy, Science history,
philosophy history, 20th century.

Continuando la gran decision

1. Kant no es el principal interlocutor de Blumenberg.! Al menos en apariencia. Hoy
podemos identificar la tension fundamental de su trabajo intelectual y comprender que reside en
esto: cuestionar la centralidad que la filosofia de Heidegger ha obtenido en el siglo XX. A su
manera, flotando un poco sobre las bruscas realidades del mundo, que sélo en un trabajo muy

1. Sobre Hans Blumenberg, lo mas completo que puede leerse es el magnifico colectivo H.B. Mito,
metéfora,modernita, a cura di Andrea Borsari, Il Mulino, Bologna, 1999, con un excelente conjunto de
estudios, entre los que puede destacarse, para este ensayo, los de Bruno Accarino y Andrea Borsari,
“Nomadi e no. Antropogenesi e potencialismo in Hans Blumenberg, pp. 287-341; y L’’antinomia
antropologica”. Relata, modo e cultura in H. B.”, pp. 341-421. Cierra el volumen una magnifica
bibliografia de y sobre H. B. En relacion con otros temas kantianos, cf. Bruno Accarino, Daedalus, Le
disgresione del male da Kant a Blumenberg, Mimesis, Milano, 2002.

Resumen / Resum / Abstract http://seneca.uab.es/hmic



http://seneca.uab.es/hmic/index.html

De nobis ipsis silenus

tardio se digno reconocer, gestionando como nadie las anécdotas y la ironia, Blumenberg no se
ha resignado frente al éxito de Heidegger. No me atrevo a decir que haya visto en ello una
injusticia, aunque desde luego es una sefial. En todo caso, esas resistencias contra el autor de la
analitica del Dasein constituye la clave central de la atmoésfera intelectual de las obras de
Blumenberg y por ella nos decidimos a ser sus lectores y seguidores.

2. Esta preeminencia de Heidegger, aparte de levantarse sobre el truco de trabajar con la falta
de claridad,? se obtuvo, y Blumenberg se ha referido a los sucesos con su acostumbrada
elegancia, a partir de dos momentos decisivos: la discusion de Davos, en la que Heidegger
desprecio la deriva de Cassirer desde la teoria del conocimiento hasta la filosofia de las formas
simbolicas, y la mas dolorosa y dudosa relacién de Heidegger y Husserl, que asumiendo la
centralidad del concepto del “mundo de la vida”, permitid presentar la propia analitica del
Dasein como una novedad radical que arrinconaba a su verdadero fundador. Con una sutil
voluntad reparadora, Blumenberg se ha referido siempre a Cassirer y a Husserl como sus
verdaderos maestros y no ha dejado de rendirles homenajes diversos. El canodnico, y el que nos
resulta importante para este ensayo, fue entregado a la memoria de Cassirer en el discurso de
recepcion en la universidad de Heidelberg del premio Kuno Fischer en afio 1974.3 Nos interesa
hoy este discurso, como es natural, porque no se puede hacer una valoracion de la figura de
Cassirer sin ponernos en la pista de Kant. Pero, por el momento, nos interesa mas destacar la
convergencia del gesto de Cassirer con el de Husserl. Cassirer habia confesado siempre que su
evolucion intelectual no podia entenderse como una defeccion de la sistematica de Hermann
Cohen. Era asi: ¢l se habia limitado a ampliar el analisis de las categorias basicas de la ciencia
hasta abarcar también las formas de la vida cultural en su totalidad. Este era el paso desde la
voluminosa Historia del conocimiento y de la ciencia, a la que Blumenberg llama “una
monumental necrologia histérica”, a la Filosofia de la formas simbolicas. Aqui no habia una
ruptura con el proyecto del neokantismo, sino que se inauguraba su ampliacion. Se trataba de
asegurar que el progreso cientifico no era el signo exclusivo de la complejidad de la conciencia.
Ni siquiera era su indice mas expreso. Al contrario, la teoria de las formas simbdlicas tenia que
avistar el continente de la experiencia cotidiana como campo de analisis y registrar en el mundo
intuitivo de la vida toda una serie de fendmenos expresivos de la humanidad que, sélo en sus
derivaciones finales, tenian que ver con las prestaciones propias de la teoria. “A idéntico tema
es llevado también, casi por la misma época, Edmund Husserl, bajo la expresion programatica
de “mundo de la vida”, dice Blumenberg, mostrando la convergencia de sus maestros que anima
su posicion.4

3. Blumenberg valora este paso de Husserl de una manera que no puede dejar de aplicarse a
Cassirer. La invocacion del mundo de la vida separaba a Husserl de su elemento neokantiano.
La razon: la filosofia no tenia como fundamento un factum cientifico sobre el que construir la
conciencia filosofica de sus condiciones de posibilidad. El mundo de la vida no era un factum,
sino aquello que se supone en cada caso perdido para que la filosofia pueda comenzar su
camino. No es un objeto cientifico, sino justo aquello que se resiste a ser tematizado como
objeto. Mas no era suficiente con abandonar el elemento neokantiano que veia el fundamento
de la razén el factum de la ciencia. Blumenberg se interroga hasta qué punto estos dos
movimientos comunes de regreso al mundo de la vida implicaban un abandono del telos

2. Hans Blumenberg, La posibilidad de comprenderse, Editorial Sintesis, Madrid, 2002, prélogo Daniel
Innerarity, p. 37.

3. Hans Blumenberg, Las realidades en las que vivimos, Introduccién de Valeriano Bozal, Paidos,
Barcelona, 1999, pp. 165ss.

4. Las realidades en las que vivimos, o. ¢. p. 168.

http://seneca.uab.es/hmic


http://seneca.uab.es/hmic/index.html

DOSSIER-2004 ISSN 1696-4403 José Luis Ruiz-Peinado

neokantiano. La razon puede proceder de la vida cotidiana, del mundo de la vida, de los
elementos expresivos e intuitivos de la humanidad, pero (se dirige necesariamente a la ciencia?
Logico habria sido abandonar el punto de partida en la ciencia y, a la vez, discutir que el telos
era reconocer en la ciencia la razon suprema. Ni Cassirer ni Husserl, sin embargo, dieron este
segundo paso. Blumenberg ha hablado en este caso de una discordancia entre el origen y el telos
de larazon. A fin de cuentas, Cassirer sigue viendo en toda forma de conciencia no cognoscitiva
del mundo un estadio provisional que, tarde o pronto, ha de ceder su lugar ante la hegemonia de
la ciencia. ;Pero ha hecho algo diferente Husserl? ;O mas bien ha mantenido esta categoria de
“mundo de la vida”, referida al pasado absoluto, como principio para convencernos de que no
hay otro futuro que el de la reconstruccion filos6fica plenamente ofertada por el programa de la
fenomenologia, expresion suprema de la ciencia estricta?

4. En cierto modo, Blumenberg ha visto como tarea propia de su quehacer filosofico
culminar y dar coherencia a esta incoherencia comun de Cassirer y Husserl. La ciencia es razon,
pero no es el telos tnico de la razén humana. El mundo de la vida no sélo es ¢l punto de partida
de la filosofia, sino aquello que secretamente puja por su continua renovacion, mas alla de la
ciencia, por la compleja trama de metaforas y reconstrucciones del trabajo del mito. Ahora
podemos apreciar la paradojica relacion de Blumenberg con Heidegger. Pues, sin lugar a dudas,
Heidegger asumio esta dimension del mundo de la vida como el elemento central del que debia
partir la analitica del Dasein. Apenas encontraremos en Blumenberg una manifestacion de
distancia frente al autor de Ser y Tiempo. Lo que encontramos, con mucha frecuencia, es una
irdnica insistencia en la imposibilidad de escribir la segunda parte de este afamado libro. En
suma: Blumenberg deja de seguir a Heidegger en ese paso desde el analisis de la existencia a la
Kehre que le ha llevado camino del Ser. Esta distancia irdnica esta relacionada con dos cosas
decisivas. Por una parte, con la decidida voluntad de Heidegger de no interpretar Ser y Tiempo
como un antropologia, como una analitica de lo humano. Por otra, con la voluntad de Heidegger
de priorizar el presente del Dasein, oponiendo la existencia inauténtica de la tltima etapa del
hombre occidental, dominado por la voluntad de poder, a una imaginaria conciencia
presocratica del origen respetuosa con el Ser. Este papel constitutivo de la crisis del presente era
el determinante de la vuelta al Ser y de su comprension radical. Y el supuesto de esta crisis del
presente consistia en una apreciacion heterogénea de lo humano, escindido en un antes y un
después de la historia de la metafisica, que hacia del hombre un sujeto que habria de entregarse
sin reservas a la voluntad de poder.

5. En suma: no hay manera de entender a Heidegger al margen de la filosofia de la historia.
Desde luego, esta filosofia de la historia hacia de la ciencia que buscaba Cassirer, de ese telos
cientifico de la razén, una parte de la voluntad de poder en la que insistia un sujeto demasiado
consciente de su propia nada. Asi que, en cierto modo, lo que hacia verosimil el gesto de
Heidegger era la falta de coherencia del gesto de Cassirer, su insistencia en el telos superior de
la razén cientifica. Cassirer tenia que haber abandonado el teleologismo de la ciencia como
forma de conciencia superior. Tenia que haberse entregado a la pluralidad de las formas de la
conciencia como expresiones del estatuto insuperablemente plural de lo humano. Tenia que
haber abandonado toda teleologia del progreso cientifico. Tenia que haber abandonado una
filosofia de la historia que era demasiado facil invertir en sus términos fundamentales. Eso
exactamente es lo que hizo Heidegger, y lo que radicaliz6 a su manera La Dialéctica de la
llustracion. En esas inversiones esta la fuente de lo paradiable de estas filosofias, pues en su
origen mismo esta la imitacion. Sobre una nueva base, una que negara el telos inmanente de la
conciencia hacia sus formas cognoscitivas y cientificas, se habria evitado esa “arrogancia de los
contemporaneos”, en posesion del grado maés alto de perfeccion epistemolodgica, capaces de
mirar por encima del hombro a todo el pasado como algo que tenia sentido en la medida en que

Continuando la gran decision http://seneca.uab.es/hmic



http://seneca.uab.es/hmic/index.html

De nobis ipsis silenus

habia preparado nuestro éxito. Esa legitimidad del presente como juez superior del pasado, este
“escarnio exhibido por los que han tenido razon”,> era demasiado fragil como para que no se
buscara una radical humillacion del presente, un ejercicio igualmente unilateral de la pulsion
masoquista, una inversion radical del diagnoéstico del triunfo de la superioridad moderna. Eso
es lo que fue interpretar el presente como la época final y nihilista de la voluntad de poder. Esa
inversion, la verdadera Kehre, es la que realizo Heidegger. Pero como pura inversion de la
incoherencia de Cassirer-Husserl dejaba escapar lo mas valioso, la posibilidad que habia abierto
Cassirer.

Imperativo de memoria de lo humano

6. Blumenberg se ha impuesto como programa lo siguiente: “Lo que nos queda por aprender
de Cassirer va ubicado, justamente, en aquello que no le sali6 bien, pero que se revela como el
impulso mas apremiante que acompafia el trabajo de toda su vida y lo rebasa”.¢ Dar por buena
su incoherencia, y edificar sobre el fracaso de Cassirer, es lo que resulta inaceptable en
Heidegger. Aqui se desvela su parte deshonesta, tal y como la exhibi6 en el debate de Davos.
Pues un pensador honesto se empeiia en superar aquello que salié mal en su predecesor, no es
asumir su fracaso para ir en contra de él. Si se entrega a esta actitud, s6lo podra interiorizar ese
fracaso, hacerse participe de €l, construir sobre ¢l. Que la posicion filosofica de Cassirer se
sustancia en un fracaso es perceptible por su aspecto disonante, al que ya hemos hecho
referencia. Pero esta disonancia se reflejo también en las tensiones abismales entre su teoria y
su practica. Por una parte, mantenia el telos de la ciencia como forma suprema de la conciencia.
Por otra, se especializ6 en estudiar aquello que no llevaba a la ciencia. Toda la obra de Cassirer,
con posterioridad a Filosofia de las formas simbdlicas, se especializé en “una exposicion de
aquello que se tiene por oscuro”,” en esas épocas historicas cuyo pensamiento no fue a sitio
alguno, ni encaminé al hombre por el camino que marcaba el telos de la ciencia. Asi, identifico
ese vacio historico entre la escolastica y el renacimiento en su obra Individuo y Cosmos en la
filosofia del Renacimiento, o ese espacio cegado del platonismo inglés en su Die platonische
Rennaissance in England und die Schule von Cambridge, libros de 1927 y 1932. Estas obras
abordaban temas que no estaban en el camino del triunfo de la ciencia. Cualquiera que quisiera
legitimar saddicamente la dignidad del presente, no obtendria de estos periodos argumento
utilizable alguno. Eran obras que se dedicaban a personas y perspectivas fracasadas. No estaban
en el camino del éxito, sino cegadas en la historia. Puras expresiones de la contingencia del
hombre, estaban alli detenidas en sus propios alvéolos temporales, sin posibilidad de uso para
el triunfador de la historia. No servian para ofrecer confirmaciones a los contemporaneos, ni
para mantener la trivial arrogancia del presente. En suma: aunque Cassirer no habia roto con el
telos de la ciencia, habia trabajado como si ese telos fuera un sintoma, una reconstruccion
demasiado arbitraria propia de un presente demasiado inseguro. Tal reconstruccion, de hecho,
solo se podia conquistar desde un ingente olvido de todos aquellos que no se habian prestado al
juego del triunfo de la ciencia.

7. Cuando Blumenberg se preguntd por el motivo que llevd a Cassirer a investigar estos
fracasos de la historia, esos momentos que no llevan hacia el camino de la conciencia cientifica
superior, s6lo pudo recurrir a la figura de Kant. Cassirer habia demostrado una conciencia
puntillosa que no olvidaba los “estadios intermedios y transitorios” de esa historia de occidente
camino de la majestad de la ciencia. Los habia estudiado como si fueran fines en si mismos, pues

5. Las realidades en las que vivimos, o. c. p. 171
6. Las realidades en las que vivimos, o. c. p. 170
7. Las realidades en las que vivimos, o. c. p. 168.

http://seneca.uab.es/hmic


http://seneca.uab.es/hmic/index.html

DOSSIER-2004 ISSN 1696-4403 José Luis Ruiz-Peinado

no podian ser usados como meros medios para legitimar el presente. Heidegger no respetd esta
contradiccion interna de la obra de Cassirer y perdié toda sensibilidad para estos humildes
fenomenos de la historia de la conciencia europea. Invirtio el diagnostico, desde luego. Pero
privo de todo sentido los pasos continuamente dados por el hombre europeo contra el abismo
de la voluntad de poder. Asi fue como se impuso esa catastrofe de la inversion del proceso total
de occidente retornando a los presocraticos. En el fondo, era el mismo camino de éxito, es
verdad que ahora hacia ninguna parte, hacia el fracaso del nihilismo. El tiempo histoérico no
quedaba menos deteriorado, usado, instrumentalizado, aunque ahora fuera para verificar el
diagnostico del presente, para mostrar la necesidad de la Kehre como unica posibilidad de
salvacion de un hombre que llevaba milenios enredado en su propia trampa. La filosofia de la
historia invertida de Heidegger devoré de igual manera la memoria, mediatiz6 de igual manera
el pasado por el presente, sirvio sélo para destacar la relevancia de la actualidad como momento
decisivo de maxima condenacion metafisica, dibujaba para que resaltara la altura del gran
liberador. De esta manera, la historia de la metafisica era igualmente una suplantacioén de la
historia por UNA historia, tanto como podia serlo la historia de la ciencia. Una afirma y la otra
niega, pero estructuralmente no dejan de ser idénticas. La teoria, aunque ahora cegada por el
Mac Guffin del ser, el inobservable sustituto de la ciencia, era igualmente sostenida sobre la
injusticia de la instrumentalizacion del pasado. Lo mas terrible del asunto era que la filosofia de
la historia de Cassirer ¢l mismo la habia superado en la praxis, en el trabajo de erudito, al
dedicarse a los pasos perdidos del hombre occidental, aunque ese trabajo no se hubiera elevado
a expresion teorica apropiada. Heidegger, asi, se vinculd al punto flojo de su maestro, lo
condend, lo hizo irreparable, en lugar de entregarse a teorizar sobre al efectivo trabajo que
superaba internamente sus propias declaraciones.

8. Hemos mencionado a Kant cuando nos antes preguntamos por el motivo que llevo a
Cassirer a ser sensible, mas alla del sadismo y del masoquismo, con los fracasados en el camino
de la historia de la ciencia. Esta mencion es la clave tedrica de todo el trabajo de Blumenberg.
En cierto modo, Kant siempre habia elevado postulados practicos cuya finalidad tltima
consistia en no dar por definitivo un mundo reducido a ciencia.® En el mismo sentido, para
Blumenberg, las dimensiones morales, en la linea kantiana, siempre renuevan su capacidad de
limitar las pretensiones de hegemonia de la ciencia. Ahora quiero citar el texto de Blumenberg
en que se vincula la practica historica de Cassirer con el imperativo moral de Kant. Dice asi:
“Cassirer nunca nos ha dejado saber si lo que en ¢l se oponia, prescindiendo del éxito, a poner
la historia en funcion de las necesidades de actualizacion del presente, era el kantiano que seguia
el imperativo de no servirse de la humanidad, en ninguna persona, como mero medio”.9 Mas
alla de la reserva, la afirmacion se impone. Sea de Cassirer o no, haya sido llevado por ¢l hasta
las ultimas consecuencias, resulta claro que quien reflexione sobre esta actitud no puede sino
apelar al imperativo categorico kantiano. Apenas tenemos dudas de que ese imperativo ilumina
asi la clave de toda la obra de Blumenberg. Puede sorprendernos esta ampliacion del imperativo
kantiano sobre la praxis del filésofo, pero cuando la pensamos bien no encontramos reserva
alguna acerca de su genuino caracter. Nos hemos acostumbrado a evocar el imperativo para
ordenar las relaciones con nuestros contemporaneos y asi hemos perdido de vista el pasado. Nos
hemos mostrado dispuestos a condicionar nuestras relaciones con los vivos por las exigencias
del imperativo, pero hemos olvidado que los muertos y los hombres del pasado siguen gozando
del elemento de lo humano. Ellos también tienen sus derechos y generan deberes en nosotros.

8. Blumenberg lo recuerda en Realidades en que vivimos, o. c. p. 136. “El postulado practico se alza,
desde Kant, contra el avasallador determinismo de un mundo de posibles objetos cientificos”. Véase
también la p. 135.

9. Las realidades en las que vivimos, o. c. p. 170.

Imperativo de memoria de lo humano http://seneca.uab.es/hmic



http://seneca.uab.es/hmic/index.html

De nobis ipsis silenus

Para hablar con ellos y de ellos sigue rigiendo el imperativo que obliga a no tratarlos como
medios. El imperativo no sélo define el ethos del hombre activo, sino el imperativo del
historiador.

9. Blumenberg ha sido perfectamente consciente de esta ampliacion del ethos kantiano y la
ha referido a una influencia de Husserl.!0 Sobre él ha organizado su trabajo de historiador de la
filosofia. Es un ethos que rechaza utilizar el pasado para confirmar lo que ha triunfado en el
presente. Como tal, esa actitud, al conceder derechos a los hombres del pasado, impide la
emergencia de la filosofia de la historia. Como expresion de las bases de moralidad ante las que
no podemos retroceder, nos impone la mas extrema igualdad entre todos los hombres, los del
pasado y los de presente. Ninguno estd mas cercano de un fin de salvacion, ninguno puede ser
utilizado para salvar a otro. Todos ellos estdn en funcion de la expresion de una libertad de la
que no pueden separarse. Desde esta perspectiva, Blumenberg ha extraido la radical
consecuencia anarquista del imperativo categdrico, que ya en su dia percibiera Kierkegaard,
poniendo de manifiesto la disonancia entre éste y cualquier afirmacion de progreso. Es la
filosofia de la historia lo que queda disuelto al tomarse en serio la dimension del hombre como
fin en si. Ante nosotros, surge entonces una homogeneidad de lo humano que tiene que ver con
aquello que Heidegger ha despreciado al negar la posibilidad de interpretar su Ser y Tiempo
como una antropologia. Ninguno otro fin puede ser reconocido al margen de este propio de cada
uno. No utilizar a los demads para acreditar el privilegio de nuestro presente es la otra cara de la
moneda de un ethos de historiador que se basa en la obligacion de “no dar lo humano por
perdido”.!! Todo fragmento del pasado tiene que ser reconocido en “la porcion de la humanidad
que le corresponde”.

10. La tesis central de esta conferencia dice que, para cumplir con esta obligacion del
imperativo categorico aplicado a la investigacion histdrica, basta con seguir una consigna: “de
nobis ipsis silemus”. También en relacion con el pasado, como en relacion con el presente, el
imperativo tiene consecuencias anti-narcisistas. La misma inclinacidon que nos insta a saltarnos
el imperativo categorico en la practica, esa nos lleva a incumplirlo en la referencia a la historia.
Se trata de identificar un interés particular al que deseamos aferrarnos. Vemos asi que al
renunciar a hablar de nosotros mismos también renunciamos a algo mas: a una construccion de
la subjetividad apasionadamente centrada en nuestras propias obsesiones, incapaz de recordar
la profunda afinidad y homogeneidad de lo humano. Y al contrario, al no desear imponer
nuestro presente, producimos ese vacio que nos anima a reconocer las formas de lo humano en
el pasado. “No es cuestion de una eleccion nuestra, sino de la existencia de una demanda que se
nos hace de mantener presente la ubicuidad de lo humano”. Asi que, de nobis ipsis silemus viene
a imponer también la capacidad de reconocer la humanidad por doquier. Sin la interpretacion
del imperativo como condicion de sustituibilidad entre los hombres, como en un momento llegé
a defender Plessner,!2 no se habria logrado esta percepcion del oficio de historiador, officium
nobile, como cumplimiento del derecho al recuerdo que tiene el pasado por encima de la

10. En el trabajo, “Mundo de la vida y tecnificacion bajo los aspectos de la fenomenologia” se dice: “Lo
decisivo es que Husserl, en su obra de vejez, extiende el planteamiento de la intencionalidad de la
conciencia al campo de la historia. (...) Lo co-presente en toda experiencia puede ahora ser el recuerdo
de toda una comunidad cultural, su patrimonio tradicional, pero también sus expectativas, orientadas
hacia el futuro, que depende de una conciencia de la posibilidad con rasgos bien determinados.” Las
Realidades, o. ¢. p. 45. En ella se descubre la “autodeterminacion y la auto-responsabilidad
encomendada a todos los sujetos que viven en la historia y la realizan”. Idem, p. 46.

11. Las realidades en las que vivimos, o. ¢. p. 172

12.Cf. Marco Russo, La provincia dell’uomo, Studio si Helmuth Plessner e sul problema di
un’antropologia filosofica, La citta del sole, Napoli, 2000, sobre todo pp. 383-421.

http://seneca.uab.es/hmic


http://seneca.uab.es/hmic/index.html

DOSSIER-2004 ISSN 1696-4403 José Luis Ruiz-Peinado

arbitrariedad del tiempo y del espacio. Pues frente a la condicion de lo humano, estas diferencias
pierden su relevancia. El reconocimiento de la contingencia espacio-temporal es también
precondicion de una comprension profunda de la igualdad. De manera consecuente,
Blumenberg ha dicho que siempre ha llevado como una condecoracion el reproche que se le ha
hecho de historicista.

Callar por no ser

11. (De donde brota este imperativo de silencio sobre nosotros mismos? ;Cudl es su mas
profunda raiz? Este imperativo kantiano nos obliga a insistir en la dimension de lector de Kant
que ha acreditado Blumenberg a lo largo de toda su trayectoria. Pues radica ahi una dimension
antropologica que, sin duda, s6lo ha sido pensada con cierta intensidad por Kant. Podemos
establecerla asi: frente a toda la tradicion moderna, que hace del ser humano una transparencia
perfecta de si mismo, Kant sospecho, frente a todos sus intérpretes, que el hombre no goza de
tal cosa. De ahi que el factum siempre sea una exterioridad, una objetividad historica, una praxis
0 una institucion, como la ciencia matematica, la fisica, el arte o el Estado. Toda la Critica de
la razdn pura se basa sobre este punto y pretende proyectar claridad sobre el sujeto a partir de
la mayor claridad visible en los objetos. En mis lejanos tiempos de estudioso de Kant defendi
este punto al conceder extrema relevancia a la prioridad del sentido externo sobre el interno, y
a la prioridad de la experiencia externa sobre la interna. La inmediatez del espacio es
ordenadora. La inmediatez del tiempo, la inica a la que tenemos acceso desde nosotros mismos,
no. De ahi que todo el esfuerzo de la Critica no sea sino el intento de lograr un orden mediato
del tiempo a partir de la base del orden inmediato que podemos intuir en el espacio. De ahi que
todas las ordenaciones de las categorias del tiempo —sustancia, causa, reciprocidad- se basen en
ordenaciones de la permanencia, de la irreversibilidad y de la simultaneidad, formas que no
pueden lograrse sino desde el orden espacial. Blumenberg ha dicho, en este sentido, lo siguiente:
“El ser humano no tiene ninguna relacion inmediata, puramente ‘interior’ consigo mismo. Su
auto-compresion tiene la estructura de la ‘auto-exterioridad’. Kant fue el primero en negar que
la experiencia interior llevara la delantera a la experiencia exterior”.!3 Asi que, el imperativo de
silencio se deriva de algo muy profundo: no hay nada que decir de manera inmediata sobre
nosotros mismos. Sobre esta imposibilidad de decir algo de manera inmediata e inicial sobre
nosotros mismos se funda la imposibilidad del narcisismo. Cuando el hombre se mira a si
mismo no ve nada. Vemos aqui la sustancia misma del imperativo de la hermenéutica: s6lo a
partir de lo extrafo, podra el hombre ver algo en si mismo. Soélo a partir de lo que aparece como
extrafio llegamos a aclararnos sobre lo propio. La dimension de la historia de la filosofia, que
nos inclina a hablar sobre lo que no somos, es un imperativo, pero sobre todo porque es en cierto
modo una necesidad consciente. Aqui, como en otros pasajes de Kant, la naturaleza de las cosas
ayuda el cumplimiento del deber. En el fondo, callamos sobre nosotros mismos porque no
tenemos nada de qué hablar. Debemos callar sobre nosotros mismos, desde luego, pero sélo en
el caso de que queramos hablar con sentido. Un otro hablar patoldgico, la metafisica, siempre
serd posible. Pero si somos honrados con nuestra propia confusion, no nos sera dificil asumir el
imperativo categorico y abrir el silencio que respeta los derechos a ser recordado de lo humano
en el pasado. Es, en el fondo, la tnica forma de acceder a algo claro sobre el ser humano. Este
hecho, como es obvio, estd en la base de la preocupacion del Blumenberg por la metafora.

12. En efecto, el indice mas preciso de las dificultades de auto-comprension humana reside
en que se ha pasado su historia entera hablando de Dios. Lo que animaba esta inclinacion era la
certeza de un vacio interior que so6lo se podia llenar metaféricamente, mediante la proyeccion

13. Las realidades en las que vivimos, o. c. p. 141.

Callar por no ser http://seneca.uab.es/hmic



http://seneca.uab.es/hmic/index.html

De nobis ipsis silenus

de una exterioridad sobre nuestro propio ser. Este es siempre el proceso constitutivo del sujeto,
lo que Freud ha nombrado como proceso de transferencia. Hablamos de necesidad de la
hermenéutica para el hombre por la inevitable constitucion metaférica del mismo. Que el
hombre se ha haya visto como imagen y semejanza de algo otro es la demostracion de la
imposibilidad de ese narcisismo originario que impide al hombre mirarse a si mismo como
figura original. No se trata solo de un déficit de conocimiento de si. Se trata de un déficit de
constitucion. La pregunta central de la antropologia, segun Blumenberg, es como puede a pesar
de todo existir este hombre que no goza de una constitucion biologica cerrada. La respuesta es:
no entablando relaciones inmediatas con la realidad, no confiando en un instinto inexistente.
Ese es nuestro sentido como seres histdricos. El imperativo categoérico no nos eleva a fines en
si por causalidad. Es la otra cara del reconocimiento de nuestro estatuto de seres no-constituidos
y de la evidencia de que s6lo nosotros podemos realizar esa tarea. Para eso suponemos igualdad
y libertad. Y para ese necesitamos tener historia. Sobre la historia —no sobre UNA historia-,
podemos construir algo parecido a una existencia libre.

13. Pero ;qué significa que no podemos tener relaciones inmediatas con la realidad? Desde
luego, que s6lo podemos tenerlas mediante la apropiacion de las relaciones con otros. Esa es la
base de nuestra constitucion metaforica: proyectamos sobre nosotros mismos lo que nos
representamos de los otros. Somos metéaforas de los otros, construidos sobre las analogias de lo
que interpretamos.!4 Esto es lo que Cassirer queria subrayar cuando establecid que somos
animales simbdlicos. Esta sencilla apropiacion inconsciente y constitutiva de los simbolos es,
de hecho, lo que Husserl queria subrayar en su categoria del mundo de la vida, un mundo dentro
del que uno vive Ginicamente porque esta vivo. !>

14. Asi que Blumenberg reconoce la paradoja central de la filosofia de Kant que, a su vez, es
la tnica via resolutiva de la filosofia moderna: 16 que todo converge en la antropologia y que el
imperativo basico de la misma es “de nobis ipsis silemus”. ;De qué hablamos entonces cuando
hablamos de antropologia? Hablamos de nosotros mismos desde luego, de nuestro anhelo de
ser, de constituirnos. Pero no podemos hacerlos hablando desde nosotros mismos, sino desde el
trabajo de lo otro, del mito, en el que siempre vemos las metaforas de nosotros mismos, o desde
el trabajo de la historia. Desde luego, en la antropologia no hablamos de lo que sabemos de
nosotros mismos. Quizas por este motivo Kant puso al principio de la Critica de la Razén Pura
esa divisa y quiza por eso haya reconocido que las tres obras criticas se reducen a la pregunta
propia de la antropologia, a saber: qué es el hombre. Nadie como Kant, en la idea de
Blumenberg, ha construido una filosofia sobre la ignorancia y sobre la voluntad de reconocer
esa ignorancia, sobre todo acerca de ese objeto imposible llamado “Yo”, como vacio
insuperable desde el que operamos, que no es sino el vacio que acompafia todo lo que hacemos.

15. Esto es lo que significa en verdad que toda la filosofia de Kant sea una critica a la
metafisica. En lo que ha llamado “una nota inolvidable” ha visto Blumenberg el pathos mas
esforzado de la Critica de la razén pura. Allil7 se dice: “Las observaciones y célculos de los
astronomos nos han ensefiado muchas cosas admirables, pero lo mas importante, sin duda, es
que nos han descubierto el abismo de la ignorancia que sin esos conocimientos la razon humana

14. Las realidades en las que vivimos, o. c. p. 124.

15. “Pertenece también a la retdrica del mundo de la vida el sugerir, aunque sélo sea en el fondo, y como
algo alcanzable de nuevo, un mundo que uno solo tenga que vivir para vivir en éI”. Las realidades, o. c.
p. 30.

16. Cf. Las realidades en las que vivimos, o. c. p. 120.

17. Inmanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, B603.

http://seneca.uab.es/hmic

10


http://seneca.uab.es/hmic/index.html

DOSSIER-2004 ISSN 1696-4403 José Luis Ruiz-Peinado

nunca hubiera podido imaginar tan grande; la reflexion sobre ¢él, ademas, tiene que producir una
gran transformacion en la fijacion de los objetivos finales de nuestro uso de la razon”. He aqui
el verdadero programa que realizd Cassirer, expresado con la maxima y extrema coherencia
teorica. La filosofia que repara en la centralidad de la ciencia, destaca sobre todo la enorme
ignorancia que produce la ciencia. Por eso, esa misma filosofia debe fijar los objetivos finales
de la razon en otro sitio que en la ciencia. Blumenberg ha comentado!8 esta nota inolvidable
como si contuviese la tesis de que el ignorante no puede tener idea alguna de su ignorancia. La
tesis dice, realmente, que la ciencia, mas que dar al hombre una idea de su conocimiento,
produce paradojicamente una idea mas precisa de su ignorancia. Asi que se trata de un dilema
irresoluble: el ignorante ni siquiera tiene una idea precisa de su ignorancia. Pero el cientifico,
de hecho, sabe que su ignorancia es todavia mas grande que lo que imagind al principio. Cuanto
mas ignorante se es, menos ignorante se imagina uno que es; cuanto mas se sabe, mas se
ignora.!® Aunque fuera sélo por esto, el destino de una filosofia que viera en la ciencia su telos
no dejaria de aumentar la desesperacion humana. Kant, por el contrario, acaba asegurando que
esta paradoja produce una transformaciéon en la comprension de los fines ultimos de la razén.
Esta es de hecho la empresa critica y ahi se llevo la razon ante su propio tribunal.20 En suma:
Kant dio el paso de coherencia que ni Cassirer ni Husserl se atrevieron a dar: abandonar la
ciencia como telos central del hombre. Este abismo de ignorancia rompe toda posibilidad de
organizar una vision complacida de la capacidad de adaptacion del hombre a la totalidad de las
cosas. Sobre esta certeza de que el hombre no es el fin de la creacion emerge la idea de que el
hombre ha de ser fin en si mismo. Este es el presupuesto del giro de Kant hacia lo mas cercano,
hacia lo humano en su problematicidad insuperable. Esa critica se dirigia contra el esfuerzo de
la metafisica de mirar a lo lejos, contra la inclinacion del hombre de ver el origen de su
precariedad en los cielos. El origen del mal no se conoceria nunca si se buscaba en la
incapacidad de la naturaleza para tenernos en cuenta. El hecho era ese: no teniamos naturaleza.
Eso es lo que en el fondo quiere decir que tenemos libertad. Asi que dificilmente la ciencia
puede ser nuestro objetivo final.

16. Kant lo habia dado por supuesto en ese relato de la antropogénesis que nos ofrece en El
comienzo verosimil de una historia humana. Blumenberg escribe: “;No pudo ser éste el
trasfondo imaginativo que orientara el camino que condujo finalmente a la Critica de la razon
pura?”2! Sin duda, toda la Critica esta atravesada por el recuerdo de que el sujeto trascendental,
finalmente, no es ni sera mas que un ser humano, con su espacio y su tiempo, su imaginacion y
su entendimiento. Y también, sin duda, el supuesto de la Critica reside en que “es un exceso
comun ir a buscar el origen del mal miles de millas lejos, cuando puede encontrarse en la
cercania. Parece que avergiienza poder ver algo simplemente en la cercania y que inicamente
atisbar causas en la lejania infinita es prueba correcta de un entendimiento agudo”. Estos textos
kantianos, entresacados por Blumenberg de entre los trabajos de Kant sobre los terremotos,
identifican desde luego el espiritu del esfuerzo de Kant. El mal estaba cercano, demasiado
cercano: en nuestro vacio originario. Obsesionarnos en recorrerlo, en vocearlo, en preguntarnos
por €1, no era sino remover confusiones, metafisica pura.

18. Hans Blumenberg, La risa de la muchacha tracia, Una protohistoria de la teoria, Pretextos, Valencia,
2000, p. 144.

19. En el paragrafo “Procurando la felicidad” de La inquietud que atraviesa el rio se ha detenido
Blumenberg en estas contradicciones. Cf. Hans Blumenberg, La inquietud que atraviesa el rio. Un
ensayo sobre la metafora, Peninsula, Ideas, Bacerlona, 1992, p. 178ss. De ahi ha extraido la conclusion
apropiada de que la ciencia nunca podra ofrecer una moral definitiva. La consecuencia inevitable es la
de una autonomia de la moral.

20. La inquietud que atraviesa el rio, o. c. p. 176.

21. Larisa de la muchacha tracia, o. c. p. 148.

Callar por no ser http://seneca.uab.es/hmic

11


http://seneca.uab.es/hmic/index.html

De nobis ipsis silenus

17. Sin embargo, el imperativo de silencio parece, al mismo tiempo, un imperativo de centrar
el objetivo de nuestra razon en nosotros mismos, en una especie de auto-conocimiento. ;Cé6mo
salir de esta paradoja? Kant pasa por ser el descubridor de la antropologia y el més firme
defensor del silencio sobre nosotros mismos. Pero es obvio. En cierto modo, el silencio no brota
de un mandato arbitrario, sino de un conocimiento de lo que somos: libertad, nada. Blumenberg
ha recogido esta herencia. Vayamos de nuevo al momento de la antropogénesis de Kant. En el
Inicio verosimil de la historia humana se nos dice que en vano buscariamos conocer el estado
originario del hombre. Sélo sabemos que fue expulsado de su paraiso y que su apertura
instintiva le impedia vivir en el automatismo del trato con la realidad. Kant recuerda que esto le
impuso la capacidad de imitar a todos los animales, la metafora originaria verdadera. Ellos, los
animales, han sido antes que ningun otro la metafora del hombre, aquello ajeno de lo que el
hombre se apropio. Pero lo que dirige la mimesis no es a su vez mimético, sino que vive de la
necesidad de la decision y de la angustia de la libertad. En cada una de estas experiencias crece
la Sorge. Esta procede de la sencilla experiencia de que “el suelo sobre el que nos encontramos
estd hueco”.22

18. Sobre el hombre no podemos hablar porque es una pura inquietud. El aspecto
constituyente de esta realidad ha sido valorada por Blumenberg al decir que “la inquietud no
permite a la existencia disolverse en su presente”.23 Ella es, por tanto, la fuente de la que mana
nuestra relacion con el tiempo. “El tiempo nace con el aburrimiento”, dijo Novalis, pero
entonces la inquietud no es sino la salida del tedio, propia del que sabe preso en ¢l como en los
brazos de la muerte.24 Al mismo tiempo, en esa inquietud se nos ofrece la clave de la
intencionalidad husserliana, el atributo de la conciencia por la cual esta no dispone de las cosas
entera e inmediatamente. La inquietud nos salva del narcisismo, en tanto “identificacion del yo
consigo mismo™25. Ella nos habla de algo que no podemos encontrar en nosotros, de lo que no
podemos disponer. Es el propio tiempo el que arranca al propio yo de si mismo y por eso la
oportuna conciencia temporal es la fuente mas precisa de anti-narcisismo, mientras que la
detencion en el presente, la distension de la dicha en el ahora es la condicion para el reflejo
narcisista. Cuando Blumenberg ha hablado de la inquietud como una intensa auto-preservacion,
no ha hecho sino mostrar la otra cara salvadora de la potencia de muerte que el mito de Narciso
siempre ha llevado consigo. La inquietud nos preserva a costa de no ocuparnos de nosotros
mismos. Esta paradoja es esencial al hombre y dice mas de nuestro tiempo, amenazado por el
tedio por doquier, que todos los diagndsticos de critica de la cultura. Pues esta amenaza no es
epocal, ni procede de la filosofia de la historia, sino que es estructural, antropologica.

19. La paradoja que venimos recogiendo no es sino el germen de muchas mas. La inquietud
concentra nuestra atencién sobre nosotros mismos, sobre lo cercano. Pero al mismo tiempo
“encuentra vacio el centro de su preocupacion”.26 De ahi la estructura paradojica de la
antropologia. El hombre se sabe inquieto, inadaptado, libre. No se relaciona con la realidad, sino
con la posibilidad. Esta, la estructura de la libertad, le hace desconfiado. Pues ni tan siquiera su
sensibilidad a la posibilidad desaparece cuando el hombre se decide a actuar. Al contrario: el
hombre mantiene la distancias sobre su obrar, cuyas consecuencias posibles son a su vez fuente

22. Larisa de la muchacha tracia, o. c. p. 146.

23. Lainquietud que atraviesa el rio, o. c. p. 182.

24. Blumenberg uso esta cita al principio de Lebenszeit und Weltzeit, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1986,
edicion italiana, Tempo della vita e tempo del mondo, 11 Mulino, Bologna, 1986, p. 21. Estas primeras
paginas de Blumenberg son relevantes sobre Kant y sobre el rechazo a la hora de asumir la experiencia
cientifica como modelo normativo.

25. La inquietud que atraviesa el rio, o. c. p. 183

26. La inquietud que atraviesa el rio, o. c. p. 183.

http://seneca.uab.es/hmic

12


http://seneca.uab.es/hmic/index.html

DOSSIER-2004 ISSN 1696-4403 José Luis Ruiz-Peinado

de inseguridad.2” De ahi la necesidad de concentrarse sobre si mismo para hacer posible la vida.
Pero una y otra vez el hombre sélo puede librarse de esa inquietud “al precio de no ser nada por
lo que cupiera inquietarse”. Ahi reside la andanada mas profunda de Blumenberg contra
Heidegger: puesto que la inquietud so6lo cumple su funcion cuando preserva al hombre de su
vacio, proyectandolo sobre alguna forma de intencionalidad, no hay posibilidad de interpretar
la inquietud de una manera dogmatica, al margen de aquello en lo que ella misma se olvida.
También la inquietud tedrica por el conocimiento, la curiosidad, es parte de los disolventes
externos de esta zozobra y Heidegger se ha dejado llevar por un prejuicio al no valorarla como
verdadera inquietud. En realidad, no hay verdadera inquietud frente a una supuestamente falsa.
Al intentar ofrecer estas valoraciones, Heidegger ha negado la tesis de Cassirer y de Husserl,
cuando la respuesta a ella era mas bien recordar un sencillo “no sélo la ciencia, pero también la
ciencia”. De hecho, la curiosidad tedrica es la mas potente preservacion del tedio y, por tanto,
la vivencia mas precisa de la temporalidad y el seguro mas firme contra el narcisismo.28 Al
marcar una diferencia absoluta entre el fendmeno y la cosa en si, Kant asegurd la
intencionalidad, la temporalidad indefinida y las estrategias contra el tedio, asegur6 el vacio
humano como estructura y, desde este punto de vista, aseguré los fundamentos mismos
constitutivos de nuestra existencia. “Lo incomprensible constituye el mayor medio de
consolacion de la humanidad”, dice Blumenberg.29

20. Dentro de estas presencias tranquilizadoras de lo incomprensible estaba aquello que
podia haber inclinado al hombre a conservarse en su estado, aquello que podia haberlo llenado
de algo, la felicidad. Que Kant haya desplazado con el esfuerzo infinito de la historia aquel
dogma de la inmortalidad del alma, no so6lo indica su falta de comprension, también enunciada
por Lessing, de aquel estado de bienaventuranza que el catolicismo apenas pudo pintar como
humanamente atractivo. Indica sobre todo la imposibilidad de encontrar en el tiempo algo que
pudiera ser representando como felicidad sin que el instante siguiente lo presentase devaluado
como tedio. Si el hombre pudiera ser feliz, entonces ciertamente integraria algo de lo que
preocuparse, algo de lo que mereceria la pena hablar. No se trata de una teoria moral de la
literatura, aunque también. Kant ha elevado su dispositivo tedrico para que esta catastrofe no
ocurra. Ante todo, como recuerda Blumenberg, la determinacion de la felicidad no ha sido
entregada a la obra de la razon.30 En efecto, en la propia razon reside la contradiccion entre las
exigencias de una moralidad anclada en la ley y una existencia mediada por las categorias de las

27. Lainquietud que atraviesa el rio, o. c. p. 17.

28. “La subjetividad absoluta tiene que tener una relacion con el mundo que proporcione a su relacion
temporal la mas amplia tension y que excluya absolutamente la puntual constriccion hacia el tedio
como pesada carga auto-impuesta a través del tiempo”, se dice en La inquietud que atraviesa el rio, o.
c. p. 185. Con este hecho esta relacionada la idea de los dioses serenos de Epicuro como aquellos que
no tenian ninguna inquietud que volcar hacia el mundo. La gnosis reivindic6 que, aunque los dioses no
tuvieran responsabilidad respecto a este mundo, desde luego no dejaban de tener pasiones una vez que
vieron el sufrimiento que producian. Epicuro, sin embargo, para evitar el tedio de los dioses los dejo
que tuvieran didlogos platonicos interminables entre ellos. Pero ;de qué iban a hablar sino del mundo?
Este seria asi el objeto de su intencionalidad infinita, tal y como ocurre en los hombres. En el fondo,
como sabian los humanistas, no hay manera de comprender al hombre mas que como imitador de Dios.
Justo por eso, en esa imitacion perfecta del Dios el hombre pas6 de actor a espectador. Cf. la magnifica
exposicion de Joan Lluis Vives, de la Fabula del Hombre, de 1518, sobre el poeta Higinio. Obras
Completas, Aguilar, Madrid, 1947, tomo I, pp. 536-542, especialmente 540.

29. La inquietud que atraviesa el rio. O. c. p. 26. Cf. La reflexion sobre la cosa en si como lo intocado, en
Tempo della vita e tempo del mondo. O. c. p. 67, nota. Se debe ver igualmente la critica a la
interpretacion de Cohen de la cosa en si como concepto limite de la ciencia. “El fenomenologo no
descubre este estado de cosas solo cuando se ocupa con el dato de hecho de la ciencia”, pag. 80.

30. Tempo della vita e tempo del mondo, o.c. p. 243.

Callar por no ser http://seneca.uab.es/hmic

13


http://seneca.uab.es/hmic/index.html

De nobis ipsis silenus

necesidad natural. Ambas son expresiones racionales y son condiciones universales: pero una
no puede reunificarse con la otra en toda la serie del tiempo. Su sintesis, desde luego, forjaria la
felicidad. Su imposibilidad no s6lo muestra que el tiempo es insensible a nuestra exigencia de
plenitud. También muestra los limites de la dimension subjetiva del tiempo. Con la sutileza
acostumbrada, Blumenberg ha dicho: “No es ciertamente un hecho psicolédgico la circunstancia
de que la referencia —hasta en Sigmund Freud- a la idealidad del tiempo, sobre todo en la forma
en que la ha definido Kant, no haya todavia realmente aquietado a nadie respecto a la
indiferencia del tiempo en relaciéon con el deseo humano del sentido. Porque el tiempo
idealizado es —y no hay razon alguna de que fuera cualquier otro- un tiempo infinito de
Newton”.3! Desde este punto de vista, todo lo que se diga del orden del tiempo, toda insistencia
en esta idealizacion, tiene el aspecto de un encubrimiento. Frente a nosotros, estara siempre el
mismo dilema: una libertad que no puede ser satisfecha en la naturaleza, un tiempo pleno que
no puede reconciliarse con el tiempo de la sucesion natural. S6lo para evitar con seguridad lo
peor, “el tedio del tiempo en cuando forma de retorno de lo igual”,32 se ha forjado esta idea,
estructuralmente imposible de la teoria del progreso. En todo caso se trataba de una seguridad
innecesaria. Esos lentos aunque seguros progresos en el desarrollo de sus disposiciones no son
relevantes respecto a la estabilidad estructural. Aqui Schopenhauer ha equivocado el argumento
critico contra Kant.33 En modo alguno la teoria kantiana del progreso impone una
instrumentalizacion de los hombres del presente por los del futuro. En cierto modo, cada
generacion cumple su destino porque el progreso solo se da en el sentido de la disposicion de
sus propias capacidades por parte de cada uno. El progreso asi solo se daria en la capacidad de
ser fines en si mismos de los hombres: con mas o menos conciencia y con mas o menos
complejidad. Como hemos visto, esto seria lo mismo que mayor o menos capacidad metaforica,
mayor o menos trabajo del mito. Pero todos juntos estamos igualmente lejanos de esta meta
ajena al hombre, al tiempo y a la historia, que es la felicidad. La vieja tesis de la filosofia, que
viene rondando desde Descartes, segun la cual el hombre no ha sido destinado sino a la
infinitud, tiene una lectura antropologica legitima: si ese horizonte desparece de la vista
humana, la intencionalidad humana quedaria absorbida en su propio vacio, mirandose en el
espejo de muerte que en cada momento alberga en su seno. En esta tension con la infinito y en
esta necesidad constitutiva de hacer referencia a ¢€l, para dotar de sentido al hombre, Kant ha
mostrado la imposibilidad de un mundo antropocéntrico. Desde este punto de vista, Kant ha
resistido las pulsiones del Iluminismo y ha rechazado sus consuelos.34 Al poner en el limite la
cosa en si, algo que no es nuestro remolino de sensaciones,3> Kant ha podido aceptar y asumir

31. Tempo della vita e tempo del mondo, o. c. p. 243.

32. Tempo della vita e tempo del mondo, o. c. p. 241.

33. Tempo della vita e tempo del mondo, o. c. p. 270. Blumenberg cita el Nachlass de Schopenhauer, vol.
IL, p. 9, en el que se afirma que “el individuo alcanza su destino en cualquier situacion y tiempo en que
se encuentre”.

34. “El retorno del antropocentrismo en ese siglo habia contribuido a hacer soportables las grandes
pérdidas en materia de salvacidon exigidas al hombre por parte de la ilustracion. (...) El
antropocentrismo es uno de los grandes consuelos cuando los plazos de las amortizaciones estan
vencidos”. Hans Blumenberg, La Legibilidad del mundo, Paidés, Barcelona, 2000, p. 185.

35. Véase los comentarios de Blumenberg sobre Gottfried Benn, acerca del Yo perdido. Alli, habla de
“quimeras de infinitud” con cierto desprecio, como si fuera un mito sin verdad alguna. Blumenberg
escribe: “Es casi evidente que evita a Kant de la misma manera que lo hizo el positivismo vienés: los
destinos del mundo y del yo son sdlo antagonicos en apariencia; en realidad son la misma historia de un
remolino de sensaciones en cuyas configuraciones solo de vez en cuando se condensa el yo, para volver
a desparecer enseguida, como si nunca hubiera existido. Parece que hubiera que presumirse que,
sorprendentemente, Benn ha leido algo filoséfico que no podemos identificar; pero tan improbable es
esto en Berlin como que en Viena se haya leido a Kant.” Cf. Posibilidad de comprenderse, o. c. p. 43.
Puede seguirse esta lucha entre Berlin y Viena, Austria y Prusia, en o. c. p. 87.

http://seneca.uab.es/hmic

14


http://seneca.uab.es/hmic/index.html

DOSSIER-2004 ISSN 1696-4403 José Luis Ruiz-Peinado

como aceptable el pensamiento de que todo lo que el hombre diga sobre el mundo es de
naturaleza episodica: s6lo la cosa en si resta.

21. En todo caso, el juego del hombre no es el juego de si mismo. Es mas bien la obediencia
a las dos unicas cosas que llenan su vida con admiracidon y con respeto, las dos instancias del
infinito en si, los dos seguros de perpetua exterioridad: la ley moral y el cielo estrellado. Como
afirmacion del vacio del hombre esta admiracion resulta suficientemente clara. La ley moral no
realiza la naturaleza humana, sino que la niega en lo que tiene de prehumana, de realidad animal.
El cielo estrellado es el simbolo anti-narcisista que reclama el conocimiento solo para lo
externo. El juego de estas dos instancias le dice al ser humano que jamas, mientras esté bajo las
estrellas, podra llamarse bueno ni feliz. Pero Kant no esta interesado en esa valoracion,
demasiado consciente de algo que ya casi hemos olvidado: que no podemos quejarnos de
pérdida alguna. Venimos del vacio y en el origen no hay nada que lamentar ni que afiorar. Haber
imaginado la felicidad moral es nuestro mayor suceso como especie. Conquistarlo es haberlo
imaginado, haberlo postulado, haberlo mantenido a lo largo de una vida que, de abandonarlo,
volveria al abismo de la animalidad. En un fragmento de Humano, demasiado humano, que sin
embargo no paso a la obra, en el que Nietzsche afirma que “el amor y la compasion de si mismo
se los ahorran los grados mas altos de la insoportabilidad de la vida como los medios més fuertes
de consuelo”,30parece escrito pensando en este Kant que, también con Nietzsche, ha
considerado que todo triunfo moral personal sélo podria ser afirmado como un impostura.37De
ahi el valor universal de la critica de si, como Unica forma real en que la ley moral se relaciona
con nosotros. Una critica, desde luego, que no es nada personal ni encierra una batalla
individual, ni nos da mas conocimiento de nosotros mismos. Una critica que, en todo caso, no
viola el imperativo de nobis ipsis silemus. De hacerla publica, chocariamos con el aburrimiento
de aquello que todos los demads saben de si mismos. Nada mas aburrido que la culpa y ni siquiera
en la culpa podemos encontrar una identidad fuerte digna de tal nombre.38Como es natural,
todavia menos en la inocencia. Lo que mas enojoso resulta de ciertas filosofias y teologias de la
memoria, es que violan continuamente “el tabi de acogerse a una inocencia de primer
grado”.3%Ni una cosa ni otra, ni la inocencia ni la culpa, nos daran algo propio. Sélo en la
comprension de lo humano, en la apropiacion de su trabajo, en la identificacion de aquello que
en cada caso fue un fin en si mismo y en la identificacién como metafora de nosotros mismos,
podemos encontrar el territorio que evade estos repliegues sadicos y masoquistas sobre nosotros
mismos. En cierto modo, lo mas propio de la filosofia de Kant consiste en reparar en las
estructuras universales y, desde estas, carece de sentido ese agudo proceder contable que la
mitologia del juicio final ha fomentado. Desde esas estructuras universales que garantizan la
posibilidad de que cada trabajo de un ser humano sea metafora de otro, se constituye, en su
modelo ideal, la posibilidad de sofiar con tener un yo a partir de los otros. Sin duda, se trata de

36. Mondo della vita e tempo del mondo, o. c. p. 398

37. “Antafio creia yo que, desde un punto de vista estético, el mundo era un espectaculo y como tal
querido por su autor, pero que en cuanto fendmeno moral era una impostura: por eso llegué a la
conclusion de que el mundo no puede justificarse mas que como fendmeno estético” (F. Nietzsche,
Humano demasiado humano, ed.,esp. Akal, Madrid, 1998, Vol. II, pag. 260, parg. 30(51). Aqui Kant se
coloca mas alla de Nietszche, aunque en la misma linea. La tnica felicidad del hombre es la estética,
pero esto no justifica al mundo. Es asi, sencillamente.

38. Blumenberg ha jugado en este contexto con el problema el perdon como resurreccion, citando a
Scheler, Arrepentimiento y resurreccion. Pablo entendio6 el bautizo como libertad en el sentido de que
eliminaba la identidad de la culpa por una nueva existencia en la que el juez no podia conocer al
antiguo criminal. Con humor, Blumenberg recuerda que, desde este punto de vista, los incorregibles
serian los inicos auténticos. Posibilidad de comprenderse, p- 40. Pero ni siquiera somos incorregibles
de una manera personal.

39. Posibilidad de comprenderse, o. c. p. 67.

Callar por no ser http://seneca.uab.es/hmic

15


http://seneca.uab.es/hmic/index.html

De nobis ipsis silenus

una odisea de un yo finalmente perdido, pero sin ella “debemos estar preparados para cualquier
nueva monstruosidad”.40Aqui una vez mas, la obra critica puede ser valorada como una
renuncia a la pureza de la razén a favor de su auto-conservacion.4!Aceptar la razoén en su
incapacidad de realizarse es la inica manera de apostar por su mantenimiento. Solo asi, la razon
tendria una historia capaz de afectarnos a nosotros mismos.

40. Posibilidad de comprenderse, p. 44.
41. Posibilidad de comprenderse, p. 99.

http://seneca.uab.es/hmic

16


http://seneca.uab.es/hmic/index.html

