
 

 

INTER ASIA PAPERS 
ISSN 2013-1747 

 

nº 70 / 2020 

LA LITERATURA SINO-MALASIA DEL SIGLO 

XX: UNA INTRODUCCIÓN HISTÓRICA Y 

ALGUNAS CONSIDERACIONES 

 

Antonio Paoliello-Palermo 

Universidad Autónoma de Barcelona 

Centro de Estudios e Investigación sobre Asia Oriental 

Grupo de Investigación Inter Asia 

Universitat Autònoma de Barcelona 



INTER ASIA PAPERS 

© Inter Asia Papers es una publicación conjunta del Centro de 

Estudios e Investigación sobre Asia Oriental y el Grupo de 

Investigación Inter Asia de la Universitat Autònoma de Barcelona. 

Contacto editorial 

Centro de Estudios e Investigación sobre Asia Oriental  

Grupo de Investigación Inter Asia 

Edifici E1 

Universitat Autònoma de Barcelona 

08193 Bellaterra (Cerdanyola del Vallès) Barcelona 

España 

Tel: + 34 - 93 581 2111 

Fax: + 34 - 93 581 3266 

E-mail: gr.interasia@uab.cat 

Página web: http://www.uab.cat/grup-recerca/interasia 

© Grupo de Investigación Inter Asia 

Edita 

Centro de Estudios e Investigación sobre Asia Oriental 

Bellaterra (Cerdanyola del Vallès) Barcelona 2008 

Universitat Autònoma de Barcelona 

ISSN 2013-1739 (versión impresa) 

Depósito Legal: B-50443-2008 (versión impresa) 

ISSN 2013-1747 (versión en línea) 

Depósito Legal: B-50442-2008 (versión en línea) 

Diseño: Xesco Ortega 

 

mailto:gr.interasia@uab.cat?subject=working%20paper
http://www.uab.cat/grup-recerca/interasia


Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

La literatura sino-malasia del siglo XX: una 

introducción histórica y algunas consideraciones 
 

Antonio Paoliello-Palermo 
Universidad Autónoma de Barcelona 

 

Resumen 

El presente artículo explora la evolución de la literatura sino-

malasia en el contexto de los cambios sociopolíticos y 

culturales de los territorios que conforman la actual Malasia a 

lo largo del siglo XX. La literatura en lenguas siníticas 

producida dentro y fuera de las fronteras del país por autores 

nacidos, criados o vinculados a ese contexto histórico, político 

y social se ha conformado como un espacio vital para la 

negociación de identidades y la resistencia cultural frente a las 

políticas estatales que han buscado homogeneizar la diversidad 

lingüística y cultural de Malasia.   

Palabras clave 

Malaysia, lengua sino-malasia, literatura sinófona, polisistema 
literario   

Abstract 

This article explores the evolution of Sino-Malaysian literature 
in the context of socio-political and cultural changes in the 
territories that make up present-day Malaysia throughout the 
twentieth century. Literature in Sino-Malaysian languages 
produced within and beyond the country's borders by authors 
born, raised or linked to that historical, political and social 
context has become a vital space for the negotiation of 
identities and cultural resistance to state policies that have 
sought to homogenise Malaysia's linguistic and cultural 
diversity. 

Keywords  

Malaysia, Sino-Malaysian language, sinofone literature, literary 
polysystem



1 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

LA LITERATURA SINO-MALASIA DEL 

SIGLO XX: UNA INTRODUCCIÓN 

HISTÓRICA Y ALGUNAS 

CONSIDERACIONES 

 
Antonio Paoliello-Palermo 

Universidad Autónoma de Barcelona 

 

La presencia china en Malasia 

Al igual que otros estados poscoloniales, Malasia es un país 

relativamente joven, nacido en 1957 tras su independencia del 

dominio británico. Su camino hacia la forma actual se 

consolidó en 1965 con la salida de Singapur de la federación 

creada dos años antes, 1  dando lugar a la Malasia que 

conocemos en la actualidad: trece estados federados y tres 

territorios federales. La presencia china en la región, tanto en la 

península como en las islas, es anterior a la independencia y se 

remonta, al menos en parte, a la colonización británica. La 

estratégica ubicación geográfica de Malasia, en la encrucijada 

de rutas comerciales marítimas, la convirtió en un escenario de 

dinámicos intercambios culturales, migraciones y encuentros 

coloniales, dando como resultado un país con complejas 

interacciones étnicas. 

La enrevesada historia de Malasia ha configurado un panorama 

étnico caracterizado, en la actualidad, por una notable 

                                                 

1 La federación establecida el 16 de septiembre de 1963 incluía Malasia 

(compuesta por 11 estados federados), Singapur y las antiguas colonias 

británicas de Sarawak y Borneo del Norte (posteriormente renombrado 

Sabah), ambas ubicadas en la isla de Borneo. 



2 Antonio Paoliello-Palermo 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

heterogeneidad y fragmentación. Esta complejidad se refleja en 

la distinción entre los bumiputera (o bumiputra), considerados 

los “hijos de la tierra”, y los no bumiputera. Si bien el concepto 

de bumiputera fue formalmente reconocido en la Malasia 

poscolonial, su origen se remonta a la década de 1950, durante 

las negociaciones con las autoridades coloniales británicas para 

la independencia, como señalan también Mason y Omar (2003: 

2).2 Dicho grupo poblacional de índole sociopolítica y étnica 

puede ser considerada como un constructo “imaginado”, tal 

como la describe Benedict Anderson (1983) en su teoría de las 

“comunidades imaginadas”. Dicha categoría étnica, social y 

política incluye a los malayos 3  y otros pueblos autóctonos 

austronesios, tanto musulmanes como no musulmanes, de la 

península de Malaca y los estados de Sarawak y Sabah. Es 

innegable que los malayos, al ser la mayoría dentro de este 

grupo, gozan de una posición de ventaja distintiva en términos 

políticos, sociales y económicos. Los no bumiputera, por otro 

lado, son principalmente chinos e indios. Los primeros 

representan poco menos del 23 por ciento, mientras que los 

segundos constituyen el siete por ciento de una población total 

que ronda los treinta millones (Department of Statistics 

Malaysia, 2020). En otras palabras, casi uno de cada cuatro 

ciudadanos malasios pertenece a la comunidad china, aunque 

sería más preciso pluralizar esta idea, ya que se trata de 

                                                 

2 Es importante destacar que la vecina Indonesia también categoriza a su 

población en grupos indígenas y no indígenas, utilizando un marco 

comparable al de bumiputera, conocido como pribumi, para designar a los 

grupos étnicos indonesios nativos del país y diferenciarlos de las 

comunidades inmigrantes de entre las cuales la china es la más importante. 
3 Consideramos necesaria una aclaración terminológica. Usamos el término 

“malayo” con significado lingüístico y étnico, haciendo referencia tanto a la 

lengua malaya como a los habitantes del país de etnia malaya. Por otro lado, 

“malasio” se emplea exclusivamente como gentilicio de Malasia y, por 

ende, también se refiere a todos los ciudadanos del país, independientemente 

de su afiliación étnica. 



               La literatura sino-malasia del siglo XX 3 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

comunidades diversas, a menudo firmemente arraigadas a 

idiomas siníticos regionales más que a al chino estándar 

moderno (o mandarín). 

La relación entre gentes de etnia y cultura china y los territorios 

de la actual Malasia se remonta a la época de la China imperial. 

De hecho, ya durante la dinastía Han, tanto el sudeste asiático 

insular como continental reconocieron el papel y la importancia 

de dicho imperio en la región a través de prácticas tributarias, 

como se evidencia en pasajes del Libro de los Han posteriores  

(後漢書  Hou han shu), 4  según señala Ku (2016: 88). Sin 

embargo, la presencia china en Malasia se atribuye a dos olas 

migratorias mucho más tardías e independientes: mientras que 

la primera ocurrió alrededor del siglo XV, la segunda oleada de 

inmigrantes chinos llegó a la región entre el siglo XIX y las 

primeras décadas del siglo pasado. 

Los albores de la presencia china en el sudeste asiático se 

remontan a las florecientes actividades comerciales marítimas 

de la era Ming tardía (Wu, 2009:10). No obstante, el gobierno 

Ming desalentó enérgicamente la migración, implementando 

políticas que persistieron durante la posterior dinastía manchú 

Qing. Hasta 1727, la dinastía Qing impuso severas sanciones a 

quienes intentaban traspasar las fronteras del imperio 

(Wakeman, 2009:14). A pesar de las restricciones oficiales, la 

presencia china en la región se consolidó. Saw (2007:11) 

documenta la existencia de migrantes chinos en Singapur desde 

el siglo XIV. Un siglo después, comerciantes y emisarios Ming 

llegaron al Sultanato de Malaca, donde eventualmente 

establecieron una comunidad china en el siglo XVII. Estos 

colonos, en su mayoría hombres, contrajeron matrimonio con 

                                                 

4 Recopilada por el historiador imperial Fan Ye 範曄 (398-445), es una de 

las veinticuatro historiografías oficiales y abarca el periodo de los Han 

posteriores (25-220 d.C.). 



4 Antonio Paoliello-Palermo 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

mujeres locales, dando origen a la comunidad peranakan. Este 

grupo híbrido, de esencia china, adoptó elementos de la cultura 

malaya, incluyendo el idioma, la gastronomía y las costumbres 

vestimentarias locales. Sin embargo, conservaron tradiciones 

chinas como el culto a los antepasados y la piedad filial, un 

valor confuciano fundamental (Lee, 2008:164). La llegada de 

nuevos inmigrantes chinos en el siglo XIX frenó el proceso de 

hibridación cultural de los peranakan, quienes se integraron en 

mayor medida a las comunidades chinas recién establecidas. 

La segunda oleada migratoria estuvo compuesta 

principalmente por chinos procedentes de las provincias 

meridionales de Guangdong y Fujian, así como de la isla de 

Hainan, como también lo corroboran las lenguas siníticas 

regionales que históricamente se han hablado y se siguen 

hablando en Malasia. Estos migrantes huían de las adversas 

condiciones de vida agravadas por las dos Guerras del Opio 

(1839-42 y 1856-60). Su llegada se vio fomentada por la 

administración colonial británica, que los veía como mano de 

obra económica para emplear en las minas y plantaciones. Por 

ello, hacia mediados del siglo XIX, ya se había establecido un 

sistema de reclutamiento eficaz para la migración china, 

principalmente hacia la península de Malaca. La emigración 

china tuvo lugar en gran medida sin restricciones hasta que el 

gobierno colonial británico promulgó una legislación 

reguladora en 1877. En la década de 1930, cuando el 

desempleo en Malasia alcanzó niveles alarmantes, la 

administración colonial impuso cuotas mensuales para los 

inmigrantes chinos, aunque estas no se aplicaban a las mujeres, 

quienes, por el contrario, fueron alentadas a trasladarse a 

Malasia para contrarrestar el desequilibrio de género en las 

comunidades chinas locales (Saw 2007:12-13). 

 



               La literatura sino-malasia del siglo XX 5 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

En el período posterior a la guerra, las oportunidades para que 

los chinos se establecieran en los territorios de la actual Malasia 

se vieron reducidas. Con la economía aun tambaleándose por 

las secuelas de la guerra, la demanda de mano de obra barata 

disminuyó considerablemente, ya que ahora podía ser 

satisfecha por hombres pertenecientes a otros grupos étnicos 

locales (los futuros bumiputera), así como por los 

descendientes de los primeros inmigrantes chinos e indios (Saw 

2007: 17). 

Al llegar a la península de Malaca y a los futuros estados de 

Sarawak y Sabah, en el norte de Borneo, los inmigrantes chinos 

establecieron comunidades caracterizadas por un alto grado de 

conservadurismo y tradicionalismo. Puesto que se concentraban 

en numerosos pequeños centros comerciales y áreas mineras 

geográficamente distantes entre sí y de difícil acceso, crear una 

comunidad china unificada, cohesionada y arraigada en los 

territorios locales resultó complicado. Además, dentro de esta 

sociedad de colonos chinos fragmentada, circulaban nociones 

tradicionales de patriotismo, propagadas por los consulados 

chinos en Singapur y Penang, que promovían activamente la 

lealtad al emperador y a la dinastía Qing (Yen 2008: 13-14). 

Estos factores contribuyeron a la formación de una sociedad 

china bastante conservadora, arraigada en la tradición y 

profundamente vinculada a la tierra natal, más que al lugar de 

residencia. Además, la separación de los chinos de las otras 

poblaciones locales en esos territorios fue un resultado directo 

de la política colonial británica, fundamentada en el conocido 

concepto romano de “divide et impera” (divide y vencerás). 

Sin embargo, dado que ninguna comunidad migrante puede 

existir aislada del lugar de adopción, los eventos históricos que 

se desarrollaron en la Malasia actual afectaron directa y 

duraderamente a las comunidades chinas en evolución. Estos 

grupos, inicialmente compuestos por inmigrantes, se 



6 Antonio Paoliello-Palermo 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

transformaron gradualmente en sociedades cuyos factores 

diferenciales eran de tipo etnolingüístico y firmemente 

arraigadas en el contexto local. Tras la Segunda Guerra 

Mundial, un evento crucial afectó significativamente a esta 

emergente sociedad china fuera de China, dirigiéndola hacia un 

nuevo e involuntario período de aislamiento. La administración 

colonial británica prohibió el Partido Comunista Malayo 

(PCM), compuesto predominantemente por miembros de origen 

chino, a pesar de su papel central en la resistencia contra los 

japoneses durante la guerra. Además, el gobierno colonial 

impuso una reubicación de toda la población rural china en los 

estrictamente regulados Kampung Baru (nuevos pueblos). Estas 

eran aldeas controladas de forma muy severa, que se crearon 

como consecuencia directa de las dudas sobre la lealtad de la 

población china surgidas en el seno de la administración 

británica. No obstante, a pesar de estas restricciones, los chinos 

lograron fomentar una nueva conciencia política local. Los 

peranakan, especialmente influenciados por las culturas inglesa 

y malaya y educados en instituciones anglofonas, mostraron 

signos iniciales de descontento con el dominio colonial (Yen 

2008: 22). Con el tiempo, casi todos los residentes chinos, tanto 

los nuevos inmigrantes como los descendientes de aquellos que 

llegaron en las primeras oleadas migratorias, adoptaron la 

noción de una nueva entidad política independiente, en la que 

ya no serían considerados una comunidad migrante sino más 

bien una parte integral y fundadora junto con los malayos, los 

indios (de habla tamil en su gran mayoría) y los distintos 

grupos indígenas. 

En los primeros años tras la independencia, bajo el liderazgo de 

Tunku Abdul Rahman, los intereses económicos chinos fueron 

atendidos, y miembros de la comunidad china asumieron roles 

políticos y económicos clave, llegando algunos a ser ministros 

(Yen 2008: 24). No obstante, desde el nuevo gobierno 

independiente hubo un impulso para aglutinar a los ciudadanos 



               La literatura sino-malasia del siglo XX 7 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

bajo un idioma nacional común, el malayo, destinado a ser un 

agente de unión social y cultural. 5  El incipiente gobierno  

ejerció una persistente presión sobre las escuelas secundarias en 

lengua china, lo que llevó a la mayoría a pasar al uso del 

malayo y del inglés como idiomas de instrucción. Las pocas 

instituciones educativas que se resistieron al cambio fueron 

renombradas “escuelas secundarias independientes en lengua 

china” (華文獨立中級學校  Huawen duli zhongji xuexiao). 

Debido a que seguían usando el chino como medio principal de 

instrucción, dichas instituciones fueron excluidas de la mayoría 

de las ayudas económicas estatales. Profundamente 

involucradas en el proceso de independencia, diversas 

comunidades étnicas chinas decidieron gradualmente renunciar 

a su condición y mentalidad de migrantes, convirtiéndose en 

una parte integral de la nueva sociedad. Sin embargo, este 

proceso de localización tuvo que enfrentarse a un desafío 

significativo con la implementación del Artículo 153 de la 

Constitución de Malasia. Este artículo, considerado aún hoy en 

día extremadamente controvertido, permitió las acciones 

afirmativas para preservar el estatus privilegiado de los 

bumiputera, estableciendo la salvaguarda del estatus especial 

de los malayos y los grupos indígenas de Sabah y Sarawak 

como una de las responsabilidades del estado. 

A principios de la década de 1960, la expresión “Malasia de los 

malayos”, generalmente atribuida a Lee Kwan Yew, el primer 

ministro de Singapur durante su membresía en la Federación de 

                                                 

5 En cuanto al idioma, su denominación original era Bahasa Melayu (lengua 

malaya). Sin embargo, las tensiones raciales surgidas en la década de 1960 

impulsaron al gobierno a modificar el nombre del idioma a Bahasa 

Malaysia (lengua de Malasia). Este cambio obedecía al objetivo de 

desvincular el idioma de su asociación exclusiva con un grupo racial 

específico, los malayos, y extender su representatividad a todos los 

ciudadanos de Malasia, independientemente de su origen étnico. 



8 Antonio Paoliello-Palermo 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

Malasia, se convirtió en un eslogan crítico en contra de 

políticas percibidas por los chinos como cada vez más 

discriminatorias, puesto que buscaban establecer un estado 

construido sobre el concepto de ketuanan Melayu 

(dominio/supremacía malaya). Como señala Shamsul (2004: 

146), esta noción implicaba que tanto los chinos como los 

indios debían aceptar los privilegios otorgados a los malayos en 

diversas esferas de la vida política, social, económica y 

cultural, al tiempo que enfatizaba que los líderes debían 

pertenecer a la aristocracia malaya, que el malayo debía ser el 

único idioma oficial y que el islam debía ser la religión oficial 

del nuevo estado. 

La convicción de que el compromiso político activo podría 

remodelar las dinámicas de poder llevó a muchos malayos de 

ascendencia china a movilizarse contra lo que interpretaron 

como una auténtica exclusión política y social. Sin embargo, 

1969 marcó una transformación crucial en la configuración de 

la sociedad malasia, dando lugar a una polarización étnica que, 

si acaso, sigue siendo aún más pronunciada hoy en día. El 13 de 

mayo de 1969 no solo representa un hito trágico en la historia 

de Malasia, sino que también señala un momento crítico en la 

trayectoria política, social y cultural de la nación. Durante las 

elecciones federales de 1969, la campaña política tocó fibras 

emocionales en los ciudadanos, haciendo hincapié en temas 

relacionados con la educación y los derechos lingüísticos. No 

obstante, estas preocupaciones no eran más que la punta de un 

iceberg, la cara visible de preocupaciones más profundas con 

respecto al papel y estatus de cada grupo étnico en la nueva 

Malasia (Watson Andaya y Andaya 1982: 280). 

Para entonces, Malasia estaba dividida étnicamente, y cada 

grupo principal (chino, indio y malayo) veía en las elecciones 

una oportunidad para salvaguardar sus intereses en detrimento 

de los demás. Los grupos de oposición, es decir el Partido de 



               La literatura sino-malasia del siglo XX 9 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

Acción Democrática (DAP) y el Partido del Movimiento 

Popular Malasio (Parti Gerakan Rakyat Malaysia), que 

contaban con una base significativa de origen chino, resultaron 

ganadores. Durante el desfile postelectoral en Kuala Lumpur, 

los miembros de estas dos formaciones políticas marcharon a 

través del distrito de mayoría malaya de Kampung Baru. Al día 

siguiente, la juventud del United Malays National Organization 

(UMNO), un partido que aboga por políticas pro-malayas y 

pro-islámicas, organizó una contra manifestación que escaló 

hacia la violencia descontrolada en toda la capital. El gobierno 

declaró el estado de emergencia y el orden fue restablecido solo 

después de cuatro días de intensos enfrentamientos étnicos 

entre los chinos y los malayos. Sin embargo, las tensiones 

persistieron durante meses.6 

Tras la revocación del estado de emergencia en el mismo año, 

el parlamento reconstituido aceleró la aprobación de un 

conjunto de leyes y políticas sin un proceso de deliberación 

exhaustivo. Estas reformas legislativas dejaron una huella 

indeleble en el panorama sociocultural de Malasia. Entre las 

medidas adoptadas, destacaron la prohibición explícita de 

debates sobre temas sensibles como los derechos especiales de 

los malayos y otras poblaciones indígenas, el derecho a la 

ciudadanía de los no malayos, la figura de los monarcas 

malayos y el uso del Bahasa Melayu como lengua oficial (Chin, 

2009: 167). Las dos políticas que afectaron mayormente a la 

comunidad china fueron la Nueva Política Económica (NEP - 

                                                 

6 Muchas han sido las obras, de ficción y no ficción, relacionadas con los 

disturbios. Por ejemplo, Shirley Geok-lin Lim, autora anglófona de origen 

sino-malasio que actualmente reside en Estados Unidos, con su prosa 

cautivadora, en la novela Joss and Gold (2002) relata los disturbios y los 

sentimientos subyacentes que los impulsaron. También cabe destacar la 

novela de literatura juvenil The Weight of Our Sky (2019) en la que la autora 

Hanna Alkaf expone los acontecimientos desde el punto de vista de una 

joven de etnia malaya.  



10 Antonio Paoliello-Palermo 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

Dasar Ekonomi Baru) y la Política Cultural Nacional (NCP - 

Dasar Kebudayaan Kebangsaan). Oficialmente ratificadas por 

el parlamento en 1971, ambas políticas marcaron un punto de 

inflexión en la historia social, política y cultural de Malasia. 

La NEP y la NCP: las políticas que moldearon a Malasia 

Como señaló Jomo (2004: iii), entre otros, la NEP buscaba 

erradicar la pobreza independientemente del grupo étnico, al 

menos en teoría, y reestructurar la sociedad desvinculando la 

etnia de los roles económicos. Sin embargo, llegó a ser 

percibida claramente como una política pro-bumiputera, ya que 

beneficiaba principalmente a la comunidad malaya. Mientras 

que, en un principio, los esfuerzos de reducción de la pobreza 

se centraron en las zonas rurales y en los malayos, la política 

luego se centró en llevar a cabo una reestructuración más 

amplia de la sociedad para abordar las disparidades interétnicas, 

especialmente entre los malayos y los ciudadanos de 

ascendencia china. 

Además, la NEP se complementó, en julio de 1971, con la 

promulgación de una nueva Ley del Idioma Nacional (NLA), 

por medio de la cual se consolidaba la posición dominante del 

idioma malayo en todos los aspectos de la vida social y se 

eliminaba cualquier reconocimiento para los idiomas siníticos y 

el tamil, tanto a nivel federal como local, dejándolos así sin 

ninguna validez oficial. Además, el gobierno revisó las 

políticas educativas, provocando un descontento significativo 

entre chinos e indios. Una reforma muy debatida involucró la 

adopción de un sistema de cuotas étnicas para la admisión a las 

universidades públicas. Esta política de admisión buscaba 

mejorar la movilidad social de los bumiputera a través de la 

educación superior. Dado que los malayos y otros grupos 

bumiputera fueron identificados como los más pobres, el 

gobierno consideró que facilitar su acceso a la universidad era 



               La literatura sino-malasia del siglo XX 11 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

un paso crucial para abordar las desigualdades sociales. 

Consecuentemente, mientras que el número de estudiantes 

bumiputera matriculados en las instituciones de educación 

superior locales experimentó un aumento sustancial en los años 

siguientes a la implementación de la NEP, el de los no-

bumiputera cayó en picado.  

En lo que respecta a la evolución de la producción literaria y 

cultural sinófona en Malasia, la NCP tuvo un impacto más 

determinante todavía. Implementada en 1971, la NCP se basaba 

en tres principios fundamentales que guiaban las iniciativas 

culturales. Estos preceptos estipulaban que la cultura nacional 

debería estar anclada en la cultura indígena de la región malaya, 

que solo ciertos elementos externos considerados compatibles y 

no conflictivos podrían integrarse en la cultura nacional, y que 

el islam desempeñaba un papel importante en la conformación 

de esta cultura nacional. A pesar del objetivo aparente, o sea el 

fortalecimiento de la unidad nacional, la NCP tuvo como 

resultado el levantamiento de ulteriores barreras entre 

“nosotros” (bumiputera) y “ellos” (grupos no indígenas). Al 

mismo tiempo, marginó a los grupos étnicos que no usaban el 

malayo y cuyas culturas no se alineaban con sus tres principios 

fundamentales. 

Desde los primeros años de implementación de dicha política, 

el gobierno se involucró activamente en la promoción de los 

tres pilares de la cultura nacional. Esto se tradujo en diversas 

iniciativas, incluyendo una mayor investigación a nivel 

universitario sobre el folclore malayo y las artes tradicionales, 

una multitud de festivales y actuaciones financiadas con fondos 

públicos dedicados a las artes escénicas malayas tradicionales, 

el cine en lengua malaya, entre otras (Van der Heide 2002: 96). 

En contraste, las actividades culturales fuera del ámbito malayo 

fueron, y siguen siendo, generalmente financiadas por entidades 

privadas. Además, incluso respaldada por el mecenazgo 



12 Antonio Paoliello-Palermo 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

privado, la cultura no malaya está sujeta a la obtención de 

permisos gubernamentales, una práctica que permite a los 

encargados formular políticas que ejerzan un control adicional 

sobre la dinámica social y cultural de las comunidades chinas e 

indias (Carstens 2005: 151). 

Los desafíos para la educación en lengua china 

Profundamente influenciada por la NEP, la NCP y la NLA, la 

comunidad china experimentó una transformación cultural para 

adaptarse a las políticas federales y locales que delineaban 

privilegios sociales, económicos y culturales basados 

únicamente en criterios étnicos. No obstante, como señala 

Carstens (2005: 5), los debates culturales nacionales de los años 

ochenta estimularon a la comunidad china a conectarse con 

aspectos de su herencia que, de lo contrario, podrían haber 

perdido relevancia con el transcurso del tiempo. Por lo tanto, 

puede afirmarse que la cultura distintiva de los chinos persistió 

en Malasia, a pesar de la promoción federal de la cultura 

malaya sobre otras culturas. Esta resistencia se produjo a pesar 

de las pronunciadas divisiones étnicas en curso, una situación 

que el gobierno buscó mitigar, al menos en nombre, 

estableciendo un Ministerio de Unidad Nacional encargado de 

supervisar y fomentar la colaboración entre las comunidades 

étnicas.7  

Ante la creciente presión para reconocer la cultura malaya 

como la cultura nacional del país, la mayoría de los chinos 

consideraba de vital importancia que su propio sistema 

                                                 

7 No obstante, es importante señalar que, visto desde una perspectiva más 

amplia, Malasia destacó, junto con Singapur, como una notable excepción a 

la tendencia dominante en el sureste de Asia. En otros países como 

Tailandia e Indonesia se llevaron a cabo políticas de asimilación cultural 

forzada o “fuertemente sugerida” de las comunidades chinas locales.  



               La literatura sino-malasia del siglo XX 13 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

educativo fuera preservado, para asegurar la continuidad 

cultural de su comunidad en la federación. Si bien se permitió 

que las escuelas primarias sinófonas y tamil mantuvieran su 

estructura sin cambios sustanciales en cuanto a planes de 

estudios y lengua de instrucción, a las escuelas secundarias se 

les pidió que adoptaran como medio de instrucción el inglés o 

el malayo (posteriormente solo el malayo) para poder recibir 

ayuda económica pública.  

Consideraciones prácticas, como el cierre de las escuelas 

anglófonas en la década de 1970, junto con un número 

creciente de malasios de origen chino que se identificaban 

principalmente con su identidad étnica y no nacional, llevaron a 

muchos padres a matricular a sus hijos en escuelas donde la 

educación se llevaba a cabo en un idioma sinítico, 

principalmente en mandarín. Por ende, desde la década de 

1980, el panorama educativo para los malasios de origen chino 

dependía de una serie de opciones en las que el idioma jugaba 

un papel predominante. Para la escuela primaria, las opciones 

eran escuelas públicas con instrucción en malayo o chino, 

mientras que, en el nivel secundario, la elección del idioma 

también implicaba elegir entre escuelas públicas (en malayo) y 

privadas (escuelas independientes en chino). En el nivel 

superior, la decisión implicaba quedarse en el país (en 

instituciones académicas en las cuales la educación era 

principalmente en malayo) o ir al extranjero. 

La cultura china/sinófona de Malasia: entre lo local y lo 

global 

Los graduados de las escuelas independientes en lengua china a 

menudo optaban por continuar sus estudios superiores en 

Taiwán o Singapur. Hacia mediados y finales de la década de 

los noventa, la República Popular China (RPCh) también 

emergió como un destino para aquellos que buscaban una 



14 Antonio Paoliello-Palermo 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

educación universitaria en un entorno de lengua china. En estos 

países, según señala Carstens (2005: 160), estos estudiantes 

quedaron expuestos a maneras alternativas de ser chinos. Para 

muchos de ellos, la oportunidad de estudiar en el extranjero, 

generalmente financiada mediante recursos familiares, en 

contraposición a los estudiantes malayos que podían contar con 

becas gubernamentales, representaba una valiosa oportunidad 

para explorar diversas facetas de la identidad china. 

En la década de 1980, para aquellos que optaron por 

permanecer en el país, la exposición a sinidades diferentes fue 

posible gracias a la amplia distribución de VHS que 

presentaban programas de televisión sinófonos, principalmente 

de Hong Kong y, por ende, en cantonés. El alquiler de videos se 

convirtió, como apunta Carstens (2003: 327), en una alternativa 

a las opciones limitadas disponibles en los dos canales de 

televisión pública durante la década de 1980, que transmitían 

sobre todo contenido en malayo e inglés. La creciente 

preocupación por una brecha étnica cada vez más pronunciada 

llevó al gobierno a autorizar el lanzamiento de la primera 

cadena de televisión comercial en Malasia, TV3, en 1984. TV3 

comenzó de inmediato a transmitir más programas en lenguas 

siníticas y, consecuentemente, los espectadores se alejaron de la 

televisión pública, tanto que la cadena estatal TV2 adoptó una 

estrategia similar, presentando programación en chino en 

horario estelar para atraer al público de lenguas siníticas.  

Los programas de televisión provenientes de distintas regiones 

sinófonas, especialmente de Hong Kong y Taiwán, no solo 

presentaron a los malasios de origen chino diferentes formas de 

encarnar la identidad china, sino que también enfatizaron la 

existencia de múltiples comunidades sino-malasias. Esta 

diversidad estaba arraigada en los distintos idiomas siníticos 

que utilizaban. A través de la programación extranjera en 

distintas lenguas sinítica, sobre todo en cantonés (Hong Kong) 



               La literatura sino-malasia del siglo XX 15 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

y mandarín/hokkien (Taiwán), los sino-malasios reforzaron las 

especificidades de su propia identidad cultural que se expresaba 

en una multiplicidad de idiomas, al mismo tiempo que se 

sentían parte de una sinidad unificada y transnacional.8 

La globalización y las interacciones transnacionales que la 

acompañan han alcanzado a la comunidad china de Malasia 

desde los albores de los años noventa. Esto ha conllevado a una 

transformación parcial de la cultura china local. Durante la 

década de los ochenta, los malasios de ascendencia china se 

aferraban mayormente a la cultura china tradicional, 

considerándola como el principal pilar de su supervivencia 

cultural. No obstante, gracias a la creciente influencia de la 

cultura popular sinófona transnacional, la década de 1990 

propició la reconfiguración de Malasia – que hasta aquel 

momento había sido un país casi exclusivamente importador de 

cultura sinófona – como un importante epicentro productor de 

cultura popular en el ámbito sinófono. Este cambio se 

manifestó en diversas formas, desde el reconocimiento mundial 

de actores sino-malasios como Michelle Yeoh (楊紫瓊 Yang 

Ziqiong) hasta el prestigio alcanzado por directores como Tsai 

Ming-liang (蔡明亮 Cai Mingliang) o el ascenso de cantantes y 

compositores como Fish Leong (梁靜茹 Liang Jingru), Penny 

                                                 

8 En contraposición, la vecina Singapur presenta una dinámica notablemente 

diferente basada en la promoción de una identidad china singapurense 

monolítica, basada en el uso del chino estándar o mandarín, uno de los 

cuatro idiomas oficiales del país. La Speak Mandarin Campaign (講華語活

動 Jiang huayu huodong), iniciada el 7 de septiembre de 1979, tiene como 

objetivo consolidar el mandarín como único idioma de comunicación 

intraétnica y, a la vez, desalentar activamente el uso de otros idiomas 

siníticos como el cantonés, el hokkien o el hakka. Además, en los medios de 

comunicación locales, generalmente se prohíbe el uso de estos idiomas, y 

los programas y dramas de Hong Kong o Taiwán suelen ser doblados al 

mandarín. 



16 Antonio Paoliello-Palermo 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

Tai (戴佩妮 Dai Peini) y Michael Wong (光亮 Guang Liang), 

quienes no solo dejaron una profunda huella en la escena de la 

música pop sinófona local, sino que también emprendieron 

exitosas carreras en la industria musical sinófona transnacional, 

muchos de ellos estableciéndose principalmente en Taiwán. 

Por lo tanto, desde la década de los noventa, en el seno de la 

comunidad china de Malasia convergen dos paisajes culturales 

distintos: uno profundamente arraigado en la tradición y el otro 

marcadamente más popular, contemporáneo y global. Esta 

dualidad es captada por la antropóloga Sharon A. Carstens, 

quien resalta como las sensibilidades culturales de los jóvenes 

sino-malayos están influenciadas por una combinación de 

sistemas de significado e identificación distintos, tanto locales, 

como nacionales y globales (Carstens 2005: 203). Un número 

creciente de sino-malasios tiende a percibir el rasgo más 

distintivo de su identidad en la especificidad de la cultura china, 

una cultura anclada geográficamente a China, pero que ha 

conseguido arraigarse y florecer en medio de los exuberantes 

bosques y plantaciones de caucho de la Malasia tropical. Como 

observa Carstens (2005: 231), aunque muchos malasios de 

ascendencia china se muestran renuentes a renunciar a los 

valores fundamentales de la tradición cultural china 

transmitidos por sus ancestros, la mayoría es consciente, y 

celebra, su unicidad. Los casos de los cantautores Ah Niu (阿牛 

Aniu) y Namewee (黃明志 Huang Mingzhi) son indicativos de 

la conciencia de la naturaleza única de la cultura sino-malasia. 

Los dos incluyen en sus canciones constantes referencias a su 

tierra natal, afirmando así su identidad como malasios, una 

identidad que transmiten a través de variantes localizadas de 

mandarín u otros idiomas siníticos, frecuentemente salpicados 

de inglés y malayo. 

 



               La literatura sino-malasia del siglo XX 17 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

El desarrollo del sistema literario sinófono en la Malasia del 

siglo XX 

La integración de elementos tradicionales y contemporáneos en 

la cultura sino-malasia se manifiesta de manera evidente en el 

terreno literario. Aunque el sistema literario sinófono en 

Malasia hunda sus raíces en la herencia literaria y cultural de 

China, ha prosperado bajo el cálido sol de Malasia. Este 

desarrollo ha implicado la absorción de variadas influencias y 

su consolidación como una importante manifestación de la 

identidad sino-malasia. Dicha literatura refleja las identidades 

complejas y polifacéticas de la comunidad china local, 

constituyéndose en un motivo de orgullo para los escritores 

sino-malasios que han aportado significativamente al escenario 

literario sinófono a nivel global. 9 

Con relación al idioma empleado, la producción literaria de los 

chinos del sudeste asiático, particularmente en Malasia, se 

clasifica en tres grupos. Los primeros textos se redactaron en 

idiomas locales, intentando trasladar, con variados niveles de 

fidelidad, las obras de ficción en chino vernáculo de las 

dinastías Ming (1368-1644) y Qing (1644-1911) para aquellos 

miembros de la comunidad que no sabían leer chino (Wang 

2005: 5). Asimismo, los peranakan, nacidos en la región, 

contribuyeron de forma notable a una rica tradición literaria en 

malayo, mientras que otros autores produjeron obras en inglés. 
10 

                                                 

9 Recientemente (en 2023), Chang Kuei-hsing (張貴興 Zhang Guixing) fue 

galardonado con el octavo Premio Newman de Literatura en lengua china, 

patrocinado por el Institute for US-China Issues de la Universidad de 

Oklahoma. Este prestigioso galardón, que reconoce un logro literario 

notable, está abierto a la participación de cualquier autor vivo que produzca 

obras en lengua china. 
10 Sobre los escritores peranakan anglófonos, véase Keong (2009). 



18 Antonio Paoliello-Palermo 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

La segunda categoría incluye la literatura escrita en inglés, la 

lengua colonial, que encontró su principal medio de expresión 

en The Straits Chinese Magazine, una revista de Singapur que, 

sin embargo, tuvo una existencia relativamente corta (1897-

1907). A pesar de un público limitado, los escritores 

anglófonos se esforzaron por generar un impacto perdurable en 

la escena literaria local, pero sin obtener logros significativos 

(Wang 2005: 5). Aun así, en años recientes, un número 

creciente de sino-malasios educados en inglés, incluyendo 

figuras como Hsu-ming Teo, Tan Twan Eng11 y Tash Aw, han 

encontrado su lugar en el dinámico escenario literario 

anglófono global, logrando un cierto nivel de éxito y 

asegurándose lectores leales alrededor del mundo. 

Siempre de acuerdo con la catalogación de Wang (2005: 5), la 

tercera categoría abarca las obras escritas en idiomas siníticos, 

cuyos inicios se remontan a la publicación de los primeros 

periódicos en chino hacia finales del siglo XIX. Este grupo, 

liderado por escritores formados en China, ha utilizado 

principalmente el chino literario (文言  wenyan), aunque 

también se ha dedicado a la escritura de obras de ficción en 

lengua vernácula (白話 baihua). 

                                                 

11 Sus obras gozan de gran popularidad y han sido traducidas a diferentes 

idiomas. Tan Twan Eng publicó su primera novela, The Gift of Rain, en 

2007, la cual fue seleccionada para formar parte de la longlist del 

prestigiosos Premio Man Booker. Ambientada en Penang antes y durante la 

ocupación japonesa de Malasia en la Segunda Guerra Mundial, esta obra ha 

sido vertida a idiomas como el italiano, el español, el ruso y húngaro. Su 

segunda novela, The Garden of Evening Mists, fue publicada en 2012, y fue 

incluida en la shortlist del Premio Man Booker de ese mismo año. Además, 

obtuvo el Premio Literario Asiático Man y el Premio Walter Scott de 

Ficción Histórica. Cabe destacar que esta última novela fue adaptada al cine 

con un elenco encabezado por Hiroshi Abe, Lee Sin-je, John Hannah, David 

Oakes y Sylvia Chang, y se estrenó en 2020. 



               La literatura sino-malasia del siglo XX 19 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

Sin embargo, es crucial enfatizar que sería un error concebir la 

literatura sinófona moderna y contemporánea de Malasia 

simplemente como una extensión de la literatura china, como si 

fuera una rama de esta última trasladada a los mares del sur. 

Especialmente desde la década de 1950, debido a la 

interrupción de relaciones diplomáticas y de intercambios 

culturales entre China y muchos países del sudeste asiático, los 

escritores sinófonos locales comenzaron a contemplar su obra 

bajo una luz diferente, preguntándose si habían alcanzado un 

grado de madurez que les permitiera establecer un diálogo de 

igual a igual con la literatura china, más que permanecer en una 

relación de dependencia. Adicionalmente, cabe destacar que, 

desde esa misma década, la comunidad china en Malasia, 

movida por la visión de un país independiente, fomentó el 

desarrollo de una literatura que reflejara la idea de Malasia 

como patria y abordara temas de relevancia para aquellos cada 

vez más integrados en el tejido social local. 

Además, la falta de relaciones entre China y Malasia hizo que 

los escritores sinófonos locales buscaran inspiración en las 

literaturas sinófonas de Taiwán y Hong Kong. Este viraje trajo 

consigo nuevos estilos y elementos al panorama literario local. 

En esta época, las obras sinófonas de Malasia, desde los 

ensayos hasta los relatos, pasando por la poesía y el teatro, 

empezaron a abordar una gama más amplia de temas, 

retratando las diversas caras de la sociedad local, los 

sentimientos de la población china y los desafíos de ser chino 

en una nueva sociedad poscolonial.  

Si nos detenemos a analizar lo que ha sucedido en el campo 

literario en Malasia desde la independencia, no es difícil notar 

cómo las letras malasias han comenzado a viajar por el camino 

del monolingüismo, adoptando la idea de que solo las obras 

escritas en malayo, el idioma nacional, pueden considerarse 

piezas de un canon literario nacional cada vez menos variado. 



20 Antonio Paoliello-Palermo 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

Por el contrario, los textos escritos en lenguas no indígenas 

como el inglés, el idioma del antiguo colonizador, o el chino y 

el tamil, son consideradas literaturas sectoriales o comunitarias 

(sastera sukuan). El intelectual Ismail Hussein (2006: 35), aun 

reconociendo que el polisistema literario de Malasia 

(kesusasteraan Malaysia) es el resultado de textos en diferentes 

idiomas, insiste en que solo la producción literaria en malayo 

posee relevancia nacional, puesto que es la única capaz de 

hablar a todos los ciudadanos malasios. Las literaturas en otros 

idiomas autóctonos, como el iban o el dayak, sugiere Ismail 

Hussein, deben considerarse literaturas locales (sastera 

daerah), mientras que aquellas en idiomas no autóctonos son de 

interés solo para sectores limitados de la población y, por ende, 

no pueden considerarse parte del canon literario nacional. Estas 

ideas, además de reforzar el papel central de la literatura 

malaya dentro del polisistema malasio, subordinan a esta todas 

las literaturas expresadas en idiomas diferentes al malayo. 

Una perspectiva parecida es la de Muhammad Haji Salleh, 

quien en su obra An Introduction to Modern Malaysian 

Literature utiliza el término malasio cuando hubiera sido más 

apropiado el uso de malayo, ya que según su propia admisión el 

texto examina solo la producción en el idioma nacional de 

Malasia (Salleh 2008: xvi). El intelectual también es editor de 

Sea of Rainbows, un volumen acompañado de un subtítulo poco 

fidedigno: An Anthology of Multi-cultural Short Stories from 

Malaysia. A pesar de que la antología fue concebida con el 

propósito de reunir obras que mostraran la pluralidad étnica de 

la Malasia contemporánea (Salleh 2009: ix), condena a la 

invisibilidad a toda una parte de la sociedad que no se expresa 

en malayo. De hecho, según la admisión del proprio editor, el 

volumen presenta la traducción al inglés de cuentos 

seleccionados siguiendo un criterio principal, es decir, que los 

textos hayan sido escritos originariamente en malayo (Salleh 

2009: x). 



               La literatura sino-malasia del siglo XX 21 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

Sin embargo, también hay quienes, como Muhammad A. 

Quayum, tienen un enfoque decididamente más inclusivo y 

proponen otorgar igual valor y dignidad a la literatura en 

malayo y a aquellas en idiomas no autóctonos, siempre que los 

autores de estas últimas sean ciudadanos malasios y que los 

temas tratados sean de interés para toda o gran parte de la 

sociedad malasia. Aunque sin proponer la inclusión de la 

literatura sinófona en el canon literario nacional, Quayum 

sostiene que las políticas lingüísticas malasias no deberían 

traducirse en políticas literarias y, por ende, no se debería usar 

el idioma de redacción como único criterio para definir qué 

constituye la literatura nacional. El académico afirma que, si 

una obra literaria contribuye a la formación de la identidad 

nacional y al progreso cultural y social de Malasia, debería 

considerarse parte del canon literario nacional (Quayum 2008: 

165). 

El poeta sino-malasio de habla inglesa Wong Phui Nam duda 

de los fundamentos teóricos que trazan una línea divisoria entre 

la literatura en malayo y las literaturas en idiomas no 

autóctonos, observando cómo dicha práctica no es más que un 

intento de asimilación cultural. Wong (2009: 59) afirma que 

todas las obras en idiomas diferentes al malayo están 

condenadas a la marginalización, así como a la pérdida de 

dignidad y relevancia. Además, el poeta considera que esto 

también tiene efectos en la literatura en lengua malaya, que 

resulta claramente empobrecida, puesto que un rechazo de 

construir puentes hacia el Otro siempre conlleva un 

estancamiento, un cierre a nuevas ideas y perspectivas sobre 

viejas y nuevas preguntas, a nuevas formas de sentir (Wong 

2009: 59). 

Tee Kim Tong (2009: 10), académico malasio residente en 

Taiwán, cuestiona la existencia de una literatura nacional 

malasia y defiende que toda literatura de Malasia es, en última 



22 Antonio Paoliello-Palermo 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

instancia, étnica o sectorial: la literatura sinófona se dirige 

principalmente a la comunidad china, la tamil a la comunidad 

tamil y la malaya tiene como público lector principal los 

miembros de la comunidad malaya. 

Sin embargo, según Chong Fah Hing (2009: 79), la 

marginación literaria, ya sea real o percibida, debería ser 

superada desde adentro. El académico propone que la literatura 

sinófona se centre menos en cuestiones étnicas y preste más 

atención a la pluralidad del país. En otras palabras, aboga por 

una misión que ninguna literatura de Malasia ha abordado hasta 

ahora. Esto podría lograrse mediante el desarrollo de una 

literatura nacional plurilingüe en la que la traducción de 

idiomas no autóctonos al malayo y viceversa tenga un peso 

específico significativo. 

El papel del idioma, tan central en el discurso sobre la literatura 

nacional de Malasia, no solo atañe a quienes escriben, sino 

también a quienes leen. Hemos visto que según Ismail Hussein 

(2006: 36), la razón por la cual solo se considera que la 

literatura en malayo es nacional radica en el hecho de que es la 

única capaz de comunicarse con todos los malasios al estar 

escrita en el idioma nacional. Syed Husin Ali (2006: 54) 

también insiste en que, al estar escritas en lenguas étnicas, las 

literaturas sinófona y tamil solo pueden dirigirse a sus 

respectivas comunidades, no pudiendo llegar a todos los 

ciudadanos malasios. Sin embargo, sugiere que, aunque estén 

escritas en un idioma diferente al bahasa melayu, obras en otras 

lenguas pueden considerarse malasias si representan fielmente 

la sociedad malasia en su variedad étnica, abriendo así un 

espacio de diálogo interétnico que trasciende ampliamente la 

página escrita. No obstante, no es difícil notar cómo incluso 

para los intelectuales malasios más abiertos al diálogo, se 

espera que la literatura sinófona haga un compromiso social y 

una lealtad hacia toda la sociedad de Malasia que no se requiere 



               La literatura sino-malasia del siglo XX 23 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

de la literatura en malayo, la cual, al estar escrita en el idioma 

nacional, no necesita demostrar ni reafirmar su propia identidad 

nacional.  

Sin embargo, en este sentido, es importante destacar que la 

literatura sinófona está a la vanguardia del diálogo interétnico y 

de la representación de las relaciones étnicas. Aunque el 

discurso oficial no la considere parte de la literatura nacional de 

Malasia, muchos intelectuales sinófonos, tanto en Malasia 

como en el extranjero, enfatizan su “malasianidad”, su arraigo 

en los Mares del Sur. Por ejemplo, Khor Boon Eng (許文榮 Xu 

Wenrong) toma una clara posición ideológica al interpretar el 

término mahua wenxue (馬華文學) como “literatura malasia en 

lengua china”: es decir, para él, y como afirma Chong (2006: 

107), se trata de una pieza fundamental e imprescindible del 

polisistema literario nacional. 

La polifonía de la narrativa sinófona de Malasia 

Después de este análisis histórico y teórico del contexto de la 

sinofonía malasia, es relevante destacar la diversidad de voces 

siníticas que la caracterizan. 

En primer lugar, es necesario hablar de lenguas siníticas y no 

de lengua china, ya que, a menudo, los autores sinófonos de 

Malasia usan una lengua híbrida, no estandarizada, que, aunque 

en su conjunto es una devota hija del baihua de la época 

moderna, no equivale ni al estándar de la China continental (普

通話 putonghua) ni a su versión estandardizada de Taiwán (國

語 guoyu, es decir, lengua nacional). 

Una de las principales inquietudes de los autores sino-malasios 

gira en torno al idioma adecuado para plasmar las 

especificidades históricas, geográficas y sociales de la Malasia 

étnica y culturalmente china. Este idioma sinítico, altamente 



24 Antonio Paoliello-Palermo 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

hibridado y con un marcado sabor local, es el huayu (華語), o 

la lengua de la etnia “hua” (es decir, china). Se trata de una 

lengua literaria sinítica compuesta, polifónica y maleable, que 

ha sido moldeada por diversas influencias lingüísticas, como el 

malayo, el inglés, el tamil (en la península de Malaca y en 

Singapur) o el iban (en Sarawak). El huayu es capaz de 

adaptarse tanto a nuevas comunidades, sociedades y lugares 

como a la página escrita, evitando así las restricciones 

impuestas por uno o más estándares lingüísticos (putonghua y 

guoyu) que parecen forzados en el contexto malasio y del 

sudeste asiático en general. 

Autores y obras que giran en torno a la comunidad china de 

Penang, por ejemplo, presentan, especialmente en las partes 

dialógicas, un uso bastante consistente del hokkien, el idioma 

tradicionalmente más usado por la comunidad china local. 

Otros autores, como Ho Sok Fong (賀淑芳 He Shufang) y Ng 

Kim Chew (黃錦樹 Huang Jinshu) utilizan el cantonés para 

representar de manera realista la comunidad étnico-lingüística 

que se expresa en dicha lengua sinítica. Por otro lado, el malayo 

aparece y desaparece en los textos, a menudo escrito en 

caracteres latinos, a veces con sinogramas utilizados 

fonéticamente, otras veces en traducción china. 

Por tanto, nos encontramos delante de una desterritorialización 

de la lengua china estándar, pero también delante de una 

subsiguiente reterritorialización de la misma; es decir, la 

desvinculación de las lenguas siníticas de sus lugares de origen 

ha dado el paso a una reconfiguración de estas como auténticas 

lenguas de la sino-malasianidad. Un ejemplo ilustrativo se 

observa en los usos lingüísticos de los malasios sinófonos, 

influenciados por factores geográficos específicos, que se 

trasladan también a la esfera literaria: en China continental, 

Taiwán y otras regiones, el término “xizao” (洗澡) se utiliza 

para referirse a “bañarse” o “ducharse”; sin embargo, en el 



               La literatura sino-malasia del siglo XX 25 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

contexto sino-malasio, predomina el uso de “chongliang” (沖

涼), que literalmente significa “refrescarse” para aliviar el calor. 

Esta preferencia responde a la situación geográfica de Malasia, 

un país tropical, muy alejado de las frías planicies de China del 

norte, cuna de lengua china estándar (Wong 2007: 200). Por 

ende, las nuevas experiencias generan la necesidad de nuevos 

términos. Y cuando el chino mandarín no puede 

proporcionarlos, se recurre a otras lenguas siníticas, como el 

cantonés en este caso, o incluso a otros idiomas. 

Cabe destacar también que las raíces de la mayoría de los 

autores sino-malasios ahondan en la China meridional, cuyas 

características lingüísticas y culturales difieren notablemente de 

las de la China septentrional que se expresa en mandarín. Esta 

disparidad se hace especialmente evidente en los diálogos, los 

cuales, al ser transcritos en mandarín estándar, pueden resultar 

poco naturales. Por ejemplo, en textos que reflejan la vida en el 

Penang colonial, es bastante artificial que un criado se refiera a 

su amo como “laoye” 老爺, término propio del mandarín, en 

lugar del término hokkien “towkay” 頭家 (Groppe 2006: 71). 

Este fenómeno, lejos de ser meramente lingüístico, pone de 

manifiesto una conceptualización de la identidad sino-malasia 

que se aleja de la China del Norte, ya que está fuertemente 

influenciada por las identidades chinas del sur, sean cantonesas, 

hokkien o hainanesas. A nuestro modo de ver, es importante 

que estas influencias no sean ignoradas y se reflejen también en 

la lengua literaria. 

Como se ha observado, a esta ya compleja situación lingüística, 

se le debe agregar un componente extra-sinófono, es decir, las 

lenguas autóctonas y la colonial. Las dificultades para dar 

forma a una lengua literaria sino-malasia deben buscarse no 

solo en la distancia entre las lenguas siníticas meridionales y el 

estándar literario del norte, sino también en la necesidad de 

representar por escrito una lengua híbrida, polifónica donde 



26 Antonio Paoliello-Palermo 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

convergen e incluso chocan sistemas de escritura diferentes. En 

este sentido, se observa una multiplicidad de opciones en la 

incorporación de palabras y expresiones no sinófonas, que van 

desde la reproducción en caracteres latinos hasta la 

transliteración en sinogramas, con o sin notas explicativas. Por 

ejemplo, “babi” (“cerdo” en malayo, uno de los insultos más 

comunes) o su versión hokkienizada “bami”, pueden ser 

escritos de esta manera, pero tambin usando los sinogramas 八

斃 (babi) y 峆米 (hemi). Lo mismo ocurre con “tolong” (ayuda, 

por favor), “pasar” (mercado), “kopi o” (café negro), todas 

palabras que también poseen formas sinizadas: 多隆 (duolong)，

巴剎 (basha) y 咖啡烏 (kafei wu). Es interesante notar también 

como estos y muchos otros términos sugieren y remiten a una 

serie de redes e interconexiones entre mundos diferentes que a 

menudo convergen en un mismo texto: “tolong” es una palabra 

que definiríamos puramente malaya, mientras que “pasar” 

proviene del persa “bāzār”, lo cual evoca, por ende, el mundo 

islámico, pero también el área indo-iraní, tan central en la 

formación de la civilización malaya. “Kopi o”, por otro lado, es 

una expresión mixta malaya-hokkien, donde la primera palabra 

es el sustantivo “café” en malayo y la segunda es el adjetivo 

“negro” en hokkien. Esta expresión es interesante, ya que 

representa muy bien el viaje entre lenguas, escrituras y sonidos 

que muchos autores sino-malasios realizan: al malayo transcrito 

en sinogramas se le suma un carácter chino cuyo significado de 

“negro” es marginal en mandarín, pero central en hokkien. Se 

podría usar el sinograma 黑 (hei, negro), pero no sin correr el 

riesgo de silenciar la experiencia local, ese difang secai (地方

色彩) o “color local” que distingue a la sinfonía malasia. “Kopi 

o” es, por lo tanto, la reterritorialización del más estándar 黑咖

啡 (hei kafei). 

 



               La literatura sino-malasia del siglo XX 27 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

Conclusiones 

Este breve texto ha explorado la evolución de la literatura sino-

malasia en el contexto de los cambios sociopolíticos y 

culturales de los territorios que conforman la actual Malasia a 

lo largo del siglo XX. La literatura en lenguas siníticas 

producida dentro y fuera de las fronteras del país por autores 

nacidos, criados o vinculados a ese contexto histórico, político 

y social se ha conformado como un espacio vital para la 

negociación de identidades y la resistencia cultural frente a las 

políticas estatales que han buscado homogeneizar la diversidad 

lingüística y cultural de Malasia. A través de esta literatura, 

escritoras y escritores sino-malasios expresan y preservan las 

perspectivas y experiencias específicas de la comunidad china, 

al tiempo que inducen a reflexionar de forma más crítica sobre 

la nación y la pertenencia. 

El análisis del recorrido de la comunidad de origen chino en 

Malasia revela cómo los escritores sino-malasios han utilizado 

la literatura como un medio para abordar y cuestionar las 

narrativas dominantes impuestas por las políticas estatales, 

particularmente aquellas que surgieron con la NEP y la NCP. 

Estas políticas no solo reconfiguraron la estructura económica y 

social de Malasia, sino que también impactaron profundamente 

la producción y recepción de la literatura en idiomas no 

malayos. Sin embargo, la literatura sino-malasia ha demostrado 

una capacidad para adaptarse y responder a los cambios 

lingüísticos y culturales impuestos por las diferencias 

geográficas, históricas y sociales. A través de un uso estratégico 

de diferentes idiomas siníticos y la incorporación de elementos 

de otras culturas locales, autoras y autores han creado obras que 

son auténticamente malasias, a la vez que expresión clara del 

bagaje cultural y lingüístico que dicha polifonía vehicula.  



28 Antonio Paoliello-Palermo 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

A través de esta aproximación al tema, nos hemos propuesto 

subrayar la importancia de considerar la literatura sino-malasia 

no como un fenómeno marginal o sectorial, sino como una 

parte integral del canon literario de Malasia. Como bien 

comenta la escritora Ho Sok Fong (2021), “Mahua literature is 

one of Malaysia’s most unique cultural assets, deeply rooted in 

local customs and social conditions.”12 

Mirando hacia el futuro, será crucial para los estudios literarios 

en Malasia y en regiones similares reconocer y valorar la 

diversidad de voces que contribuyen a la narrativa nacional. 

Fomentar una comprensión más inclusiva y representativa de la 

literatura nacional puede ser un paso significativo hacia la 

construcción de una sociedad más cohesiva y justa en Malasia. 

Por último, es importante, dentro los estudios literarios 

sinófonos, dignificar la polifonía y las peculiaridades de lengua 

usada en la literatura sino-malasia, ya que, como comenta Ho 

Sok Fong (2021), 

In order to express that which is hard to express, we 

have to write no matter what. The sentences might be 

full of holes but the holes let emotion through, and 

emotion vibrates beneath the surface. We cannot 

demand that the language of minor literature be judged 

against the aesthetics of major literature, especially 

when brokenness and hybridity have become such 

intrinsic parts, like flesh, or water. We hear and connect 

                                                 

12  La literatura sinófona de Malasia, profundamente arraigada en las 

costumbres y condiciones sociales locales, es uno de los activos culturales 

más singulares del país. (Traducción propia). 



               La literatura sino-malasia del siglo XX 29 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

with one another through the wordless quiet that exists 

within the fractures, and the blemishes.13 

Bibliografía   

Alkaf, Hanna (2019) The Weight of Our Sky. New York: 

Salaam Reads. 

Carstens, Sharon A. (2003) “Constructing Transnational 

Identities? Mass Media and the Malaysian Chinese Audience! 

Ethnic and Racial Studies, 26(2), pp. 321-344. 

Carstens, Sharon A. (2005) Histories, Cultures, Identities: 

Studies in Malaysian Chinese Worlds. Singapore: Singapore 

University Press. 

Chin, James (2009) “The Malaysian Chinese Dilemma: The 

Neverending Policy (NEP)”. Chinese Southern Diaspora 

Studies, 3, pp. 167-182. 

Chong, Fah Hing (2006) “Shei de Mahua wenxue yanjiu?”. 

Taiwan Dongnanya Yanjiu III, 1, pp. 105-109. 

Chong, Fah Hing (2009) “Nationalism and Nation-State: A 

Discourse on 'Mahua' Literary Critics”, en M. A. Quayum & N. 

F. Abdul Manaf, eds., Writing a Nation: Essays on Malaysian 

Literature (pp. 69-84). Kuala Lumpur: IIUM Press. 

Department of Statistics Malaysia (2020) Current Population 

Estimates, Malaysia, 2020. [Department of Statistics Malaysia 

Official Portal]. Recuperado el 21 de marzo de 2022 de 

                                                 

13 Para expresar lo inexpresable, tenemos que escribir a toda costa. Puede 

que las frases estén llenas de huecos, pero esos huecos dejan pasar la 

emoción, que vibra bajo la superficie. No podemos exigir que la literatura 

menor se juzgue con la estética de la mayor, sobre todo cuando la ruptura y 

la hibridez se han convertido en partes tan intrínsecas como la carne o el 

agua. Nos escuchamos y conectamos a través del silencio no verbalizado 

que habita en las grietas y las imperfecciones. (Traducción propia). 



30 Antonio Paoliello-Palermo 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

https://www.dosm.gov.my/v1/index.php?r=column/cthemeByC

at&cat=155&bul_id=OVByWjg5YkQ3MWFZRTN5bDJiaEVh

Zz09&menu_id=L0pheU43NWJwRWVSZklWdzQ4TlhUUT0

9  

Groppe, Alison M. (2006) Not Made in China: Inventing Local 

Identities in Malaysian Chinese Fiction. Tesis doctoral. 

Harvard University. 

Ho, Sok Fong (8 de abril de 2021) “On Mahua Literature. adda. 

Recuperado el 21 de marzo de 2022 de 

https://www.addastories.org/on-mahua-literature/  

Husin Ali, S. (2006). “Zuqun wenxue zaiduoyuan shehui zhong 

de dingwei yu juese: Malaixiya de ge’an”, en F. H. Chong, ed., 

Guojia wenxue: zaizhi yu (pp. 44-55). Batu Caves: Mentor 

Publishing. 

Ismail Hussein (2006) “Malaixiya guojia wenxue (Kesusastraan 

nasional Malaysia)”, en F. H. Chong, ed., Guojia wenxue: 

zaizhi yu huiying (pp. 33-43). Batu Caves: Mentor Publishing. 

Jomo, K. S. (2004) The New Economic Policy and Interethnic 

Relations in Malaysia. Geneva: UNRISD. 

Keong, Neil Khor Jin (2009) “Peranakan Chinese Literature in 

Penang and the Region: With an Emphasis on Anglophone 

Penang Peranakan Writing”. Journal of the Malaysian Branch 

of the Royal Asiatic Society, 82(2 (297), pp. 131-143. 

Ku, Boon Dar (2016) “Preserving the Cultural Bond towards 

Strengthening Sino-Malaysian Friendship. International 

Journal of the Malay World and Civilisation (Iman), 4(3), pp. 

87-96. 

Lee, Su Kim (2008) “The Peranakan Baba Nyonya Culture: 

Resurgence or Disappearance?” Sari, 26, pp. 161-170. 

Lim, Shirley Geok-lin (2001) Joss and Gold. New York: The 

Feminist Press at City University of New York. 

https://www.dosm.gov.my/v1/index.php?r=column/cthemeByCat&cat=155&bul_id=OVByWjg5YkQ3MWFZRTN5bDJiaEVhZz09&menu_id=L0pheU43NWJwRWVSZklWdzQ4TlhUUT09
https://www.dosm.gov.my/v1/index.php?r=column/cthemeByCat&cat=155&bul_id=OVByWjg5YkQ3MWFZRTN5bDJiaEVhZz09&menu_id=L0pheU43NWJwRWVSZklWdzQ4TlhUUT09
https://www.dosm.gov.my/v1/index.php?r=column/cthemeByCat&cat=155&bul_id=OVByWjg5YkQ3MWFZRTN5bDJiaEVhZz09&menu_id=L0pheU43NWJwRWVSZklWdzQ4TlhUUT09
https://www.dosm.gov.my/v1/index.php?r=column/cthemeByCat&cat=155&bul_id=OVByWjg5YkQ3MWFZRTN5bDJiaEVhZz09&menu_id=L0pheU43NWJwRWVSZklWdzQ4TlhUUT09
https://www.addastories.org/on-mahua-literature/


               La literatura sino-malasia del siglo XX 31 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

Mason, Richard & Omar, Ariffin (2004) “The ‘Bumiputera 

Policy’: Dynamics and Dilemmas”. Kajian Malaysia, 21(1&2), 

pp. 1-12. 

Quayum, Mohammad (2008) “Interrogating Malaysian 

Literature in English: Its Glories, Sorrows and Thematic 

Trends”. Kunapipi, 30(1), pp. 149-168. 

Salleh, Muhammad Haji (2008) An Introduction to Modern 

Malaysian Literature. Kuala Lumpur: Institut Terjemahan 

Negara. 

Salleh, Muhammad Haji (2009) “Introduction: A Multicultural 

Offering”, en M. H. Salleh, ed., Sea of Rainbows: An Anthology 

of Multi-Cultural Short Stories from Malaysia (pp. ix-xv). 

Kuala Lumpur: Institut Terjemahan Negara. 

Saw, Swee-Hock (2007) The Population of Peninsular 

Malaysia. Singapore: ISEAS Publishing. 

Shamsul, A. B. (2004) “A History of an Identity, an Identity of 

a History. The Idea and Practice of 'Malayness' in Malaysia 

Reconsidered”, en T. P. Barnard, ed., Contesting Malayness: 

Malay Identity Across Boundaries (pp. 135-148). Singapore 

University Press. 

Tee, Kim Tong (2009) “Truly Malaysian / 'Feichang Malaixiya: 

Yasmin Ahmad (1958-2009) yu kuazu dianying ji qita”. Chao 

Foon, 501, pp. 10-12. 

Van der Heide, William (2002) Malaysian Cinema, Asian Film: 

Border Crossings and National Cultures. Amsterdam: 

Amsterdam University Press. 

Wakeman, Frederic Jr. (2009) Telling Chinese History: A 

Selection of Essays. Berkeley and Los Angeles: University of 

California Press. 

Wang, Gungwu (2005) “Within and Without: Chinese Writers 

Overseas”. Journal of Chinese Overseas 1(1), pp. 1-15.  



32 Antonio Paoliello-Palermo 

Inter Asia Papers ISSN 2013-1747 nº 70/2020 

Watson Andaya, Barbara & Andaya, Leonard Y. (1982) A 

History of Malaysia. London: Macmillan. 

Wong, Phui Nam (2009) “Towards a National Literature”, en 

M. A. Quayum & N. F. A. Manaf, eds., Writing a Nation: 

Essays on Malaysian Literature (pp. 49-68). Kuala Lumpur: 

IIUM Press. 

Wong, Yoon Wah (2007) Yuweishi, liulian, tiechuan yu 

xiangjiaoshu/ Merlion, Durian, Dredge and Rubber Tree: 

Essays on Chinese Literature and Culture in Malaysia and 

Singapore. Taipei: Wenshezhe. 

Wu, Xiao An (2009) “China Meets Southeast Asia: A Long-

term Historical Review”, en H. K. Leong, ed., Connecting and 

Distancing: Southeast Asia and China (pp. 3-30). ISEAS–

Yusof Ishak Institute. 

Yen, Ching-hwang (2008) The Chinese in Southeast Asia and 

Beyond: Socioeconomic and political dimensions. Singapore: 

World Scientific Publishing. 

 


